
[319]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Contra las identidades primordiales: 
las encarnaciones de Shirin Neshat 

en Women of Allah (1993-1997)1

Against Primordial Identities: 
The Embodiments of Shirin Neshat 

in Women of Allah (1993-1997)

REYNIER VALDÉS PIÑEIRO
Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México

Resumen: Entre 1993 y 1997, la artista de origen iraní Shirin Neshat 
(Qazvín, 1957) produjo en Estados Unidos la serie fotográfica Women 
of Allah, con la cual alcanzó amplio reconocimiento internacional. 
En ella reflexiona sobre el universo afectivo e identitario de las muje- 
res musulmanas iraníes que participaron en defensa de la nación en el 
contexto de la guerra Irán-Iraq (1980-1988). Neshat utiliza su propia 
imagen para encarnar, críticamente, el cliché de la mujer velada con 

Recepción: 12 de mayo de 2021. / Aceptación: 19 de octubre de 2021.
1 Este artículo tiene como antecedente la tesis de maestría “Women of Allah, la 

figura femenina en la obra fotográfica de Shirin Neshat: proceso de negociación con 
la imagen orientalista” (Centro de Estudios de Asia y África, El Colegio de México, 
2013). Los nuevos planteamientos aquí tratados sobre este objeto de estudio forman 
parte de la investigación doctoral en curso titulada “Cierto aire de Fatma: la autorrepre-
sentación como estrategia para subvertir la mirada colonial. Fotógrafas contemporáneas 
de origen iraní y marroquí que parodian las visiones orientalistas en torno a la mujer 
velada” (Universidad Iberoamericana, Ciudad de México).

D.R. © 2022. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

319-354-VALDES.indd   319 06/04/2022   02:11:06 p. m.



320	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

chador que ha obsesionado a los medios de comunicación hegemó-
nicos occidentales y que también responde al modelo de “mujer vir-
tuosa” que ha construido el discurso oficial de la República Islámica 
de Irán. El objetivo principal de este estudio consiste en analizar có- 
mo, a través de la autorrepresentación y de la poesía iraní escrita por 
mujeres, la artista subvierte estos modelos de representación.
	 Palabras clave: Shirin Neshat; Women of Allah; fotografía 
contemporánea; autorrepresentación; orientalismo; poesía iraní; 
Fátima.

Abstract: Between 1993 and 1997, the Iranian-born artist Shirin Ne-
shat (Qazvin, 1957) produced in the United States the photographic 
series Women of Allah, with which she gained wide international 
recognition. In this series, she reflects on the affective and identity 
universe of Iranian Muslim women who helped defend the nation 
during the Iran-Iraq War (1980-1988). Neshat uses her own image 
to critically embody the cliché of the chador-veiled woman that 
has obsessed the Western hegemonic media and that conforms to 
the model of the “virtuous woman” as constructed by the Islamic 
Republic of Iran’s official discourse. The main objective of this study 
is to analyze how, using self-representation and Iranian poetry writ-
ten by women, the artist subverts these models of representation.
	 Keywords: Shirin Neshat; Women of Allah; contemporary pho-
tography; self-representation; orientalism; Iranian poetry; Fatimah.

En el fondo la Fotografía es subversiva, 
y no cuando asusta, trastorna o incluso estigmatiza, 

sino cuando es pensativa.

Roland Barthes, La cámara lúcida.

Women of Allah, más allá del paradigma psicobiográfico

Entre los años 1993 y 1997, Shirin Neshat (Qazvín, Irán, 1957) 
produjo la serie fotográfica Women of Allah, la cual significó 
su reconocimiento como artista de talla internacional. La 

319-354-VALDES.indd   320 06/04/2022   02:11:06 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 321

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

serie está integrada por 38 fotografías en blanco y negro que, 
en algunos casos, presentan elementos destacados en color en 
función de recalcar el sentido teatral que la distingue. La ma-
yoría de las veces es la artista quien posa ante la cámara, con 
mayor frecuencia sola, aunque también acompañada por un 
niño —su hijo, por entonces pequeño— o por otras mujeres. El 
cuerpo aparece registrado en distintas escalas, con predominio 
del plano medio y el plano detalle, responsables, en alguna 
medida, del simulacro de conexión afectiva que generan estas 
obras con el espectador. Es importante precisar que si bien la 
autoimagen de Neshat es la que domina y articula el discurso 
de la serie, también hay piezas en las que no figura, como se 
comprueba en los trabajos “Careless” y “Him”, ambos de 1997 
y a cargo del fotógrafo Larry Barns. Sobre esto último, resulta 
pertinente observar que el acto de obturar la cámara en Women 
of Allah, y por tanto de “traducir” los presupuestos conceptuales 
establecidos por Neshat, correspondió a distintos fotógrafos 
que colaboraron con la artista en este proyecto, entre los que 
se cuentan Plauto, Cynthia Preston, Robert Wesler, Kyong 
Park, Bahman Jallali y Larry Barns.

El eje discursivo que organiza la serie consiste en la pro-
blematización de la imagen de la mujer iraní revolucionaria 
promovida por el discurso oficial de la República Islámica 
de Irán a partir de 1979 y su difusión estereotipada por los 
medios de comunicación occidentales. Se trata de un replan-
teamiento de estas imágenes cliché mediante el recurso de la 
autorrepresentación, a través del cual Neshat encarna la otre-
dad cultural que supone la mirada de Occidente acerca de la 
mujer musulmana iraní y sobre el vínculo mujer-islam en un 
sentido más amplio. Esta intención queda subrayada desde la 
elección del título Women of Allah (Mujeres de Alá), que, en 
primera instancia, actualiza en el espectador un conjunto de 
fantasmagorías asociadas a la condición del sujeto femenino en 
las sociedades islámicas: subordinación, opresión, carencia de 
derechos, fanatismo religioso, entre otras obsesiones occidenta-
les en torno al islam, como el derecho que tienen los hombres 

319-354-VALDES.indd   321 06/04/2022   02:11:06 p. m.



322	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

a la poligamia y, en estrecho vínculo con lo anterior, el fetiche 
de las múltiples esposas del profeta Mahoma.

En el marco de estos prejuicios, Neshat los corporeiza 
con la ayuda de elementos altamente icónicos pertenecientes 
al universo semántico de la cultura islámica y de la mujer 
musulmana en particular. A lo largo de la serie, se hace refe-
rencia a la omnipresencia del chador —tipo de velo femenino 
característico del código de vestimenta islámico en Irán—, a 
la escritura con caracteres árabes que, en rigor, son elemen- 
tos caligráficos de tradición persa,2 y a los patrones decorativos 
asociados al arte islámico. La presencia de armas de fuego y 
balas, por su parte, insiste en el cliché relativo al fervor religioso 
de las mujeres iraníes que participaron en la guerra Irán-Iraq 
(1980-1988) —amparado, a su vez, en el estereotipo del islam chií 
como práctica religiosa que promueve el martirio— y sobre la 
supuesta violencia implícita en la práctica del islam en general.

Como se ha venido apuntando, la autorrepresentación des-
empeña un papel crucial en la construcción de los significados 
de la serie, lo cual evidencia un proceso de implicación singu- 
lar con las ideas articuladas en estas obras, en tanto es el propio 
cuerpo-imagen de la artista el que se dispone para desdoblarse 
en diversas máscaras que le permiten encontrarse a “sí mis- 
ma” en un espacio intersticial alternativo, en medio de la dislo-
cación cultural y la experiencia de la diáspora, donde al habitar 
un tercer espacio logra “eludir la política de la polaridad y emer-
ger como los otros de nosotros mismos” (Bhabha 2002, 59).

La noción de autorrepresentación con que se opera en este 
análisis deriva de la interpretación de Amelia Jones sobre el 
funcionamiento de este recurso en el autorretrato fotográfico 
posmoderno, en el que los creadores —y con marcada frecuencia 
las fotógrafas— encarnan (embodiment) performativamente la 
otredad, ya sea de género (Cindy Sherman), sexual (Lyle Ashton 
Harris), racial (Renee Cox) y anticanónica (Laura Aguilar), 

2 La conquista musulmana de Persia, entre el 637 y el 651 e.c., impuso, de manera 
progresiva, el alfabeto árabe sobre la lengua persa, que anteriormente se expresaba 
con las grafías del alfabeto pahlaví.

319-354-VALDES.indd   322 06/04/2022   02:11:06 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 323

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

identificaciones que no son exclusivas en sí mismas y que 
pueden incorporar disímiles abyecciones. Lo singular de este 
tipo de encarnaciones, refiere Jones, es que la huella del cuer- 
po o el rostro del artista no se muestra como una marca refe-
rencial en relación con éste, sino que se asume como una másca- 
ra, que deviene un espacio de proyección e identificación con 
el/lo otro. Continúan siendo autorretratos en tanto la ima- 
gen que figura es la misma que ha concebido la puesta en esce- 
na, mas habría que entenderlos como el distanciamiento que se 
abre entre la imagen reconocible del artista y sus proyecciones 
teatrales, en el que se consuma la sentencia rimbaudiana de “yo 
es un otro”. Así lo explica Jones para el caso de las múltiples 
encarnaciones de Cindy Sherman:

Estas mujeres son definitivamente tipos ‘muertos’, máscaras de la ‘ver-
dadera’ Sherman que, sin embargo, continuamente nos elude a través de 
su falsedad reiterativa en éstas y otras series de autorretratos. Todo aquí 
está muerto, incluso yo, ya que no puedo encontrarme cómodamente 
alojada en estas escenas de subjetividad femenina (Jones 2002, 959).

Abigail Solomon-Godeau, en su estudio Photography after 
Photography: Gender, Genre, History, hace una distinción valiosa 
entre el significado de autorretrato (self-portrait) y el de auto- 
rrepresentación (self-representation) que resulta operativa para 
el presente análisis. Según Solomon-Godeau, el autorretrato, en 
tanto género delimitado por la propia historia del arte, supone 
la traducción de aspectos fisionómico-biográficos, subjetivos y 
psicológicos asociados a un individuo específico, a saber, la pre- 
tensión de captar sus rasgos “inmanentes”; mientras que la 
autorrepresentación, fenómeno característico de la sensibilidad 
posmoderna, trasciende esta dimensión afectivo-individual para 
recurrir a la autorreferencia como medio y no como un fin 
en sí misma: “La presencia material del autor /artista /sujeto 
no es en modo alguno idéntica a su presencia existencial. Por 
lo tanto, el aspecto sugestivo del uso del cuerpo se duplica al 
operar para desestabilizar las nociones del individuo único” 
(Solomon-Godeau 2017, 180). Así entendida, la autorrepresen-

319-354-VALDES.indd   323 06/04/2022   02:11:07 p. m.



324	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

tación deviene un recurso artístico ideal para el desdoblamiento 
performativo de la autoimagen del/la artista y, siguiendo a Jo- 
nes, una dimensión ideal para ponerse en el lugar del otro. Es 
en este sentido como se emplea y se privilegia el término auto
rrepresentación.

Las fotografías escenificadas de Neshat, construidas a par- 
tir del acuerdo concertado entre la artista y los fotógrafos que 
encuadraron su imagen, han sido interpretadas desde disímiles 
posturas críticas que se dividen entre quienes leen en ellas enun- 
ciados feministas o posturas poscoloniales, y los que asumen 
Women of Allah como despliegues de autoexotismo que refuer-
zan los lugares comunes acerca de la mujer velada musulmana. 
Tales polaridades dan cuenta de la riqueza y la polémica inter-
pretativas que ha suscitado la serie, inscrita en el canon visual 
de la historia del arte contemporáneo.

El análisis que se hace a continuación toma partido en el 
citado debate, pues entiende este corpus fotográfico como una 
obra articulada desde los presupuestos del pensamiento feminis-
ta poscolonial, según se constata en su voluntad de reconstruir 
subjetividades femeninas híbridas y ambivalentes, cuya incon-
gruencia se opone al imaginario de la mujer iraní posrevolu-
cionaria como despersonalizada, fanática, unívoca, monolítica. 
En ello se intuyen diálogos de la artista con la noción saidiana 
del orientalismo como un discurso de poder (Said 2006, 21-22), 
con el tercer espacio de Homi Bhabha (2002, 58-59), la defensa 
de la hibridez identitaria de Stuart Hall (2003a, 74) y los lími- 
tes-tensiones del sujeto femenino poscolonial para articular su 
voz, según los predicados de Gayatri Spivak (2010, 92).

Antes de pasar al análisis, es oportuno reparar en el contex-
to sociopsicológico en que Neshat produjo esta serie y en tor- 
no al cual se ha construido una especie de mitologización so- 
bre la fractura y el choque cultural que supuso estar separada de 
su tierra natal durante más de una década y su regreso a un país 
profundamente transformado en sus valores políticos, cultu-
rales y religiosos. En 1975, la artista se trasladó a Los Ángeles, 
California, para estudiar una licenciatura en Bellas Artes, con 

319-354-VALDES.indd   324 06/04/2022   02:11:07 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 325

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

el apoyo de sus padres, quienes defendían los principios prooc- 
cidentales del nacionalismo Pahlaví. El triunfo de la Revolución 
iraní de 1979 y las circunstancias de la guerra Irán-Iraq deter-
minaron que Shirin Neshat permaneciera en Estados Unidos 
para continuar sus estudios de maestría en la Universidad de 
California, y no fue hasta 1990 cuando regresó a su país, aho- 
ra nombrado oficialmente República Islámica de Irán. A partir 
de esta fecha, la artista volvería regularmente a Irán, aunque su 
residencia se establecería en Nueva York, donde radica desde 
1983.

Neshat ha declarado que la inspiración para Women of Allah 
nació de la descolocación cultural e identitaria que le produ- 
jo su regreso a Irán y, en especial, a raíz de la profunda isla- 
mización de la imagen de la mujer que se constataba en todos 
los órdenes visuales del país. Dicha alienación la llevaría a inda-
gar acerca de las experiencias subjetivas de las mujeres iraníes 
que apoyaban el nuevo orden político, sobre todo de aque- 
llas que habían perdido a sus hijos durante la llamada Guerra 
Impuesta (yang-e tahmīlī),3 o que se habían involucrado en la de- 
fensa de la nación de manera directa, a saber, como soldados, 
según lo reconoce en una entrevista con Arthur Danto del año 
2000:

Yo estaba profundamente dedicada a la comprensión de los principios 
ideológicos y filosóficos detrás del islam contemporáneo, sobre todo del 
origen de la revolución y cómo se había transformado mi país. Sabía que 
el tema era muy complejo y amplio, de modo que centré mi atención 
en algo tangible y específico. Decidí concentrarme en el significado del 
“martirio”, un concepto que se convirtió en el centro de la misión del go- 
bierno islámico de la época, sobre todo durante la guerra Irán-Iraq. 
Éste promovió la fe, el sacrificio, el rechazo al mundo material, la vida 
después de la muerte. Sobre todo, yo estaba interesada en cómo sus ideas 
sobre espiritualidad, política y violencia estaban, y siguen estando, tan 
interrelacionadas y en cómo eran inseparables unas de otras (Danto y 
Neshat 2000, 63).

3 Término con que el discurso político oficial iraní identificó la guerra Irán-Iraq.

319-354-VALDES.indd   325 06/04/2022   02:11:07 p. m.



326	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Tales circunstancias de exilio y separación marcarían, sin lu- 
gar a dudas, el universo emotivo de la artista, y permearon tam- 
bién su quehacer artístico, como lo demuestra el hecho de que 
Neshat descartó su creación anterior a Women of Allah; de mo- 
do que esta serie es el punto de partida de su reinvención co- 
mo artista en la diáspora.

Estos datos personales en torno a la serie, reiterados por 
Neshat en varias entrevistas, han conducido, en ocasiones, la 
interpretación de Women of Allah por el camino del determi-
nismo psicobiográfico, situación que ha sesgado el análisis de 
sus mecanismos propiamente artísticos. Con ello se obvia la 
ficcionalidad de las encarnaciones que materializa Neshat, al 
igual que la dimensión contingente y polivalente de la obra 
artística. Esta perspectiva también ha conducido a una lectu- 
ra binaria, según la cual, y jugando con los enunciados lingüís-
ticos de Spivak (2010, 280), una mujer oriental radicada en un 
país democrático regresa a un país teocrático, donde las mujeres 
están subyugadas por hombres orientales. Tal maniqueísmo 
interpretativo, en la cuerda del alto contraste que caracteriza 
a Women of Allah, podría enmascarar posturas neorientalistas4 
sobre la condición de las mujeres iraníes. Repárese, a modo 
de ejemplo, en la entrevista que le hiciera Scott MacDonald a 
Neshat en el 2000, publicada con el título de “Between Two 
Worlds: An Interview with Shirin Neshat”. Se trata de una de 
las entrevistas más completas que se le han hecho a la artista; 
no obstante, hay un sesgo de fondo, sintomático en la com-
prensión de la obra de Neshat, al presuponer que su identidad 
está dividida entre un Oriente y un Occidente perfectamente 
delimitados (MacDonald y Neshat 2004).

El recurso de la autorrepresentación en Women of Allah 
quizás haya contribuido, en gran medida, a esta confusión de 
los significados de la serie con la biografía de la artista; co- 
mo también ha ocurrido con el análisis de la obra de Frida 

4 Entendidas como una actualización más poderosa en los contextos académicos 
y geopolíticos contemporáneos de los estereotipos orientalistas.

319-354-VALDES.indd   326 06/04/2022   02:11:07 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 327

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Kahlo, donde el mito personal se ha vuelto un obstáculo para 
comprender las intencionalidades y los modos de significar de 
la pintora mexicana (Mayayo 2008; Solomon-Godeau 2017, 
205).

Prevenido de estas limitaciones para el examen del fun-
cionamiento de la autorrepresentación en Women of Allah, 
asumida como un medio estratégico de subvertir la mirada 
masculina de tradición orientalista, el análisis se concentrará 
en los tropos discursivos y los recursos estilístico-formales de 
la serie.

Máscaras ambivalentes

“Rebellious Silence” (1994) es probablemente la fotografía más 
conocida y reproducida de Women of Allah (figura 1). Esta pie-
za ha sido incluida en el compendio sobre la Historia del arte 
editado por Marilyn Stokstad y Michael W. Cothren (2014, 
1124) como representativa del discurso poscolonial, y Allison 
Young (n.d.) le dedica un ensayo en el sitio web educativo Khan 
Academy, en el apartado correspondiente al arte contemporá-
neo global. Tales ejemplos, además de toda la literatura crítica 
que ha generado, son sólo una muestra de la trascendencia de 
la serie y de este trabajo en particular, que ha pasado a formar 
parte del atlas mnemosyne de la praxis artística posmoderna.

En esta obra, Neshat se ha hecho retratar por Cynthia Pres-
ton en un plano medio que recorta el chador negro contra un 
fondo blanco, en un acentuado contraste. A modo de bisectriz, 
emerge un rifle, del que no se sabe quién lo sostiene: se podría 
presuponer que es la mujer hierática y velada que posa detrás 
de éste, mas no hay certeza porque no se aprecian sus manos; 
en tal sentido, el rifle pareciera estar impuesto, al igual que la 
guerra que debió librarse contra los ejércitos iraquíes por casi 
una década. Una vez impresa, Neshat ha inscrito con tinta 
sobre su “propio” rostro un fragmento del poema Allegiance 
with Wakefulness (Lealtad con la vigilia), publicado en 1980 

319-354-VALDES.indd   327 06/04/2022   02:11:07 p. m.



328	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

por la escritora iraní Tahereh Saffarzadeh (1936-2008),5 en el 
contexto de la efervescencia revolucionaria y el sacrificio en 
la contienda bélica entre Irán e Iraq, que comenzó ese año. 
En él, la poetisa se identifica con los predicados ideológicos 
y religiosos de la República Islámica, exaltando a los mártires 
nacionales caídos en la guerra:

5 Poetisa y traductora, fue vocera del discurso ideológico y propagandístico de 
la República Islámica de Irán.

Figura 1. Shirin Neshat, “Rebellious Silence”, 1994, impresión 
en plata sobre gelatina. Imagen proporcionada por la revista Signs

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/2f5456b9-f35b-494a-a6ba-
e3e1c0a26eea

319-354-VALDES.indd   328 06/04/2022   02:11:07 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 329

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Oh, tú, mártir,
sostén mis manos
con tus manos,

cortado de medios terrenales,
sostén mis manos,

soy tu poeta
con un cuerpo infligido,

he venido para estar contigo
y en el día prometido

nos levantaremos de nuevo.6

Los elementos descritos parecen redundar en la radicali-
zación ideológica del sujeto femenino velado sobre el cual se 
inscribe esta retórica visual; no obstante, si se vuelve sobre el 
detalle inquietante del rifle insostenido —que aquí funciona 
como el punctum barthesiano (Barthes 1990, 65, 87, 89), en el 
sentido que desestabiliza la lógica cartesiana de la lectura foto-
gráfica—, se comprobará que esta oda al martirio es impostada.

A propósito de “Rebellious Silence”, Young señala que 
“los ojos de la mujer miran con intensidad al espectador”; y 
habría que considerar esta fijeza como parte de la solemnidad 
performada, en la medida en que la mujer velada que interpreta 
Neshat se mueve en el registro de un estoicismo histriónico, 
presente en toda la serie; en un juego de seducción y rechazo 
del espectador, que termina por rebotarlo, especialmente en 
aquellas fotografías donde aparecen armas de fuego. Esta suerte 
de desafección en relación con quien mira,7 la advierte Iftikhar 
Dadi: “Una característica compartida por prácticamente 
todas las figuras en las fotografías —con o sin superposición 
caligráfica— es su falta de afecto y profundidad. Los rostros 

6  Las traducciones al inglés y al alemán de los poemas que aparecen inscritos en las 
fotografías de la serie pueden consultarse en el catálogo en línea de la exposición Shirin 
Neshat: Frauen in Gesellschaft / Women in Society (Universalmuseum Joanneum 2018).

7 Este horizonte interpretativo no es categórico y no excluye la posibilidad de 
que los espectadores se identifiquen con estas fotografías. Por otra parte, hay que 
destacar que se está aludiendo, principalmente, a un espectador occidental, que fue el 
público ideal concebido por la artista. Para un espectador iraní, por ejemplo, fami-
liarizado generacional y emocionalmente con los sucesos de la guerra Irán-Iraq, esta 
serie reviste otros significados.

319-354-VALDES.indd   329 06/04/2022   02:11:07 p. m.



330	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

de los personajes delatan pocas emociones, y las fotografías se 
representan de manera plana y escenificada” (Dadi 2008, 139).

Tal efecto de superficialidad viene a contradecir la “in-
tegridad” ideológica de esta “madre de los mártires”, y es en 
este punto donde todo el montaje binario —el blanco y negro 
acusados, la perfecta simetría que produce la irrupción del ri- 
fle— acusa su artificio. Con ello se desmorona también la con-
vicción de estar frente a la mujer musulmana yihadista8 que 
con tanta seguridad han perfilado los medios de comunicación. 
En tal sentido, y siguiendo el paradigma interpretativo de 
Amelia Jones, Neshat ha asumido una máscara que la aliena 
y la distancia de esta escenografía. Dicha máscara puede inter-
pretarse como un tropo estratégico de la artista para oponerse 
a la clausura binaria sobre el entendimiento de la mujer mu- 
sulmana como una entidad primordial, donde aflora la agencia 
del sujeto poscolonial que refiere Homi Bhabha (2002, 226) en 
el acto de instaurar la ambivalencia, allí donde se espera el cierre 
dicotómico y soberano.

Iftikhar Dadi (2008, 138) apunta, como otra singularidad de 
Women of Allah, la ausencia de una secuencia narrativa que la 
organice; no obstante, al reparar en el motivo específico de la re- 
lación de la mujer velada con el arma de fuego, sobre todo si se 
toma en cuenta que “Rebellious Silence” figura en la portada 
del catálogo que reunió la serie por primera vez (Neshat, 1997), 
se podría hablar de una progresión hacia la acción, es decir, 
de la inconexión perturbadora analizada con anterioridad, se 
pasa a un vínculo más directo en el que la protagonista llega a 
empuñar el arma, según se aprecia en una fotografía de la serie 
como “Faceless” (figura 2).

El in crescendo de la violencia que encarna Neshat somete al 
espectador a una confrontación punzante con el estereotipo de 

8 Se hace alusión a la apropiación tendenciosa por los medios de comunica- 
ción occidentales del término “yihad”, reducido a Guerra Santa del islam, que obvia 
los significados más complejos y diversos, relacionados con el esfuerzo personal por 
el perfeccionamiento moral, presentes en el texto coránico y en la cultura islámica 
en general.

319-354-VALDES.indd   330 06/04/2022   02:11:07 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 331

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

la musulmana fundamentalista, y al interpelarlo de manera tan 
acuciante cuestiona sus asunciones sobre el valor de la mujer en 
la cultura islámica: el lugar común enfrentado a su hipérbole 
queda reducido a una caricatura. Esta puesta en primer plano 
del fetiche, el regodeo en la imagen de la mujer velada y armada, 
resulta sintomática de una praxis artística generada en la diás- 
pora e interesada en deconstruir los mitos de la diferencia cul- 
tural, según lo advierte Stuart Hall (2003c, 275-276) en la obra 
del fotógrafo Rotimi Fani-Kayode (1955-1989), de origen ni- 
geriano y establecido en Londres, a propósito del replantea-
miento deconstructivo de las fantasmagorías occidentales en 
torno al cuerpo y la sexualidad del hombre negro que tiene lu- 
gar en su obra.

Figura 2. “Faceless”, 1994, en la exposición Shirin Neshat: 
Frauen in Gesellschaft /Women in Society, Joanneumsviertel, 

Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografía de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/0ec57e49-daea-4990-bdd1-07fc5ba09722

319-354-VALDES.indd   331 06/04/2022   02:11:07 p. m.



332	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Women of Allah y los medios de comunicación 
hegemónicos

Los retratos de estudio de Women of Allah dialogan en clave pa- 
ródica e intertextual con dos regímenes de representación que 
tienen una raíz común; por un lado, con la imagen de la mu- 
jer soldado y madre de los mártires iraníes que promovió la 
ideología oficial de la República Islámica de Irán en el contex- 
to de la guerra Irán-Iraq, y, por el otro, con la reapropiación 
de esta imagen por los medios de comunicación hegemónicos 
occidentales, que la asumieron como una amenaza latente para 
la seguridad y los valores democráticos de Occidente. Al respec-
to, deben tomarse en cuenta los modos tendenciosos con que 
los medios occidentales cubrieron la participación de las muje- 
res en la Revolución iraní de 1979, que incentivaron los miedos 
orientalistas ante el cliché de la musulmana-velada-terrorista, 
el cual ya se había instalado en los imaginarios hegemónicos 
desde los acontecimientos de la guerra de independencia arge-
lina (1954-1962) (Fanon 1976, 43; Kahf 1999, 179); lo mismo 
que con el secuestro del vuelo TWA 840 por Leila Khaled, en 
agosto de 1969, como parte de las acciones del Frente Popu-
lar para la Liberación de Palestina.9 Precisamente, la imagen 
de Khaled llevando por velo una kufiya y cargando un fusil 
AK-47, y que inmortalizara el fotógrafo Eddie Adams (Irving 
2012, 2, 45), invita a reparar en el papel que ha desempeñado 
el fotoperiodismo en la circulación a gran escala de estas imá-
genes estereotipadas sobre las mujeres mediorientales, vincu- 
ladas de manera activa a los procesos políticos del Medio 
Oriente contemporáneo. No se trata de inculpar a priori a los 
fotoperiodistas por reproducir una mirada orientalista, pues 
dentro del género existen múltiples aproximaciones a la vi- 
da de las mujeres de Medio Oriente; más bien considero que, 

9 Llevado a cabo por Leila Khaled y Salim Issawi, ambos miembros del Frente 
Popular para la Liberación de Palestina. El 29 de agosto de 1969 secuestraron el vuelo 
840 de la aerolínea Trans World Airlines, en su escala en Atenas, que había partido 
del aeropuerto internacional Leonardo da Vinci en Roma con destino a Tel Aviv.

319-354-VALDES.indd   332 06/04/2022   02:11:07 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 333

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

en lo que concierne a la relación entre el fotorreportaje y el 
orientalismo, no sólo descansa en la imagen, sino que implica 
también la selección y la consiguiente circulación de determi-
nadas fotografías. Es decir, un(a) fotoperiodista puede articu- 
lar una mirada compleja en torno a la vida de la(s) mujer(es) 
de Medio Oriente en un contexto histórico-político determi-
nado; sin embargo, ese fotorreportaje se somete a un proceso 
de selección para su circulación, y es en esta criba donde suele 
emerger un orientalismo subyacente. Eddie Adams tomó va- 
rias fotos de Khaled vestida de guerrillera en un campo de refu- 
giados palestinos en Líbano en 1970; no obstante, fueron unas 
específicas las que circularon y ganaron atención mediática in- 
mediata (figura 3).

Por otra parte, también hay que apuntar que la recepción 
de este tipo de fotografías puede ser ambivalente. Volvamos so- 

Figura 3. Eddie Adams, Leila Khaled en un campo de refugiados 
palestinos en Líbano, 1970

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/0da09491-de96-44d9-8350-
3de376fff431

319-354-VALDES.indd   333 06/04/2022   02:11:08 p. m.



334	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

bre el caso de la célebre imagen de Khaled portando un fusil 
Kalashnikov: para los sectores que apoyan la causa palestina se 
volvió un emblema de su lucha; en cambio, para las autoridades 
hegemónicas se convirtió en una representación patente del te-
rrorismo. Este potencial para una lectura doble y enfrentada es 
propio del registro documental que, en su supuesta “neutralidad 
de la mirada” (Tagg 2005, 85), pretende someter fragmentos de 
“realidad” al juicio de los espectadores.

Estas tensiones interpretativas están presentes en el registro 
que hizo el fotoperiodista Jean Gaumy, miembro de Magnum 
Photos, de la incorporación de las mujeres iraníes a la milicia 
durante la guerra Irán-Iraq (S.Za. 2012). Se trata de una docu-
mentación despersonalizada de este fenómeno, que funciona 
como uno de los posibles subtextos contra los que reaccio- 
na Neshat en Women of Allah. En este sentido, la serie mani-
fiesta una plena conciencia de estos modos de representación 
del fotoperiodismo, los cuales subvierte a través de un proce- 
so de subjetivización paródica.

Otro aspecto relevante que se debe tomar en cuenta para 
entender las motivaciones de Women of Allah radica en el clima 
de iranofobia que se generó en Estados Unidos a raíz de la cri- 
sis de los rehenes (1979-1981). Se hace referencia a la ansiedad 
y el temor que se apoderaron de la población estadouniden-
se, a los que contribuyó de forma decisiva la televisación del 
conflicto de manera diaria (Said 2005, 199). El fotorreportaje 
de Marion S. Trikosko sobre este fenómeno da cuenta de las 
posturas xenófobas que se generaron ante la diáspora iraní ra-
dicada en Estados Unidos (figura 4), de la cual Shirin Neshat ya 
formaba parte, lo cual se tradujo en un clima de hostigamiento 
y suspicacias que se extendió por más de una década (Mostofi 
2003, 691).

Teniendo esto en cuenta, las mujeres de Alá de Neshat 
encarnan las fantasmagorías del pavor fetichista inscrito en la 
memoria visual de Occidente ante la mujer musulmana velada. 
Este pánico cultural se reactiva periódicamente —la producción 
y premiación de la película Argo (Affleck 2012), por ejemplo, 

319-354-VALDES.indd   334 06/04/2022   02:11:08 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 335

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

responde a esta retórica— y es en este sentido que la serie actua-
liza sus significados ante cada nuevo escenario islamófobo. Al 
individualizar estos imaginarios en su propio cuerpo, Neshat 
les otorga un rostro y una dimensión subjetiva, aun cuando se 
trate de una máscara y una afectividad impostada. En ello radica 
una de las estrategias de inversión de la mirada orientalista que 
moviliza la artista en esta serie.

Cuestionamiento de los modelos de Fátima y Zainab

Igor Zabel (2001, 22) y Hamid Dabashi (2019, 142) han señala- 
do que la potencia creativa de Shirin Neshat en Women of Allah 
no sólo radica en el desmontaje del cliché orientalista de la mu- 

Figura 4. Marion S. Trikosko, Manifestación estudiantil 
ante la crisis de los rehenes de Irán, Washington, D.C., 1979

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/339ab612-78cc-46a2-9491-
c573db9caed0

319-354-VALDES.indd   335 06/04/2022   02:11:08 p. m.



336	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

sulmana velada, sino también en su cuestionamiento, al uníso
no, de los modelos patriarcales impuestos por las sociedades 
islámicas sobre el cuerpo y la psique de la mujer. Esta doble 
deconstrucción se hace particularmente manifiesta en piezas 
como “Seeking Martyrdom, variation #1” y “Seeking Martyr-
dom, variation #2”, donde la artista parodia, con un marcado 
carácter intertextual, los arquetipos femeninos que promovió 
la ideología oficial de la República Islámica de Irán durante la 
década de 1980. Se hace alusión a la imagen de la guerrillera mu- 
sulmana que participa en la defensa de su nación y a la madre 
de los mártires nacionales de la guerra Irán-Iraq. En este con-
texto ideológico, las artes visuales, la propaganda política y 
los medios de comunicación, en general, se encargaron de cons- 
truir y legitimar ambos paradigmas que, en definitiva, conflu-
yen en uno: la madre soldado. En función de ello, se pusieron 
en primer plano los prototipos religiosos de Fátima y de su hija 
Zainab,10 consideradas ideales femeninos de piedad e integridad 
moral en la tradición islámica, en su condición de hija y nieta 
del profeta Mahoma, respectivamente.

El paradigma de Fátima la luminosa (Fatima al-Zahra), co- 
mo se le conoce en la cultura islámica, representó el pilar de la 
“feminidad virtuosa” frente a los modelos de “mujer moderna” 
que se incorporaron en Irán durante la dinastía Pahlaví (1925-
1979). Así lo había defendido Alí Shari‘atí (1933-1977)11 en su 
libro Fátima es Fátima, según lo reconoce Nikki Keddie en Las 
raíces del Irán moderno:

La decadencia de la sociedad musulmana y su concepción de la mujer 
exigían una reevaluación del papel de la mujer, una búsqueda de nuevos 

10 Ambas figuras femeninas ocupan un lugar especial en el chiismo duodecimano, 
que es la rama del islam practicada por la mayoría de los musulmanes iraníes, la cual 
considera que el liderazgo y la capacidad de discernimiento espiritual de Mahoma se 
transmitió a sus descendientes varones a través del matrimonio de su hija Fátima con 
Alí, primo y yerno del Profeta. A partir de Alí, considerado el Primer Imán, se trazará 
una genealogía de 12 imanes.

11 Alí Shari‘atí fue el principal representante de la ideología islámico-marxista 
en el movimiento de oposición al shah.

319-354-VALDES.indd   336 06/04/2022   02:11:08 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 337

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

modelos. Shariati echó mano del ejemplo de Fátima, la hija de Maho- 
ma y esposa de Alí, que compartió las mismas dificultades que su padre, 
y también las de Alí y las de sus hijos, los imanes Hasan y Husein. Fue 
el centro de una familia de luchadores (Keddie 2006, 273).

La imagen de Zainab, por su parte, en tanto hermana del 
imán Husein, fue promovida como el ideal de la abnegación 
femenina en el cuidado de los hijos, ya que había protegido 
con especial vehemencia a su sobrino Alí ibn al-Husein en la 
mítica batalla de Karbala.12

Las circunstancias de la guerra Irán-Iraq hicieron que estos 
paradigmas femeninos adquirieran una connotación ideológi- 
ca más profunda, al convertirse en el símbolo del sacrificio y la 
entrega de la mujer-madre iraní por la defensa de la patria. Peter 
J. Chelkowski y Hamid Dabashi (2000, 217-253), en Staging a 
Revolution: The Art of Persuasion in the Islamic Republic of Iran, 
examinan varios sellos postales que resultan excelentes ejemplos 
de la reactualización de Fátima y Zainab13 a la luz del nuevo dis- 
curso ideológico. Emitidos durante los años de la guerra, reve- 
lan el empleo estratégico de tales caracteres femeninos por la 
nueva narrativa política, que hizo coincidir los aniversarios del 
nacimiento de Fátima y Zainab con la celebración del Día de 
la Mujer y el Día de la Enfermera, en uno y otro caso.

Es importante recalcar el carácter militante que adquiere Fá-
tima en el contexto de la Guerra Impuesta, pues ella va a encar- 
nar el modelo de las mujeres iraníes que fueron llamadas a com- 

12 La batalla de Karbala tuvo lugar el 10 de octubre del año 680, en Karbala, actual 
Iraq. Se trata del enfrentamiento del ejército del califa Yazid I contra Husein ibn Alí y 
sus seguidores, quienes se dirigían a Kufa para reconocer a Husein como califa legítimo. 
El asesinato de Husein y otros miembros de su familia que resultó de este combate 
es conocido, en la tradición chií, como el martirio de Karbala, y es conmemorado 
cada año en la festividad llamada Ashura (décimo día). En torno a esta celebración se 
desarrolló una cultura visual de gran riqueza.

13 Por ejemplo, los sellos postales “Demonstrating Women”, impreso en 1985 
(https://colnect.com/en/stamps/stamp/460462-Demonstrating_women-Birthday_
of_Fatima_606-632_womens_day-Iran), y “Nurse, Young Patient”, de 1987 (https://
colnect.com/en/stamps/stamp/463000-Nurse_young_patient-Birthday_of_Ha-
zrat_Zeinab_Nurses_Day-Iran).

319-354-VALDES.indd   337 06/04/2022   02:11:08 p. m.



338	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

batir. Esta dimensión del arquetipo de Fátima es reforzada cuan- 
do se la concibe junto al fusil, el cual es evocado por Neshat 
como leitmotiv privilegiado en el atrezo paródico de Women of 
Allah. Desde esta perspectiva, cuando la artista se presenta con 
las manos dramáticamente manchadas de sangre en “Seeking 
Martyrdom, variation #1”, está subvirtiendo de manera acen-
tuada el ideal de la entrega incondicional de la mujer musul-
mana a la defensa de la nación. Su autorrepresentación como 
Fátima-soldado pone en primer plano la retórica de un discur- 
so que descarta el proceso de autoconciencia del sujeto feme-
nino. Se constatan unas manos culpables, denunciantes de los 
artífices de esta ideología patriarcal que limita la agencia de la 
mujer a la defensa del territorio nacional. La elección del rojo 
para inculpar las manos homicidas también debe entenderse 
como parte de este disturbio contra la ideología oficialista que 
hizo de este color el emblema por excelencia de los soldados 
caídos. En este marco semántico, los combatientes iraníes 
muertos en la guerra Irán-Iraq fueron representados como tuli-
panes, motivo que en la cultura visual del chiismo duodecimano 
simboliza el dolor de los mártires de la masacre de Karbala.

La parafernalia de esta maternidad patriótica, construida 
según los intereses del Estado-nación, será remedada de manera 
más ambivalente en otras piezas de la serie en las que Neshat 
se hará retratar junto a su hijo. En “My Beloved” (1995), por 
ejemplo, en lugar del clamor incondicional de Fátima, Neshat 
ha instaurado el ensimismamiento de una madre que no está 
dispuesta a poner a su pequeño al servicio de ninguna causa. 
Como en el arquetipo de Zainab, la artista está usando un 
chador blanco que funciona como el refugio ideal de este 
amado, situado en un estado previo a su reconfiguración 
como sujeto dominante, quien ejercerá la autoridad heredada 
sobre la imagen y el cuerpo de la mujer-madre. Aquí vuelve 
a reaparecer el fusil incongruente, que pareciera evidenciar la 
violencia contrastante de las posiciones de género impuestas 
por la cultura patriarcal sobre las subjetividades de las mujeres 
y los hombres en las sociedades islámicas.

319-354-VALDES.indd   338 06/04/2022   02:11:08 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 339

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Si se comparan las encarnaciones de Neshat con el trata-
miento de la maternidad heroica en la obra del pintor oficialis- 
ta Kazem Chalipa (Teherán, 1957), se podrá constatar, de forma 
más notoria, la revisión a contrapelo de esta retórica figurati-
va que deconstruye la artista en Women of Allah. Chalipa se 
cuenta entre los artistas más importantes que ilustraron los fun- 
damentos ideológicos de la República Islámica triunfante y, 
una vez iniciada la guerra Irán-Iraq, su quehacer pictórico se 
vio abocado a destacar el lugar central que ocupaba la madre 
como “guardiana” de la nación y como “matriz” de los solda-
dos-mártires de la contienda bélica (Khany, Balay y Goudarzi 
2017, 56). La correspondencia estratégica entre la simbología 
espiritual de la cultura religiosa chií y los valores del Irán 
posrevolucionario es singularmente notable en su pintura. Así 
se comprueba en una de las obras más icónicas de su carrera: 
Sacrificio,14 de 1981 (figura 5), que se reprodujo en carteles de 
gran formato por todo el país y que influyó de manera decisiva 
en la constitución psicológico-visual de la sociedad iraní en el 
contexto de la guerra (Goodarzi 2011, 242).

En ella se distingue a una mujer vestida con el tradicional 
chador negro que sostiene en sus brazos al hijo mártir, en un 
escenario mitológico y simbólico donde los soldados iraníes 
son homologados con los mártires de Karbala:

La pintura “Sacrificio” […] representa dos eventos diferentes que están 
muy lejos uno de otro cronológicamente: el incidente de Karbala y 
la Revolución iraní. En sus obras, Chalipa ofrece una nueva mirada 
sobre el tema de la revolución. Representa la idea del sacrificio, donde 
las madres devotas envían a sus hijos al frente de guerra; el lugar don- 
de uno tiene que sacrificarse: un hijo mártir es sostenido por las ma- 
nos de su madre, quien de hecho lo ha dedicado todo y sacrificado a su 
amado, como si hubiera dedicado un ramo de flores divino y simbólico 
por sus creencias. La madre en el centro de la pintura es el punto focal 
del artista. Esta pintura denota otros significados desde otros ángulos. 
No está claro si el foco del artista está en la madre o en su hijo mártir 
que se ha dedicado a Dios. Las manos de la madre levantadas hacia el 

14 Isar (

 
Página 145:

En la nota al pie de página número 14:

El término en farsi para “sacrificio” debe quedar (ایژار), al parece en las notas a pie de página 
es complicado mantener el farsi y se pierden el paréntesis, si fuera muy complicado 
simplemente eliminamos la escritura en farsi.

Se ve así:

Lo ideal sería que quedara así:

Isar (ایثار) en persa. También conocida con el título Certitude of Belief.

Si no se logra mantener el término original en farsi, podríamos prescindir de él:

Isar en persa. También conocida con el título Certitude of Belief.

---

Página 148:

En la nota al pie de página número 16:

La escritura en farsi para Tavalodi digar debe quedar ( دیگریتولد )

Se ve así:

) en persa. También conocida con el título Certitude of Belief.

319-354-VALDES.indd   339 06/04/2022   02:11:08 p. m.



340	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

cielo para alzar el cuerpo de su hijo mártir representan una oración a 
Dios y esta oración la conecta con lo Divino (Goodarzi 2011, 238).

La manipulación ideológica a la que han sido sometidos 
estos imaginarios religiosos y su consecuente inscripción en la  
psique y el cuerpo de la mujer son puestas en evidencia en las 
obras de Women of Allah a través del énfasis en el carácter arti- 
ficial de estas fotografías de estudio. Como parte de este propó-
sito, habría que leer las irrupciones ambiguas del rifle, lo mismo 
que la solemnidad impostada que recorre la serie.

Siguiendo la línea narrativa ficticia que se ha trazado para 
establecer coordenadas interpretativas sobre los significados 

Figura 5. Reproducción en un cartel de la pintura Sacrificio, 
de Kazem Chalipa, 1981

Fuente: Carteles de Medio Oriente [caja 3, cartel 67], Centro de Investigación de 
Colecciones Especiales Hanna Holborn Gray, Biblioteca de la Universidad de Chicago. 
https://www.lib.uchicago.edu/ead/pdf/meposters-0003-067.pdf

319-354-VALDES.indd   340 06/04/2022   02:11:08 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 341

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

de la serie, conviene reparar en un grupo de obras que discur-
san sobre el universo subjetivo de las múltiples identidades 
que encarna la artista. Estas exploraciones se hacen cada vez 
más incisivas y reveladoras, en la medida en que el encuadre 
transita del primerísimo primer plano al plano detalle. Ello 
se hace patente en trabajos como “I Am Its Secret” (1993) y 
“Speechless” (1996), que describen muy bien este proceso de 
mayor “identificación” emocional con los personajes femeninos 
aquí reconstruidos.

“I Am Its Secret” (figura 6) resulta una pieza significativa 
para valorar la deconstrucción de la imagen orientalista que 
realiza Neshat. Esta fotografía genera la impresión de hallar- 
se frente a una actualización del lugar común sobre el supues- 
to carácter inescrutable de la mujer velada oriental. Como lo 

Figura 6. “I Am Its Secret”, 1993, en la exposición Shirin Neshat: 
Frauen in Gesellschaft / Women in Society, Joanneumsviertel, 

Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografía de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/dc8949c8-9789-4f27-8b8c-bc1a7fb01c19

319-354-VALDES.indd   341 06/04/2022   02:11:09 p. m.



342	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

evoca el título, la artista está encarnando “el misterio del Orien- 
te en sí mismo, un lugar común de la ideología orientalista”, 
según lo identifica Linda Nochlin (1989, 35) en “The Imaginary 
Orient”.

Un sistema de representación similar se constata en Afghan 
Girl (1984), la fotografía más célebre del fotoperiodista Steve 
McCurry (1950), que apareció en la portada de la National Geo- 
graphic en junio de 1985. La imagen de la joven afgana (Sharbat 
Gula) captada en un campo de refugiados en Pakistán y de quien 
no se supo su identidad hasta el año 2002,15 pasó a convertirse 
en una de las fotografías de tradición orientalista más difundidas 
por los medios de comunicación occidentales. El régimen de 
representación y la mirada orientalistas que en ella confluyen se 
sustentan en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido 
en un objeto de “fascinación y misterio exótico” (Jones 2011, 
162), así como en la despersonalización con que se presentó y 
circuló este “registro” fotográfico (figura 7).

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinsta
la sus valores composicionales y fotogénicos en “I Am Its Se- 
cret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscrip-
ción sobre “su” rostro de uno de los poemas más conocidos 
de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), “Saludaré de 
nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la 
imagen superficial de la belleza oriental velada con la profundi-
dad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al 
respecto, debe tomarse en cuenta que Farrojzad encarnó un mo-
delo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo 
poético los valores patriarcales que limitaban la realización del 

15 Se trata de Sharbat Gula, una mujer de origen afgano que fue fotografiada por 
McCurry a la edad de 13 años, cuando se hallaba en un campo de refugiados en Pakistán 
por causa de la invasión soviética a Afganistán (1979-1989).

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (

 
Página 145:

En la nota al pie de página número 14:

El término en farsi para “sacrificio” debe quedar (ایژار), al parece en las notas a pie de página 
es complicado mantener el farsi y se pierden el paréntesis, si fuera muy complicado 
simplemente eliminamos la escritura en farsi.

Se ve así:

Lo ideal sería que quedara así:

Isar (ایثار) en persa. También conocida con el título Certitude of Belief.

Si no se logra mantener el término original en farsi, podríamos prescindir de él:

Isar en persa. También conocida con el título Certitude of Belief.

---

Página 148:

En la nota al pie de página número 16:

La escritura en farsi para Tavalodi digar debe quedar ( دیگریتولد )

Se ve así:

), traducido al español como 
Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y representa un momento cumbre en el 
desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación 
temática, con inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

319-354-VALDES.indd   342 06/04/2022   02:11:09 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 343

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán siempre ha 
comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre 
todo después de instaurada la República Islámica, la cual vio en 
este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse 
los versos escritos manualmente, a modo de círculos concén-
tricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-c098-4610-8024-
55aa621a624c

319-354-VALDES.indd   343 06/04/2022   02:11:09 p. m.



344	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Saludaré de nuevo al sol 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

 al arroyo que corre en el interior 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

a las nubes que fueron mis largos pensamientos

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

al doloroso crecimiento de los álamos del jardín 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

que atravesaban conmigo las estaciones secas

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

a las bandadas de cuervos 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

a mi madre que vivía en el espejo 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

y se parecía a mi vejez 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

y a la tierra cuyo agitado interior 

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

[11]

en la cosificación del sujeto fotografiado, convertido en un objeto de “fascinación y misterio exótico”
(Jones 2011,162), así como en la despersonalización con que se presentó y circuló este “registro” 
fotográfico (figura 7).

Figura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984. https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-
c098-4610-8024-55aa621a624c

Consciente de esta “gramática” orientalista, Neshat reinstala sus valores composicionales y 
fotogénicos en “I Am Its Secret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscripción sobre 
“su” rostro de uno de los poemas más conocidos de la poetisa iraní Forugh Farrojzad (1935-1967), 
“Saludaré de nuevo al sol”.16 Así, con esta máscara escritural, enfrenta la imagen superficial de la 
belleza oriental velada con la profundidad melancólica de esta voz poética considerada en Irán como 
el punto de partida, por excelencia, de la poesía feminista. Al respecto, debe tomarse en cuenta que 
Farrojzad encarnó un modelo de mujer liberal e iconoclasta que subvertía en su universo poético los 
valores patriarcales que limitaban la realización del sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Irán 
siempre ha comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre todo después de instaurada 
la República Islámica, la cual vio en este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el 
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ámbito de esta insubordinación poética deben leerse los versos escritos manualmente, 
a modo de círculos concéntricos (Farrojzad 2004, 84-85):

Saludaré de nuevo al sol (بھ آفتاب سلامی دوباره خواھم داد)
al arroyo que corre en el interior (بھ جویبار کھ در من جاری بود)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos (بھ ابرھا کھ فکرھای طویلم بودند)
al doloroso crecimiento de los álamos del jardín (بھ رشد دردناک سپیدارھای باغ)

que atravesaban conmigo las estaciones secas (کھ با من از فصل ھای خشک گذر میکردند)
a las bandadas de cuervos ( ھای کلاغانبھ دستھ )

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza 
( ھای شبانھ راکھ عطر مزرعھ )
( می آوردندبرای من بھ ھدیھ  )

a mi madre que vivía en el espejo (بھ مادرم کھ در آئینھ زندگی میکرد)
y se parecía a mi vejez ( من بودو شکل پیری  )

y a la tierra cuyo agitado interior (وبھ زمین، کھ شھوت تکرار من، درون ملتھبش را)
llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.

(از تخمھ ھای سبز می انباشت، سلامی دوباره خواھم داد)

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a colisionar el imaginario hegemónico 
sobre la mujer velada con la tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, sobre la mitad 
del rostro, los versos del poema ya citado, Allegiance with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. 
A diferencia de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una coherencia entre la imagen de 
la mujer musulmana y lo que lee; sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso el 
rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre representación e ideología. La violencia silenciosa 
con que aparece el cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamiento performado por 
Neshat, denuncian la tautología de este constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados de Spivak (2010, 292) sobre la 
encrucijada en que se halla la mujer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la lengua del 

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (یدلوت  traducido al español como Nuevo nacimiento, que se publicó en 1964 y ,(رگید
representa un momento cumbre en el desarrollo de la poesía moderna iraní por sus búsquedas formales y por la renovación temática, con 
inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a coli-
sionar el imaginario hegemónico sobre la mujer velada con la 
tradición poética femenina iraní. En este caso despliega, so- 
bre la mitad del rostro, los versos del poema ya citado, Allegian-
ce with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. A diferencia 
de su encarnación previa, aquí pareciera que se logra una co-
herencia entre la imagen de la mujer musulmana y lo que lee; 
sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso 
el rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre represen-
tación e ideología. La violencia silenciosa con que aparece el 
cañón del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamien-
to performado por Neshat, denuncian la tautología de este 
constructo identitario. Asimismo, la elección del título (sin 
palabras, muda…) podría estar dialogando con los postulados 
de Spivak (2010, 292) sobre la encrucijada en que se halla la mu- 
jer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la 
lengua del colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalis- 
ta, situación que la sitúa en un punto muerto para articular su 
voz, incluso en la elección del autosacrificio.

319-354-VALDES.indd   344 06/04/2022   02:11:10 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 345

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje pro-
tagónico femenino que interpreta Women of Allah se muestra 
socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 
en la que la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de 
la mujer en las sociedades islámicas y, de modo más preciso, 
en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja 
ver cómo el silencio augurado se quiebra por medio de las pa-
labras que inundan su mano, la cual ha quedado hermosamente 
caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de 
henna (mehndi) de India y el norte de África y que está enfa-
tizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9).

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entrea-
brir los labios, Neshat ha desplegado los primeros versos de 
otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el 

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-b331-45d5-
8aa5-319025715403

319-354-VALDES.indd   345 06/04/2022   02:11:10 p. m.



346	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

jardín”,17 generalmente interpretado como una metáfora del des- 
tino de la nación:

Nadie está pensando en las flores 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

nadie está pensando en los peces 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

nadie quiere creer 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 
1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la helada estación.

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición 
Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / Women in Society, 

Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografía de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

319-354-VALDES.indd   346 06/04/2022   02:11:10 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 347

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

que el jardín está muriendo 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

que la mente del jardín, lentamente, 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

está siendo drenada de recuerdos verdes. 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), 
la artista había reservado para el dorso de la mano una fórmula 
religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del 
primer imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: 
“Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i bani hashim 

[12]

colonizador y la hegemonía patriarcal nacionalista, situación que la sitúa en un punto muerto para 
articular su voz, incluso en la elección del autosacrificio.

Figura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996. https://search.creativecommons.org/photos/7f7ff2c8-
b331-45d5-8aa5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje protagónico femenino que interpreta 
Women of Allah se muestra socavada, de una manera más lírica, en una fotografía de 1996 en la que 
la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de la mujer en las sociedades islámicas y, de 
modo más preciso, en la República Islámica de Irán. En ella, el plano detalle deja ver cómo el silencio 
augurado se quiebra por medio de las palabras que inundan su mano, la cual ha quedado 
hermosamente caligrafiada en una composición que recuerda los tatuajes de henna (mehndi) de India 
y el norte de África y que está enfatizando el carácter orientalizante implícito —para el público 
occidental— en la caligrafía persa (figura 9). 

Figura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposición Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / 
Women in Society, Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018. Fotografía de Universalmuseum 
Joanneum. https://search.creativecommons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175e

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entreabrir los labios, Neshat ha desplegado 
los primeros versos de otro poema emblemático de Farrojzad, “Siento lástima por el jardín”,17

generalmente interpretado como una metáfora del destino de la nación:

Nadie está pensando en las flores (کسی بھ فکر گلھا نیست)
nadie está pensando en los peces (کسی بھ فکر ماھی ھا نیست)

nadie quiere creer (کسی نمی خواھد)
que el jardín está muriendo (باور کند کھ باغچھ دارد می میرد)

que el corazón del jardín se ha hinchado bajo el sol (کھ قلب باغچھ در زیر آفتاب ورم کرده است)
que la mente del jardín, lentamente, (کھ ذھن باغچھ دارد آرام آرام)

está siendo drenada de recuerdos verdes. (از خاطرات سبز تھی می شود)

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33), la artista había reservado para el 
dorso de la mano una fórmula religiosa del islam chií, a saber, el epíteto de Abbas, hijo del primer 
imán Alí y hermano consanguíneo del imán Husein: “Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i
bani hashim یا قمر بني ھاشم ). Se trata de una invocación en nombre del mártir de Karbala que se recita 
en situaciones de particular temor (Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en la 
cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecimano. Con ello instala también la 
incongruencia temporal y de registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía moderna
de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno semántico de la inquietud, ya sea espiritual o 
política, vienen a complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa detrás del chador 
tradicional y en el que se solapan dos máscaras: ella clama por la intersección de Abbas y recita los 
versos de “Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta identidad cultural 
homogénea que han construido los medios de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de establecer una fractura en el modelo 
femenino oficialista proclamado por el Estado iraní. 

Consideraciones finales

17 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado póstumamente en 1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la 
helada estación.

). Se trata de una invocación en nombre del már-
tir de Karbala que se recita en situaciones de particular temor 
(Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat está abrevando en 
la cultura visual y la tradición religiosa del chiismo duodecima- 
no. Con ello instala también la incongruencia temporal y de 
registros, al hacer coincidir la espiritualidad chií con la poesía 
moderna de Irán. Ambas inscripciones, situadas en el terreno 
semántico de la inquietud, ya sea espiritual o política, vienen a 
complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insinúa de-
trás del chador tradicional y en el que se solapan dos máscaras: 
ella clama por la intersección de Abbas y recita los versos de 
“Siento lástima por el jardín”, lo cual desestabiliza la supuesta 
identidad cultural homogénea que han construido los medios 
de comunicación acerca de las mujeres iraníes de la época 
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de 
establecer una fractura en el modelo femenino oficialista pro-
clamado por el Estado iraní.

Consideraciones finales

En el transcurso de este análisis se han desmontado algunos de 
los recursos artísticos a los que recurre Shirin Neshat en Wo- 
men of Allah para desestabilizar la autoridad de la mirada mas- 
culina —tanto la orientalista como la oficialista-estatal— sobre 
la representación de la mujer musulmana. Entre estas estra-

319-354-VALDES.indd   347 06/04/2022   02:11:10 p. m.



348	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

tegias discursivas sobresale la puesta en primer plano de los 
estereotipos asociados a su supuesta identidad cultural, imagi-
nada como primordial, monolítica y unidireccional, los cuales 
resultan socavados a través de los “ruidos poéticos” y las más- 
caras desafectivas que asume la artista.

El estudio también busca demostrar cómo la identificación 
de Women of Allah (1993-1997) con la biografía de su creadora 
ha limitado una comprensión más amplia del funcionamiento 
de la autorrepresentación en la serie. En efecto, los mitos psi-
cobiográficos que rodean estas fotografías suponen barreras 
interpretativas en lo que concierne al recurso artístico de la 
autoimagen. Como se ha visto, no faltan las voces críticas 
que deconstruyen los significados de estas obras a la luz de 
los fundamentos teóricos del pensamiento poscolonial; sin 
embargo, podría hablarse de cierta reticencia a vincular las es- 
trategias discursivas a las que apela Neshat con recursos ex-
presivos característicos del arte contemporáneo occidental. 
Así lo ha hecho notar Valentina Vitali, quien considera que el 
análisis de la obra de Neshat ha estado viciado por el fantasma 
de la etnicidad, lo cual ha impedido que se calibren en su justa 
medida “las complejidades de ser una artista de origen iraní 
que trabaja en Nueva York dentro de la institución ‘occiden-
tal’ de las ‘bellas artes’” (Vitali 2004, 15). En este sentido, el 
funcionamiento de la autoimagen en Women of Allah guarda 
relación con su empleo por artistas feministas estadouniden-
ses como Hannah Wilke y Cindy Sherman, entre otras; lo 
mismo que con su uso en las exploraciones fotográficas de ar- 
tistas diaspóricos como el nigeriano Rotimi Fani-Kayode y 
Renee Cox, de origen jamaicano, quienes deconstruyen en 
sus obras los mitos eurocéntricos de la diferencia cultural y ra- 
cial. Se trata, siguiendo las claves teóricas de Amelia Jones y 
Abigail Solomon-Godeau, de recurrir a la imagen-cuerpo de 
la propia artista no para construir una biografía afectiva, sino 
para situarse en el lugar de una otredad cultural, que deviene 
una mismidad en tanto la estereotipación de su cultura de 
origen le afecta de manera directa. Así, en Women of Allah, 

319-354-VALDES.indd   348 06/04/2022   02:11:10 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 349

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Neshat pone su imagen al servicio de habitar, al mismo tiem-
po que de cuestionar, ese espacio de otredad que representa la 
mujer musulmana velada para los discursos hegemónico-occi- 
dentales.

El lugar en el que se sitúa la artista respecto a estos ima-
ginarios estereotipados resulta un locus muy singular, incluso 
paradójico. Desde la perspectiva de Homi Bhabha, Neshat se 
encuentra en una posición intermedia entre su cultura de origen 
y el Occidente hegemónico. Desde ese in-between (Bhabha 2002, 
18, 30) concibe Women of Allah, y es esa condición intermedia la 
que genera la posibilidad de deconstruir los modelos de género 
y los fantasmas culturales, tanto del lugar de procedencia como 
del espacio de inserción, respectivamente. Esta mirada decons-
tructiva hacia ambos lados es sintomática en artistas diaspóri- 
cos como Shirin Neshat, quienes constatan que la hegemonía 
de las representaciones se produce en los regímenes nacionales 
lo mismo que en los órdenes globales.

A partir de la conciencia sobre la ubicuidad de lo hegemó-
nico, Neshat desestabiliza las pretensiones de una identidad 
primordial y uniforme, la cual se le demanda a la mujer iraní 
musulmana por parte de dos discursos dominantes antagóni-
cos que confluyen en su articulación patriarcal. Frente a estas 
expectativas, la artista apuesta, en Women of Allah, por soca- 
varlas a través de la adopción de máscaras pseudoafectivas, se- 
mejantes a los modelos de identificación impuestos. Dichas 
máscaras funcionan como prótesis identitarias marcadas por 
incoherencias visuales y de sentido. Desde este enfoque, Neshat 
encarna, al unísono, los imaginarios mediáticos sobre la mujer 
musulmana velada al igual que los arquetipos oficialistas de Fá-
tima y Zainab en tanto ideales político-religiosos promovidos 
por el discurso oficial de la República Islámica de Irán. Así, en 
lugar de las musulmanas “íntegras” que preconizan la ideología 
oficialista y los discursos orientalistas, los desdoblamientos de 
Neshat se mueven entre referentes culturales contrapuestos 
ideológicamente, como la poesía de carácter íntimo-feminista 
de Forugh Farrojzad y los versos patrióticos de Tahereh Saffar- 

319-354-VALDES.indd   349 06/04/2022   02:11:10 p. m.



350	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

zadeh. En este sentido, las autorrepresentaciones de la artista 
sugieren seguir los predicados de Stuart Hall (2003b, 20-21) so- 
bre el carácter ficcional, híbrido y subjetivo de las adhesiones 
identitarias del sujeto. En estrecho vínculo con lo anterior, 
habría que interpretar la colisión de “contrarios” que atraviesa 
la serie, que al enfrentarse producen el tercer espacio augurado 
por Bhabha y establecen una dimensión alternativa, esencial-
mente crítica.

Spivak (2010, 286-296) ha referido las limitaciones castran-
tes a las que se enfrenta la mujer subalterna cuando está narrada 
por la autoridad patriarcal nacional y el poder colonial-impe-
rial. Shirin Neshat, en su condición de artista proveniente de 
la diáspora del sur e inserta en las dinámicas artístico-culturales 
del norte hegemónico, sitúa Women of Allah en esta encrucijada, 
donde el recurso de la autorrepresentación posmoderna —asu-
mido como un legado del arte occidental contemporáneo con 
inquietudes feministas— le permite articular una contranarra-
tiva propia, al menos en el ámbito de lo artístico. v

Referencias

Affleck, Ben, dir. Argo. 2012; Burbank, CA: Warner Bros. Pictures.
Barthes, Roland. 1990. La cámara lúcida. Nota sobre la fotografía. 

Traducido por Joaquim Sala-Sanahuja. Barcelona: Paidós.
Bhabha, Homi K. 2002. El lugar de la cultura. Traducido por César 

Aira. Buenos Aires: Manantial.
Chelkowski, Peter J. y Hamid Dabashi. 2000. Staging a Revolution: 

The Art of Persuasion in the Islamic Republic of Iran. Londres: 
Booth-Clibborn Editions.

Dabashi, Hamid. 2019. “The Gun and The Gaze: Shirin Neshat’s 
Photography”. En Contemporary Art, World Cinema, and Visual 
Culture: Essays by Hamid Dabashi, editado por Hamid Keshmir-
shekan, 139-144. Nueva York: Anthem Press.

Dadi, Iftikhar. 2008. “Shirin Neshat’s Photographs as Postcolonial 
Allegories”. Signs 34, núm.  1 (otoño): 125-150. https://doi.
org/10.1086/588469

319-354-VALDES.indd   350 06/04/2022   02:11:10 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 351

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Danto, Arthur C. y Shirin Neshat. 2000. “Shirin Neshat”. Bomb, 
núm.  73 (otoño): 60-67. https://bombmagazine.org/articles/
shirin-neshat/

Darznik, Jasmin. 2010. “Forough Goes West: The Legacy of Forough 
Farrokhzad in Iranian Diasporic Art and Literature”. Journal 
of Middle East Women’s Studies 6, núm. 1 (invierno): 103-116. 
https://doi.org/10.2979/MEW.2010.6.1.103

Fanon, Frantz. 1976. Sociología de una revolución. Traducido por 
Víctor Flores Olea. México: Era.

Farrojzad, Forugh. 2004. Nuevo nacimiento. Traducido por Clara 
Janés y Sahand. Madrid: Ediciones del Oriente y del Medite-
rráneo.

Goodarzi Dibaj, Morteza. 2011. The Art of Painting in Post Revo-
lution Era. Teherán: Alhoda International Cultural, Artistic & 
Publishing Institution.

Hall, Stuart. 2003a. Da diáspora: identidades e mediações culturais. 
Organizado por Liv Sovik; traducido por Adelaine La Guardia 
Resende et al. Belo Horizonte: ufmg.

Hall, Stuart. 2003b. “Introducción: ¿quién necesita ‘identidad’?”. En 
Cuestiones de identidad cultural, editado por Stuart Hall y Paul 
du Gay, 13-39. Buenos Aires: Amorrortu.

Hall, Stuart. 2003c. “The Spectacle of the Other”. En Representation: 
Cultural Representations and Signifying Practices, editado por 
Stuart Hall, 223-290. Londres: Sage.

Irving, Sarah. 2012. Leila Khaled: Icon of Palestinian Liberation. 
Londres: Pluto Press.

Jones, Amelia. 2002. “The ‘Eternal Return’: Self-Portrait Photogra-
phy as a Technology of Embodiment”. Signs 27, núm. 4 (verano): 
947-978. https://doi.org/10.1086/339641

Jones, Rachel Bailey. 2011. Postcolonial Representations of Women: 
Critical Issues for Education, Dordrecht: Springer.

Kahf, Mohja. 1999. Western Representations of the Muslim Woman: 
From Termagant to Odalisque. Austin: University of Texas Press.

Khany, Minoo, Christophe Balay y Mostafa Goudarzi. 2017. “The 
Analysis of War Reflections in Kazem Chalipa’s Paintings Ac-
cording to Panofsky. Case Study: Three Works on the Theme 
of Mother/Woman”. Bagh- e Nazar 14, núm. 47 (abril): 55-77.

Keddie, Nikki R. 2006. Las raíces del Irán moderno. Traducido por 
Joan Trejo. Barcelona: Belacqva.

319-354-VALDES.indd   351 06/04/2022   02:11:11 p. m.



352	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

MacDonald, Scott y Shirin Neshat. 2004. “Between Two Worlds: 
An Interview with Shirin Neshat”. Feminist Studies 30, núm. 3 
(otoño): 620-659. https://doi.org/10.2307/20458988

Mayayo, Patricia. 2008. Frida Kahlo: contra el mito. Madrid: Cá- 
tedra.

Mostofi, Nilou. 2003. “Who We Are: The Perplexity of Iranian-
American Identity”. The Sociological Quarterly 44, núm.  4 
(otoño): 681-703. https://doi.org/10.1111/j.1533-8525.2003.
tb00531.x

Neshat, Shirin. 1997. Women of Allah. Turín: Marco Noire.
Nochlin, Linda. 1989. “The Imaginary Orient”. En The Politics 

of Vision: Essays on Nineteenth-Century Art and Society, 33-59. 
Nueva York: Harper & Row.

S.Za. 2012. “Jean Gaumy, Iran”. Iconic Photos. World Press. 24 de ju-
nio de 2012. https://iconicphotos.wordpress.com/2012/06/24/
jean-gaumy-iran/

Said, Edward W. 2005. Cubriendo el islam. Cómo los medios de co-
municación y los expertos determinan nuestra visión del resto del 
mundo. Traducido por Bernardino León Gross. Barcelona: 
Random House Mondadori.

Said, Edward W. 2006. Orientalismo. Traducido por María Luisa 
Fuentes. Barcelona: Random House Mondadori.

Solomon-Godeau, Abigail. 2017. Photography after Photography: 
Gender, Genre, History. Editado por Sarah Parsons. Durham: 
Duke University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2010. Crítica de la razón poscolonial. 
Hacia una historia del presente evanescente. Traducido por Marta 
Malo de Molina. Madrid: Akal.

Stokstad, Marilyn y Michael W. Cothren. 2014. Art History. Nueva 
Jersey: Pearson.

Tagg, John. 2005. El peso de la representación. Traducido por Antonio 
Fernández Lera. Barcelona: Gustavo Gili.

Universalmuseum Joanneum. 2018. Shirin Neshat Women of Allah 
Translations Übersetzungen. Graz: Universalmuseum Joanneum. 
Catálogo en línea de la exhibición Shirin Neshat: Frauen in Gesells-
chaft / Women in Society, presentada en la Neue Galerie del 18 de 
enero al 22 de abril de 2018. https://www.museum-joanneum.
at/fileadmin//user_upload/Neue_Galerie/Ausstellung/2018/
shirin-neshat/translation_neu2.pdf

319-354-VALDES.indd   352 06/04/2022   02:11:11 p. m.



VALDÉS: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES	 353

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Vitali, Valentina. 2004. “Corporate Art and Critical Theory: On 
Shirin Neshat”. Women: A Cultural Review 15, núm. 1 (junio): 
1-18. https://doi.org/10.1080/0957404042000197161

Wallach, Amei. 2006. “Missed Signals: Nuance and the Reading 
of Immigrant Art”. American Art 20, núm. 2 (verano): 126-133. 
https://doi.org/10.1086/507504

Young, Alisson. n.d. “Shirin Neshat, Rebellious Silence, Women of 
Allah series”. Khan Academi. https://www.khanacademy.org/
humanities/ap-art-history/global-contemporary-apah/20th-
century-apah/a/neshat-rebellious

Zabel, Igor. 2001. “Women in Black”. Art Journal 60, núm. 4 (in-
vierno): 16-25. https://doi.org/10.2307/778194

Reynier Valdés Piñeiro es candidato a doctor en historia y 
teoría crítica del arte por la Universidad Iberoamericana de 
la Ciudad de México, donde desarrolla una investigación so- 
bre fotógrafas contemporáneas de Medio Oriente que sub-
vierten la mirada orientalista. Maestro en estudios de Asia y 
África por El Colegio de México y licenciado en historia del 
arte por la Universidad de La Habana, ha ejercido como pro-
fesor de historia del arte y temas culturales en espacios aca- 
démicos como la Universidad de La Habana y la Universidad 
Anáhuac México, y ha impartido conferencias en instituciones 
de reconocido prestigio como la Universidad Nacional Autó-
noma de México, El Colegio de México y la Universidad de Te- 
herán. Sus intereses de investigación giran en torno al arte con- 
temporáneo de Medio Oriente y las estrategias discursivas del 
arte posmoderno.

https://orcid.org/0000-0001-7567-2723
rvaldes@colmex.mx

319-354-VALDES.indd   353 06/04/2022   02:11:11 p. m.


