ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354
ISSN 0185-0164 eISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750

Contra las identidades primordiales:
las encarnaciones de Shirin Neshat
en Women of Allab (1993-1997)!

Against Primordial Identities:
The Embodiments of Shirin Neshat
in Women of Allab (1993-1997)

REYNIER VALDES PINEIRO

Universidad Iberoamericana Ciudad de México, México

Resumen: Entre 1993 y 1997, la artista de origen irani Shirin Neshat
(Qazvin, 1957) produjo en Estados Unidos la serie fotografica Women
of Allah, con la cual alcanzé amplio reconocimiento internacional.
En ella reflexiona sobre el universo afectivo e identitario de las muje-
res musulmanas iranies que participaron en defensa de la nacion en el
contexto de la guerra Iran-Iraq (1980-1988). Neshat utiliza su propia
imagen para encarnar, criticamente, el cliché de la mujer velada con

Recepcion: 12 de mayo de 2021. / Aceptacion: 19 de octubre de 2021.

! Este articulo tiene como antecedente la tesis de maestria “Women of Allah, la
figura femenina en la obra fotografica de Shirin Neshat: proceso de negociacion con
la imagen orientalista” (Centro de Estudios de Asia y Africa, El Colegio de México,
2013). Los nuevos planteamientos aqui tratados sobre este objeto de estudio forman
parte de lainvestigacién doctoral en curso titulada “Cierto aire de Fatma: la autorrepre-
sentacion como estrategia para subvertir la mirada colonial. Fotdgrafas contemporaneas
de origen irani y marroqui que parodian las visiones orientalistas en torno a la mujer
velada” (Universidad Iberoamericana, Ciudad de México).

D.R. ©2022. Estudios de Asia y Africa
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[319]



320 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

chador que ha obsesionado a los medios de comunicacion hegemo-
nicos occidentales y que también responde al modelo de “mujer vir-
tuosa” que ha construido el discurso oficial de la Reptblica Islamica
de Iran. El objetivo principal de este estudio consiste en analizar co-
mo, a través de la autorrepresentacién y de la poesia irani escrita por
mujeres, la artista subvierte estos modelos de representacion.

Palabras clave: Shirin Neshat; Women of Allab; fotografia
contemporanea; autorrepresentacion; orientalismo; poesia irani;
Fatima.

Abstract: Between 1993 and 1997, the Iranian-born artist Shirin Ne-
shat (Qazvin, 1957) produced in the United States the photographic
series Women of Allah, with which she gained wide international
recognition. In this series, she reflects on the affective and identity
universe of Iranian Muslim women who helped defend the nation
during the Iran-Iraq War (1980-1988). Neshat uses her own image
to critically embody the cliché of the chador-veiled woman that
has obsessed the Western hegemonic media and that conforms to
the model of the “virtuous woman” as constructed by the Islamic
Republic of Iran’s official discourse. The main objective of this study
is to analyze how, using self-representation and Iranian poetry writ-
ten by women, the artist subverts these models of representation.
Keywords: Shirin Neshat; Women of Allah; contemporary pho-
tography; self-representation; orientalism; Iranian poetry; Fatimah.

En el fondo la Fotografia es subversiva,
y no cuando asusta, trastorna o incluso estigmatiza,
sino cuando es pensativa.

ROLAND BARTHES, La camara licida.

Women of Allah, mas alla del paradigma psicobiografico

Entre los afios 1993 y 1997, Shirin Neshat (Qazvin, Iran, 1957)
produjo la serie fotografica Women of Allab, la cual significo
su reconocimiento como artista de talla internacional. La

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 321

serie esta integrada por 38 fotografias en blanco y negro que,
en algunos casos, presentan elementos destacados en color en
funcion de recalcar el sentido teatral que la distingue. La ma-
yoria de las veces es la artista quien posa ante la cimara, con
mayor frecuencia sola, aunque también acompafiada por un
nifio —su hijo, por entonces pequefio— o por otras mujeres. El
cuerpo aparece registrado en distintas escalas, con predominio
del plano medio y el plano detalle, responsables, en alguna
medida, del simulacro de conexién afectiva que generan estas
obras con el espectador. Es importante precisar que si bien la
autoimagen de Neshat es la que domina y articula el discurso
de la serie, también hay piezas en las que no figura, como se
comprueba en los trabajos “Careless” y “Him”, ambos de 1997
y a cargo del fotografo Larry Barns. Sobre esto Gltimo, resulta
pertinente observar que el acto de obturar la camara en Women
of Allah, y por tanto de “traducir” los presupuestos conceptuales
establecidos por Neshat, correspondio a distintos fotdgrafos
que colaboraron con la artista en este proyecto, entre los que
se cuentan Plauto, Cynthia Preston, Robert Wesler, Kyong
Park, Bahman Jallali y Larry Barns.

El eje discursivo que organiza la serie consiste en la pro-
blematizacion de la imagen de la mujer irani revolucionaria
promovida por el discurso oficial de la Reputblica Islamica
de Iran a partir de 1979 y su difusion estereotipada por los
medios de comunicacién occidentales. Se trata de un replan-
teamiento de estas imagenes cliché mediante el recurso de la
autorrepresentacion, a través del cual Neshat encarna la otre-
dad cultural que supone la mirada de Occidente acerca de la
mujer musulmana irani y sobre el vinculo mujer-islam en un
sentido mas amplio. Esta intencién queda subrayada desde la
eleccion del titulo Women of Allah (Mujeres de Ala), que, en
primera instancia, actualiza en el espectador un conjunto de
fantasmagorias asociadas a la condicién del sujeto femenino en
las sociedades islamicas: subordinacién, opresion, carencia de
derechos, fanatismo religioso, entre otras obsesiones occidenta-
les en torno al islam, como el derecho que tienen los hombres

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



322 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

ala poligamia y, en estrecho vinculo con lo anterior, el fetiche
de las multiples esposas del profeta Mahoma.

En el marco de estos prejuicios, Neshat los corporeiza
con la ayuda de elementos altamente iconicos pertenecientes
al universo semantico de la cultura islamica y de la mujer
musulmana en particular. A lo largo de la serie, se hace refe-
rencia a la omnipresencia del chador —tipo de velo femenino
caracteristico del codigo de vestimenta islamico en Iran—, a
la escritura con caracteres arabes que, en rigor, son elemen-
tos caligraficos de tradicién persa,? y a los patrones decorativos
asociados al arte islamico. La presencia de armas de fuego y
balas, por su parte, insiste en el cliché relativo al fervor religioso
de las mujeres iranies que participaron en la guerra Iran-Iraq
(1980-1988) —amparado, a su vez, en el estereotipo del islam chii
como practica religiosa que promueve el martirio— y sobre la
supuesta violencia implicita en la practica del islam en general.

Como se ha venido apuntando, la autorrepresentacion des-
empefia un papel crucial en la construccion de los significados
de la serie, lo cual evidencia un proceso de implicacién singu-
lar con las ideas articuladas en estas obras, en tanto es el propio
cuerpo- 1magen de la artista el que se dispone para desdoblarse
en d1versas mascaras que le permiten encontrarse a “si mis-
ma” en un espacio intersticial alternativo, en medio de la dislo-
cacion cultural y la experiencia de la diaspora, donde al habitar
un tercer espacio logra “eludir la politica de la polaridad y emer-
ger como los otros de nosotros mismos” (Bhabha 2002, 59).

La nocion de autorrepresentacion con que se opera en este
analisis deriva de la interpretacion de Amelia Jones sobre el
funcionamiento de este recurso en el autorretrato fotografico
posmoderno, en el que los creadores —y con marcada frecuencia
las fotografas— encarnan (embodiment) performativamente la
otredad, ya sea de género (Cindy Sherman), sexual (Lyle Ashton
Harris), racial (Renee Cox) y anticanonica (Laura Aguilar),

? La conquista musulmana de Persia, entre el 637 y el 651 e.c., impuso, de manera
progresiva, el alfabeto arabe sobre la lengua persa, que anteriormente se expresaba
con las grafias del alfabeto pahlavi.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 323

identificaciones que no son exclusivas en si mismas y que
pueden incorporar disimiles abyecciones. Lo singular de este
tipo de encarnaciones, refiere Jones, es que la huella del cuer-
po o el rostro del artista no se muestra como una marca refe-
rencial en relacion con éste, sino que se asume como una masca-
ra, que deviene un espacio de proyeccién e identificaciéon con
el/lo otro. Contintian siendo autorretratos en tanto la ima-
gen que figura es la misma que ha concebido la puesta en esce-
na, mas habria que entenderlos como el distanciamiento que se
abre entre la imagen reconocible del artista y sus proyecciones
teatrales, en el que se consuma la sentencia rimbaudiana de “yo
es un otro”. Asi lo explica Jones para el caso de las multiples
encarnaciones de Cindy Sherman:

Estas mujeres son definitivamente tipos ‘muertos’, méscaras de la ‘ver-
dadera’ Sherman que, sin embargo, continuamente nos elude a través de
su falsedad reiterativa en éstas y otras series de autorretratos. Todo aqui
esta muerto, incluso yo, ya que no puedo encontrarme comodamente
alojada en estas escenas de subjetividad femenina (Jones 2002, 959).

Abigail Solomon-Godeau, en su estudio Photography after
Photography: Gender, Genre, History, hace una distincion valiosa
entre el significado de autorretrato (self-portrait) y el de auto-
rrepresentacion (self-representation) que resulta operativa para
el presente analisis. Segin Solomon-Godeau, el autorretrato, en
tanto género delimitado por la propia historia del arte, supone
la traduccién de aspectos fisiondmico-biograficos, subjetivos y
psicologicos asociados a un individuo especifico, a saber, la pre-
tension de captar sus rasgos “inmanentes”; mientras que la
autorrepresentacion, fendmeno caracteristico de la sensibilidad
posmoderna, trasciende esta dimension afectivo-individual para
recurrir a la autorreferencia como medio y no como un fin
en st misma: “La presencia material del autor /artista /sujeto
no es en modo alguno idéntica a su presencia existencial. Por
lo tanto, el aspecto sugestivo del uso del cuerpo se duplica al
operar para desestabilizar las nociones del individuo dnico”
(Solomon-Godeau 2017, 180). Asi entendida, la autorrepresen-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



324 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

tacion deviene un recurso artistico ideal para el desdoblamiento
performativo de la autoimagen del/la artista y, siguiendo a Jo-
nes, una dimensién ideal para ponerse en el lugar del otro. Es
en este sentido como se emplea y se privilegia el término auto-
rrepresentacion.

Las fotografias escenificadas de Neshat, construidas a par-
tir del acuerdo concertado entre la artista y los fotografos que
encuadraron su imagen, han sido interpretadas desde disimiles
posturas criticas que se dividen entre quienes leen en ellas enun-
ciados feministas o posturas poscoloniales, y los que asumen
Women of Allah como despliegues de autoexotismo que refuer-
zan los lugares comunes acerca de la mujer velada musulmana.
Tales polaridades dan cuenta de la riqueza y la polémica inter-
pretativas que ha suscitado la serie, inscrita en el canon visual
de la historia del arte contemporaneo.

El analisis que se hace a continuacién toma partido en el
citado debate, pues entiende este corpus fotografico como una
obra articulada desde los presupuestos del pensamiento feminis-
ta poscolonial, segtin se constata en su voluntad de reconstruir
subjetividades femeninas hibridas y ambivalentes, cuya incon-
gruencia se opone al imaginario de la mujer irani posrevolu-
cionaria como despersonalizada, fanatica, univoca, monolitica.
En ello se intuyen didlogos de la artista con la nocién saidiana
del orientalismo como un discurso de poder (Said 2006, 21-22),
con el tercer espacio de Homi Bhabha (2002, 58-59), la defensa
de la hibridez identitaria de Stuart Hall (2003a, 74) y los limi-
tes-tensiones del sujeto femenino poscolonial para articular su
voz, segin los predicados de Gayatri Spivak (2010, 92).

Antes de pasar al analisis, es oportuno reparar en el contex-
to sociopsicologico en que Neshat produjo esta serie y en tor-
no al cual se ha construido una especie de mitologizacion so-
bre la fractura y el choque cultural que supuso estar separada de
su tierra natal durante mas de una década y su regreso a un pais
profundamente transformado en sus valores politicos, cultu-
rales y religiosos. En 1975, la artista se trasladé a Los Angeles,
California, para estudiar una licenciatura en Bellas Artes, con

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 325

el apoyo de sus padres, quienes defendian los principios prooc-
cidentales del nacionalismo Pahlavi. El triunfo de la Revolucion
irani de 1979 y las circunstancias de la guerra Iran-Iraq deter-
minaron que Shirin Neshat permaneciera en Estados Unidos
para continuar sus estudios de maestria en la Universidad de
California, y no fue hasta 1990 cuando regreso a su pais, aho-
ra nombrado oficialmente Reptiblica Islamica de Iran. A partir
de esta fecha, la artista volveria regularmente a Iran, aunque su
residencia se estableceria en Nueva York, donde radica desde
1983.

Neshat ha declarado que la inspiracion para Women of Allah
naci6 de la descolocacion cultural e identitaria que le produ-
jo su regreso a Iran y, en especial, a raiz de la profunda isla-
mizacion de la imagen de la mujer que se constataba en todos
los 6rdenes visuales del pais. Dicha alienacion la llevaria a inda-
gar acerca de las experiencias subjetivas de las mujeres iranies
que apoyaban el nuevo orden politico, sobre todo de aque-
llas que habian perdido a sus hijos durante la llamada Guerra
Impuesta (Jang-e tabmili),’ o que se habian involucrado en la de-
fensa de la nacién de manera directa, a saber, como soldados,
segun lo reconoce en una entrevista con Arthur Danto del afio
2000:

Yo estaba profundamente dedicada a la comprensién de los principios
ideolégicos y filosdficos detras del islam contemporaneo, sobre todo del
origen de la revolucién y como se habia transformado mi pais. Sabia que
el tema era muy complejo y amplio, de modo que centré mi atencién
en algo tangible y especifico. Decidi concentrarme en el significado del
“martirio”, un concepto que se convirtié en el centro de la misién del go-
bierno islamico de la época, sobre todo durante la guerra Iran-Iraq.
Este promovio la fe, el sacrificio, el rechazo al mundo material, la vida
después de la muerte. Sobre todo, yo estaba interesada en cémo sus ideas
sobre espiritualidad, politica y violencia estaban, y siguen estando, tan
interrelacionadas y en como eran inseparables unas de otras (Danto y
Neshat 2000, 63).

3 Término con que el discurso politico oficial irani identificé la guerra Irdn-Iraq.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



326 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

Tales circunstancias de exilio y separacion marcarian, sin lu-
gar a dudas, el universo emotivo de la artista, y permearon tam-
bién su quehacer artistico, como lo demuestra el hecho de que
Neshat descarto6 su creacién anterior a Women of Allab; de mo-
do que esta serie es el punto de partida de su reinvencién co-
mo artista en la diaspora.

Estos datos personales en torno a la serie, reiterados por
Neshat en varias entrevistas, han conducido, en ocasiones, la
interpretacion de Women of Allah por el camino del determi-
nismo psicobiografico, situacién que ha sesgado el analisis de
sus mecanismos propiamente artisticos. Con ello se obvia la
ficcionalidad de las encarnaciones que materializa Neshat, al
igual que la dimensién contingente y polivalente de la obra
artistica. Esta perspectiva también ha conducido a una lectu-
ra binaria, segtin la cual, y jugando con los enunciados lingiiis-
ticos de Spivak (2010, 280), una mujer oriental radicada en un
pais democratico regresa a un pais teocratico, donde las mujeres
estan subyugadas por hombres orientales. Tal maniqueismo
interpretativo, en la cuerda del alto contraste que caracteriza
a Women of Allah, podria enmascarar posturas neorientalistas*
sobre la condicién de las mujeres iranies. Reparese, a modo
de ejemplo, en la entrevista que le hiciera Scott MacDonald a
Neshat en el 2000, publicada con el titulo de “Between Two
Worlds: An Interview with Shirin Neshat”. Se trata de una de
las entrevistas mas completas que se le han hecho a la artista;
no obstante, hay un sesgo de fondo, sintomatico en la com-
prension de la obra de Neshat, al presuponer que su identidad
esta dividida entre un Oriente y un Occidente perfectamente
delimitados (MacDonald y Neshat 2004).

El recurso de la autorrepresentacion en Women of Allah
quizas haya contribuido, en gran medida, a esta confusion de
los significados de la serie con la biografia de la artista; co-
mo también ha ocurrido con el anilisis de la obra de Frida

' . o, .
Entendidas como una actualizacion mas poderosa en los contextos académicos
y geopoliticos contemporaneos de los estereotipos orientalistas.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 327

Kahlo, donde el mito personal se ha vuelto un obstaculo para
comprender las intencionalidades y los modos de significar de
la pintora mexicana (Mayayo 2008; Solomon-Godeau 2017,
205).

Prevenido de estas limitaciones para el examen del fun-
cionamiento de la autorrepresentacion en Women of Allab,
asumida como un medio estratégico de subvertir la mirada
masculina de tradicién orientalista, el analisis se concentrara
en los tropos discursivos y los recursos estilistico-formales de
la serie.

Maiscaras ambivalentes

“Rebellious Silence” (1994) es probablemente la fotografia mas
conocida y reproducida de Women of Allab (figura 1). Esta pie-
za ha sido incluida en el compendio sobre la Historia del arte
editado por Marilyn Stokstad y Michael W. Cothren (2014,
1124) como representativa del discurso poscolonial, y Allison
Young (n.d.) le dedica un ensayo en el sitio web educativo Khan
Academy, en el apartado correspondiente al arte contempora-
neo global. Tales ejemplos, ademas de toda la literatura critica
que ha generado, son s6lo una muestra de la trascendencia de
la serie y de este trabajo en particular, que ha pasado a formar
parte del atlas mnemosyne de la praxis artistica posmoderna.
En esta obra, Neshat se ha hecho retratar por Cynthia Pres-
ton en un plano medio que recorta el chador negro contra un
fondo blanco, en un acentuado contraste. A modo de bisectriz,
emerge un rifle, del que no se sabe quién lo sostiene: se podria
presuponer que es la mujer hieratica y velada que posa detras
de éste, mas no hay certeza porque no se aprecian sus manos;
en tal sentido, el rifle pareciera estar impuesto, al igual que la
guerra que debi6 librarse contra los ejércitos iraquies por casi
una década. Una vez impresa, Neshat ha inscrito con tinta
sobre su “propio” rostro un fragmento del poema Allegiance
with Wakefulness (Lealtad con la vigilia), publicado en 1980

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



328 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

FiGura 1. Shirin Neshat, “Rebellious Silence”, 1994, impresién
en plata sobre gelatina. Imagen proporcionada por la revista Signs

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/2{5456b9-f35b-494a-a6ba-
eJelcOa26eea

por la escritora irani Tahereh Saffarzadeh (1936-2008),° en el

contexto de la efervescencia revolucionaria y el sacrificio en

la contienda bélica entre Iran e Iraq, que comenzd ese afio.

En él, la poetisa se identifica con los predicados ideolégicos
D Vi . Y . 4 .

y religiosos de la Republica Islamica, exaltando a los martires

nacionales caidos en la guerra:

5 Poetisa y traductora, fue vocera del discurso ideoldgico y propagandistico de
g propag
la Reptiblica Islamica de Iran.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i2.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 329

Oh, t0, martir,
sostén mis manos
con tus manos,
cortado de medios terrenales,
sostén mis manos,
soy tu poeta
con un cuerpo infligido,
he venido para estar contigo
y en el dia prometido
nos levantaremos de nuevo.’

Los elementos descritos parecen redundar en la radicali-
zaci6n ideoldgica del sujeto femenino velado sobre el cual se
inscribe esta retérica visual; no obstante, si se vuelve sobre el
detalle inquietante del rifle insostenido —que aqui funciona
como el punctum barthesiano (Barthes 1990, 65, 87, 89), en el
sentido que desestabiliza la lgica cartesiana de la lectura foto-
grafica—, se comprobara que esta oda al martirio es impostada.

A proposito de “Rebellious Silence”, Young seflala que
“los ojos de la mujer miran con intensidad al espectador”; y
habria que considerar esta fijeza como parte de la solemnidad
performada, en la medida en que la mujer velada que interpreta
Neshat se mueve en el registro de un estoicismo histridnico,
presente en toda la serie; en un juego de seduccién y rechazo
del espectador, que termina por rebotarlo, especialmente en
aquellas fotografias donde aparecen armas de fuego. Esta suerte
de desafeccion en relacion con quien mira,” la advierte Iftikhar
Dadi: “Una caracteristica compartida por practicamente
todas las figuras en las fotografias —con o sin superposicion
caligrafica— es su falta de afecto y profundidad. Los rostros

¢ Las traducciones al inglés y al aleman de los poemas que aparecen inscritos en las
fotografias de la serie pueden consultarse en el catalogo en linea de la exposicién Shirin
Neshat: Frauen in Gesellschaft / Women in Sociery (Universalmuseum Joanneum 2018).

7 Este horizonte interpretativo no es categdrico y no excluye la posibilidad de
que los espectadores se identifiquen con estas fotografias. Por otra parte, hay que
destacar que se estd aludiendo, principalmente, a un espectador occidental, que fue el
publico ideal concebido por la artista. Para un espectador irani, por ejemplo, fami-
liarizado generacional y emocionalmente con los sucesos de la guerra Iran-Iraq, esta
serie reviste otros significados.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



330 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

de los personajes delatan pocas emociones, y las fotografias se
representan de manera plana y escenificada” (Dadi 2008, 139).

Tal efecto de superficialidad viene a contradecir la “in-
tegridad” ideoldgica de esta “madre de los martires”, y es en
este punto donde todo el montaje binario —el blanco y negro
acusados, la perfecta simetria que produce la irrupcion del ri-
fle— acusa su artificio. Con ello se desmorona también la con-
viccion de estar frente a la mujer musulmana yihadista® que
con tanta seguridad han perfilado los medios de comunicacién.
En tal sentido, y siguiendo el paradigma interpretativo de
Amelia Jones, Neshat ha asumido una mascara que la aliena
y la distancia de esta escenografia. Dicha mascara puede inter-
pretarse como un tropo estratégico de la artista para oponerse
a la clausura binaria sobre el entendimiento de la mujer mu-
sulmana como una entidad primordial, donde aflora la agencia
del sujeto poscolonial que refiere Homi Bhabha (2002, 226) en
el acto de instaurar la ambivalencia, alli donde se espera el cierre
dicotoémico y soberano.

Iftikhar Dadi (2008, 138) apunta, como otra singularidad de
Women of Allab, la ausencia de una secuencia narrativa que la
organice; no obstante, al reparar en el motivo especifico de la re-
lacion de la mujer velada con el arma de fuego, sobre todo si se
toma en cuenta que “Rebellious Silence” figura en la portada
del catalogo que reunio la serie por primera vez (Neshat, 1997),
se podria hablar de una progresion hacia la accion, es decir,
de la inconexion perturbadora analizada con anterioridad, se
pasa a un vinculo mas directo en el que la protagonista llega a
empuilar el arma, seglin se aprecia en una fotografia de la serie
como “Faceless” (figura 2).

El in crescendo de la violencia que encarna Neshat somete al
espectador a una confrontacion punzante con el estereotipo de

8 Se hace alusién a la apropiacion tendenciosa por los medios de comunica-
cién occidentales del término “yihad”, reducido a Guerra Santa del islam, que obvia
los significados mas complejos y diversos, relacionados con el esfuerzo personal por
el perfeccionamiento moral, presentes en el texto coranico y en la cultura islimica
en general.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 331

FiGura 2. “Faceless”, 1994, en la exposicion Shirin Neshat:
Frauen in Gesellschaft /Women in Society, Joanneumsviertel,
Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografia de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/Oec57e49-daea-4990-bdd1-07fc5ba09722

la musulmana fundamentalista, y al interpelarlo de manera tan
acuciante cuestiona sus asunciones sobre el valor de la mujer en
la cultura islamica: el lugar comin enfrentado a su hipérbole
queda reducido a una caricatura. Esta puesta en primer plano
del fetiche, el regodeo en la imagen de la mujer velada y armada,
resulta sintomatica de una praxis artistica generada en la dias-
pora e interesada en deconstruir los mitos de la diferencia cul-
tural, segun lo advierte Stuart Hall (2003c, 275-276) en la obra
del fotégrafo Rotimi Fani-Kayode (1955-1989), de origen ni-
geriano y establecido en Londres, a proposito del replantea-
miento deconstructivo de las fantasmagorias occidentales en
torno al cuerpo y la sexualidad del hombre negro que tiene lu-
gar en su obra.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



332 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

Women of Allah y los medios de comunicacion
hegemonicos

Los retratos de estudio de Women of Allah dialogan en clave pa-
rodica e intertextual con dos regimenes de representacién que
tienen una raiz comin; por un lado, con la imagen de la mu-
jer soldado y madre de los martires iranies que promovié la
ideologia oficial de la Reptblica Islamica de Iran en el contex-
to de la guerra Iran-Iraq, y, por el otro, con la reapropiaciéon
de esta imagen por los medios de comunicacion hegeménicos
occidentales, que la asumieron como una amenaza latente para
la seguridad y los valores democraticos de Occidente. Al respec-
to, deben tomarse en cuenta los modos tendenciosos con que
los medios occidentales cubrieron la participacion de las muje-
res en la Revolucién irani de 1979, que incentivaron los miedos
orientalistas ante el cliché de la musulmana-velada-terrorista,
el cual ya se habia instalado en los imaginarios hegeménicos
desde los acontecimientos de la guerra de independencia arge-
lina (1954-1962) (Fanon 1976, 43; Kahf 1999, 179); lo mismo
que con el secuestro del vuelo TWA 840 por Leila Khaled, en
agosto de 1969, como parte de las acciones del Frente Popu-
lar para la Liberacion de Palestina.” Precisamente, la imagen
de Khaled llevando por velo una kufiya y cargando un fusil
AK-47, y que inmortalizara el fotégrafo Eddie Adams (Irving
2012, 2, 45), invita a reparar en el papel que ha desempefiado
el fotoperiodismo en la circulacion a gran escala de estas ima-
genes estereotipadas sobre las mujeres mediorientales, vincu-
ladas de manera activa a los procesos politicos del Medio
Oriente contemporaneo. No se trata de inculpar a priori a los
fotoperiodistas por reproducir una mirada orientalista, pues
dentro del género existen multiples aproximaciones a la vi-
da de las mujeres de Medio Oriente; mas bien considero que,

° Llevado a cabo por Leila Khaled y Salim Issawi, ambos miembros del Frente
Popular para la Liberacién de Palestina. E1 29 de agosto de 1969 secuestraron el vuelo
840 de la aerolinea Trans World Airlines, en su escala en Atenas, que habia partido
del aeropuerto internacional Leonardo da Vinci en Roma con destino a Tel Aviv.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 333

Ficura 3. Eddie Adams, Leila Khaled en un campo de refugiados
palestinos en Libano, 1970

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/0da09491-de96-44d9-8350-
3de376fff431

en lo que concierne a la relacién entre el fotorreportaje y el
orientalismo, no solo descansa en la imagen, sino que implica
también la seleccion y la consiguiente circulacion de determi-
nadas fotografias. Es decir, un(a) fotoperiodista puede articu-
lar una mirada compleja en torno a la vida de la(s) mujer(es)
de Medio Oriente en un contexto historico-politico determi-
nado; sin embargo, ese fotorreportaje se somete a un proceso
de seleccién para su circulacion, y es en esta criba donde suele
emerger un orientalismo subyacente. Eddie Adams tomé va-
rias fotos de Khaled vestida de guerrillera en un campo de refu-
giados palestinos en Libano en 1970; no obstante, fueron unas
especificas las que circularon y ganaron atencién mediatica in-
mediata (figura 3).

Por otra parte, también hay que apuntar que la recepcion
de este tipo de fotografias puede ser ambivalente. Volvamos so-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



334 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

bre el caso de la célebre imagen de Khaled portando un fusil
Kalashnikov: para los sectores que apoyan la causa palestina se
volvi6 un emblema de su lucha; en cambio, para las autoridades
hegemonicas se convirtid en una representacion patente del te-
rrorismo. Este potencial para una lectura doble y enfrentada es
propio del registro documental que, en su supuesta “neutralidad
de la mirada” (Tagg 2005, 85), pretende someter fragmentos de
“realidad” al juicio de los espectadores.

Estas tensiones interpretativas estan presentes en el registro
que hizo el fotoperiodista Jean Gaumy, miembro de Magnum
Photos, de la incorporacién de las mujeres iranies a la milicia
durante la guerra Iran-Iraq (S.Za. 2012). Se trata de una docu-
mentacion despersonalizada de este fendmeno, que funciona
como uno de los posibles subtextos contra los que reaccio-
na Neshat en Women of Allah. En este sentido, la serie mani-
fiesta una plena conciencia de estos modos de representacion
del fotoperiodismo, los cuales subvierte a través de un proce-
so de subjetivizacion parddica.

Otro aspecto relevante que se debe tomar en cuenta para
entender las motivaciones de Women of Allab radica en el clima
de iranofobia que se gener6 en Estados Unidos a raiz de la cri-
sis de los rehenes (1979-1981). Se hace referencia a la ansiedad
y el temor que se apoderaron de la poblacion estadouniden-
se, a los que contribuyé de forma decisiva la televisacion del
conflicto de manera diaria (Said 2005, 199). El fotorreportaje
de Marion S. Trikosko sobre este fenomeno da cuenta de las
posturas xenofobas que se generaron ante la diaspora irani ra-
dicada en Estados Unidos (figura 4), de la cual Shirin Neshat ya
formaba parte, lo cual se tradujo en un clima de hostigamiento
y suspicacias que se extendié por mas de una década (Mostofi
2003, 691).

Teniendo esto en cuenta, las mujeres de Ala de Neshat
encarnan las fantasmagorias del pavor fetichista inscrito en la
memoria visual de Occidente ante la mujer musulmana velada.
Este panico cultural se reactiva periédicamente —la produccién
y premiacion de la pelicula Argo (Affleck 2012), por ejemplo,

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 335

FIGURA 4. Marion S. Trikosko, Manifestacion estudiantil
ante la crisis de los rebenes de Iran, Washington, D.C., 1979

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/339ab612-78cc-46a2-9491-
c573db9caed0

responde a esta retorica— y es en este sentido que la serie actua-
liza sus significados ante cada nuevo escenario islamoéfobo. Al
individualizar estos imaginarios en su propio cuerpo, Neshat
les otorga un rostro y una dimension subjetiva, aun cuando se
trate de una mascara y una afectividad impostada. En ello radica
una de las estrategias de inversién de la mirada orientalista que
moviliza la artista en esta serie.

Cuestionamiento de los modelos de Fatima y Zainab

Igor Zabel (2001, 22) y Hamid Dabashi (2019, 142) han sefiala-
do que la potencia creativa de Shirin Neshat en Women of Allah
no s6lo radica en el desmontaje del cliché orientalista de la mu-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



336 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

sulmana velada, sino también en su cuestionamiento, al uniso-
no, de los modelos patriarcales i impuestos por las sociedades
islamicas sobre el cuerpo y la psique de la mujer. Esta doble
deconstruccion se hace particularmente manifiesta en piezas
como “Seeking Martyrdom, variation #1” y “Seeking Martyr-
dom, variation #2”, donde la artista parodia, con un marcado
caracter intertextual, los arquetipos femeninos que promovio
la ideologia oficial de la Reptblica Islamica de Iran durante la
década de 1980. Se hace alusién a la imagen de la guerrillera mu-
sulmana que participa en la defensa de su nacién y a la madre
de los martires nacionales de la guerra Iran-Iraq. En este con-
texto ideoldgico, las artes visuales, la propaganda politica y
los medios de comunicacion, en general, se encargaron de cons-
truir y legitimar ambos paradigmas que, en definitiva, conflu-
yen en uno: la madre soldado. En funcién de ello, se pusieron
en primer plano los prototipos religiosos de Fatima y de su hija
Zainab,'° consideradas ideales femeninos de piedad e integridad
moral en la tradicién islamica, en su condicién de hija y nieta
del profeta Mahoma, respectivamente.

El paradigma de Fatima la luminosa (Fatima al-Zahra), co-
mo se le conoce en la cultura islamica, represento el pilar de la
“feminidad virtuosa” frente a los modelos de “mujer moderna”
que se incorporaron en Iran durante la dinastia Pahlavi (1925-
1979). Asi lo habia defendido Ali Shari‘ati (1933-1977)! en su
libro Fdtima es Fatima, segin lo reconoce Nikki Keddie en Las
raices del Irin moderno:

La decadencia de la sociedad musulmana y su concepcién de la mujer
exigian una reevaluaci6n del papel de la mujer, una bisqueda de nuevos

19 Ambas figuras femeninas ocupan un lugar especial en el chiismo duodecimano,
que es la rama del islam practicada por la mayoria de los musulmanes iranies, la cual
considera que el liderazgo y la capacidad de discernimiento espiritual de Mahoma se
transmitié a sus descendientes varones a través del matrimonio de su hija Fatima con
Ali, primo y yerno del Profeta. A partir de Ali, considerado el Primer Imn, se trazara
una genealogia de 12 imanes.

" Ali Shari‘ati fue el principal representante de la ideologia islimico-marxista
en el movimiento de oposicién al shah.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 337

modelos. Shariati ech6 mano del ejemplo de Fatima, la hija de Maho-
may esposa de Ali, que compartié las mismas dificultades que su padre,
y también las de Ali y las de sus hijos, los imanes Hasan y Husein. Fue
el centro de una familia de luchadores (Keddie 2006, 273).

La imagen de Zainab, por su parte, en tanto hermana del
iman Husein, fue promovida como el ideal de la abnegacion
femenina en el cuidado de los hijos, ya que habia protegido
con especial vehemencia a su sobrino Ali ibn al-Husein en la
mitica batalla de Karbala.!?

Las circunstancias de la guerra Iran-Iraq hicieron que estos
paradigmas femeninos adquirieran una connotacion ideologi-
ca mas profunda, al convertirse en el simbolo del sacrificio y la
entrega de la mujer-madre irani por la defensa de la patria. Peter
J. Chelkowski y Hamid Dabashi (2000, 217-253), en Staging a
Revolution: The Art of Persuasion in the Islamic Republic of Iran,
examinan varios sellos postales que resultan excelentes ejemplos
de la reactualizacion de Fatima y Zainab" ala luz del nuevo dis-
curso ideolégico. Emitidos durante los afios de la guerra, reve-
lan el empleo estratégico de tales caracteres femeninos por la
nueva narrativa politica, que hizo coincidir los aniversarios del
nacimiento de Fatima y Zainab con la celebracién del Dia de
la Mujer y el Dia de la Enfermera, en uno y otro caso.

Es importante recalcar el caracter militante que adquiere Fa-
tima en el contexto de la Guerra Impuesta, pues ella va a encar-
nar el modelo de las mujeres iranies que fueron llamadas a com-

12 La batalla de Karbala tuvo lugar el 10 de octubre del afio 680, en Karbala, actual
Iraq. Se trata del enfrentamiento del ejército del califa Yazid I contra Husein ibn Ali y
sus seguidores, quienes se dirigian a Kufa para reconocer a Husein como califa legitimo.
El asesinato de Husein y otros miembros de su familia que result6 de este combate
es conocido, en la tradicion chii, como el martirio de Karbala, y es conmemorado
cada afio en la festividad llamada Ashura (décimo dia). En torno a esta celebracién se
desarroll6 una cultura visual de gran riqueza.

1 Por ejemplo, los sellos postales “Demonstrating Women”, impreso en 1985
(https://colnect.com/en/stamps/stamp/460462-Demonstrating_women-Birthday
of Fatima_606-632_womens_day-Iran), y “Nurse, Young Patient”, de 1987 (https://
colnect.com/en/stamps/stamp/463000-Nurse_young_patient-Birthday of Ha-
zrat_Zeinab_Nurses_Day-Iran).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



338 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

batir. Esta dimension del arquetipo de Fatima es reforzada cuan-
do se la concibe junto al fusil, el cual es evocado por Neshat
como leitmotiv privilegiado en el atrezo parédico de Women of
Allah. Desde esta perspectiva, cuando la artista se presenta con
las manos dramaticamente manchadas de sangre en “Seeking
Martyrdom, variation #1”, esta subvirtiendo de manera acen-
tuada el ideal de la entrega incondicional de la mujer musul-
mana a la defensa de la nacién. Su autorrepresentaciéon como
Fatima-soldado pone en primer plano la retérica de un discur-
so que descarta el proceso de autoconciencia del sujeto feme-
nino. Se constatan unas manos culpables, denunciantes de los
artifices de esta ideologia patriarcal que limita la agencia de la
mujer a la defensa del territorio nacional. La eleccion del rojo
para inculpar las manos homicidas también debe entenderse
como parte de este disturbio contra la ideologia oficialista que
hizo de este color el emblema por excelencia de los soldados
caidos. En este marco semantico, los combatientes iranies
muertos en la guerra Iran-Iraq fueron representados como tuli-
panes, motivo que en la cultura visual del chiismo duodecimano
simboliza el dolor de los martires de la masacre de Karbala.

La parafernalia de esta maternidad patridtica, construida
segtin los intereses del Estado-nacién, sera remedada de manera
mas ambivalente en otras piezas de la serie en las que Neshat
se hara retratar junto a su hijo. En “My Beloved” (1995), por
ejemplo, en lugar del clamor incondicional de Fatima, Neshat
ha instaurado el ensimismamiento de una madre que no esta
dispuesta a poner a su pequefio al servicio de ninguna causa.
Como en el arquetipo de Zainab, la artista esta usando un
chador blanco que funciona como el refugio ideal de este
amado, situado en un estado previo a su reconfiguracion
como sujeto dominante, quien ejercera la autoridad heredada
sobre la imagen y el cuerpo de la mujer-madre. Aqui vuelve
a reaparecer el fusil incongruente, que pareciera evidenciar la
violencia contrastante de las posiciones de género impuestas
por la cultura patriarcal sobre las subjetividades de las mujeres
y los hombres en las sociedades islamicas.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 339

Si se comparan las encarnaciones de Neshat con el trata-
miento de la maternidad heroica en la obra del pintor oficialis-
ta Kazem Chalipa (Teheran, 1957), se podra constatar, de forma
mas notoria, la revisién a contrapelo de esta retérica figurati-
va que deconstruye la artista en Women of Allah. Chalipa se
cuenta entre los artistas mas importantes que ilustraron los fun-
damentos ideoldgicos de la Reptblica Islamica triunfante vy,
una vez iniciada la guerra Iran-Iraq, su quehacer pictorico se
vio abocado a destacar el lugar central que ocupaba la madre
como “guardiana” de la nacién y como “matriz” de los solda-
dos-martires de la contienda bélica (Khany, Balay y Goudarzi
2017, 56). La correspondencia estratégica entre la simbologia
espiritual de la cultura religiosa chii y los valores del Iran
posrevolucionario es singularmente notable en su pintura. Asi
se comprueba en una de las obras mas iconicas de su carrera:
Sacrificio,** de 1981 (figura 5), que se reprodujo en carteles de
gran formato por todo el pais y que influy6 de manera decisiva
en la constitucion psicologico-visual de la sociedad irani en el
contexto de la guerra (Goodarzi 2011, 242).

En ella se distingue a una mujer vestida con el tradicional
chador negro que sostiene en sus brazos al hijo martir, en un
escenario mitologico y simbdlico donde los soldados iranies
son homologados con los martires de Karbala:

La pintura “Sacrificio” [...] representa dos eventos diferentes que estan
muy lejos uno de otro cronolégicamente: el incidente de Karbala y
la Revolucion irani. En sus obras, Chalipa ofrece una nueva mirada
sobre el tema de la revolucién. Representa la idea del sacrificio, donde
las madres devotas envian a sus hijos al frente de guerra; el lugar don-
de uno tiene que sacrificarse: un hijo martir es sostenido por las ma-
nos de su madre, quien de hecho lo ha dedicado todo y sacrificado a su
amado, como si hubiera dedicado un ramo de flores divino y simbélico
por sus creencias. La madre en el centro de la pintura es el punto focal
del artista. Esta pintura denota otros significados desde otros angulos.
No esta claro si el foco del artista esta en la madre o en su hijo martir
que se ha dedicado a Dios. Las manos de la madre levantadas hacia el

" Isar (J&)) en persa. También conocida con el titulo Certitude of Belief.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



340 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

FiGura 5. Reproduccién en un cartel de la pintura Sacrificio,
de Kazem Chalipa, 1981

1)

O THE 0CCASION OF
THE WEEK OF WAR

Fuente: Carteles de Medio Oriente [caja 3, cartel 67], Centro de Investigacién de
Colecciones Especiales Hanna Holborn Gray, Biblioteca de la Universidad de Chicago.
https://www lib.uchicago.edu/ead/pdf/meposters-0003-067.pdf

cielo para alzar el cuerpo de su hijo martir representan una oracién a
Dios y esta oracién la conecta con lo Divino (Goodarzi 2011, 238).

La manipulacién ideoldgica a la que han sido sometidos
estos imaginarios religiosos y su consecuente inscripcion en la
psique y el cuerpo de la mujer son puestas en evidencia en las
obras de Women of Allah a través del énfasis en el caracter arti-
ficial de estas fotografias de estudio. Como parte de este propé-
sito, habria que leer las irrupciones ambiguas del rifle, lo mismo
que la solemnidad impostada que recorre la serie.

Siguiendo la linea narrativa ficticia que se ha trazado para
establecer coordenadas interpretativas sobre los significados

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 341

de la serie, conviene reparar en un grupo de obras que discur-
san sobre el universo subjetivo de las multiples identidades
que encarna la artista. Estas exploraciones se hacen cada vez
mas incisivas y reveladoras, en la medida en que el encuadre
transita del primerisimo primer plano al plano detalle. Ello
se hace patente en trabajos como “I Am Its Secret” (1993) y
“Speechless” (1996), que describen muy bien este proceso de
mayor “identificacion” emocional con los personajes femeninos
aqui reconstruidos.

“I Am Its Secret” (figura 6) resulta una pieza significativa
para valorar la deconstruccién de la imagen orientalista que
realiza Neshat. Esta fotografia genera la impresion de hallar-
se frente a una actualizacién del lugar comin sobre el supues-
to caracter inescrutable de la mujer velada oriental. Como lo

FiGura 6. “I Am Its Secret”, 1993, en la exposicién Shirin Neshat:
Frauen in Gesellschaft / Women in Society, Joanneumsviertel,
Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografia de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/dc8949¢8-9789-4£27-8b8c-bc1a7fb01c19

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



342 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

evoca el titulo, la artista esta encarnando “el misterio del Orien-
te en si mismo, un lugar comtn de la ideologia orientalista”,
seguin lo identifica Linda Nochlin (1989, 35) en “The Imaginary
Orient”.

Un sistema de representacién similar se constata en Afghan
Girl (1984), la fotografia mas célebre del fotoperiodista Steve
McCurry (1950), que aparecié en la portada de la National Geo-
graphic en junio de 1985. La imagen de la joven afgana (Sharbat
Gula) captada en un campo de refugiados en Pakistan y de quien
no se supo su identidad hasta el afio 2002, pasé a convertirse
en una de las fotografias de tradicion orientalista mas difundidas
por los medios de comunicacién occidentales. El régimen de
representacion y la mirada orientalistas que en ella confluyen se
sustentan en la cosificacién del sujeto fotografiado, convertido
en un objeto de “fascinacion y misterio exé6tico” (Jones 2011,
162), asi como en la despersonalizacion con que se presentd y
circuld este “registro” fotografico (figura 7).

Consciente de esta “gramatica” orientalista, Neshat reinsta-
la sus valores composicionales y fotogénicos en “I Am Its Se-
cret”, al mismo tiempo que la socava por medio de la inscrip-
cion sobre “su” rostro de uno de los poemas mas conocidos
de la poetisa irani Forugh Farrojzad (1935-1967), “Saludaré de
nuevo al sol”.'® Asi, con esta mascara escritural, enfrenta la
imagen superficial de la belleza oriental velada con la profundi-
dad melancélica de esta voz poética considerada en Iran como
el punto de partida, por excelencia, de la poesia feminista. Al
respecto, debe tomarse en cuenta que Farrojzad encarn6 un mo-
delo de mujer liberal e iconoclasta que subvertia en su universo
poético los valores patriarcales que limitaban la realizacién del

1> Se trata de Sharbat Gula, una mujer de origen afgano que fue fotografiada por
McCurry ala edad de 13 afios, cuando se hallaba en un campo de refugiados en Pakistan
por causa de la invasion soviética a Afganistan (1979-1989).

16 Pertenece al poemario Tavalodi digar (S sl 53), traducido al espafiol como
Nuevo nacimiento, que se publico en 1964 y representa un momento cumbre en el
desarrollo de la poesia moderna irani por sus busquedas formales y por la renovacion
tematica, con inquietudes feministas, que tienen lugar en él.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 343

Ficura 7. Steve McCurry, Afghan Girl, 1984

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/31cc6985-c098-4610-8024-
55aa621a624c

sujeto femenino. En tal sentido, su lectura en Iran siempre ha
comportado un valor contracultural (Darznik 2010, 108), sobre
todo después de instaurada la Repuablica Islamica, la cual vio en
este paradigma de intelectual emancipada una amenaza para el
ideal de la mujer-madre devota que preconizaba.

En el ambito de esta insubordinacion poética deben leerse
los versos escritos manualmente, a modo de circulos concén-
tricos (Farrojzad 2004, 84-85):

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



344 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

Saludaré de nuevo al sol (90 28/ 53 ol 9 (el i) 4)

al arroyo que corre en el interior (Jw ls (e 2 48 Jlusa 4)

a las nubes que fueron mis largos pensamientos
(j)ﬂﬁéjéguﬂduﬁ/@)

al doloroso crecimiento de los dlamos del jardin

(EU sl _yhsgas (SLia 0 i3 4)

que atravesaban conmigo las estaciones secas
(e I8 S (slo S I 10 L 4)

a las bandadas de cuervos (S (518 4iwo 1)

que me obsequiaban el aroma de los nocturnos campos de labranza
(L dles (slade ) jo _shac 45)

(Hs) oo 48 4 e 5

a mi madre que vivia en el espejo (L5 (S j 4isd/ 45 2_ile 1)

y se parecia a mi vejez (s (w0 s S )

y ala tierra cuyo agitado interior

(L Argile (50 scm LSS g 4 e 429)

llenaba de semillas verdes mi anhelo de repetirme, saludaré de nuevo.
(263 0 4l g0 (o e dliil (e juw (slo 4asiT )

En “Speechless” (figura 8), Neshat vuelve a poner a coli-
sionar el imaginario hegeménico sobre la mujer velada con la
tradicién poética femenina irani. En este caso despliega, so-
bre la mitad del rostro, los versos del poema ya citado, Allegian-
ce with Wakefulness, de la escritora Saffarzadeh. A diferencia
de su encarnacién previa, aqui pareciera que se logra una co-
herencia entre la imagen de la mujer musulmana y lo que lee;
sin embargo, en medio de esta fugaz certidumbre se abre paso
el rifle-punctum, que desmorona el equilibrio entre represen-
tacién e ideologia. La violencia silenciosa con que aparece el
caiiéon del rifle apuntando al espectador, y el ensimismamien-
to performado por Neshat, denuncian la tautologia de este
constructo identitario. Asimismo, la eleccién del titulo (sin
palabras, muda...) podria estar dialogando con los postulados
de Spivak (2010, 292) sobre la encrucijada en que se hallala mu-
jer subalterna cuando es narrada, al mismo tiempo, por la
lengua del colonizador y la hegemonia patriarcal nacionalis-
ta, situacion que la sitia en un punto muerto para articular su
voz, incluso en la eleccién del autosacrificio.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 345

Ficura 8. Shirin Neshat, “Speechless”, 1996

Fuente: https://search.creativecommons.org/photos/7{7{f2c8-b331-45d5-
82a5-319025715403

La pretendida homogeneidad identitaria del personaje pro-
tagbnico femenino que interpreta Women of Allah se muestra
socavada, de una manera mas lirica, en una fotografia de 1996
en la que la artista discursa sobre el cliché del silenciamiento de
la mujer en las sociedades islamicas y, de modo mas preciso,
en la Republica Islamica de Iran. En ella, el plano detalle deja
ver como el silencio augurado se quiebra por medio de las pa-
labras que inundan su mano, la cual ha quedado hermosamente
caligrafiada en una composicién que recuerda los tatuajes de
henna (mehndi) de India y el norte de Africa y que est4 enfa-
tizando el caracter orientalizante implicito —para el pablico
occidental— en la caligrafia persa (figura 9).

Sobre los dedos de la mano que sugieren sellar o entrea-
brir los labios, Neshat ha desplegado los primeros versos de
otro poema emblematico de Farrojzad, “Siento lastima por el

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



346 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

FiGura 9. Shirin Neshat, “Untitled”, 1996, en la exposicién
Shirin Neshat: Frauen in Gesellschaft / Women in Society,
Joanneumsviertel, Graz, Austria, 2018

Fuente: Fotografia de Universalmuseum Joanneum. https://search.creativecom-
mons.org/photos/d35377d4-b83f-4acb-a19b-4174b130175¢

jardin”," generalmente interpretado como una metafora del des-
tino de la nacién:

Nadie esta pensando en las flores (st (e fS 5 40 i)
nadie estd pensando en los peces (Custi 18 (ale S 4 uS)
nadie quiere creer (/53 (ai us)

7 En persa, “Delam barayeh Baghcheh Misuzad”, publicado péstumamente en
1974 en el poemario Creamos en el comienzo de la helada estacién.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 347

que el jardin estd muriendo (Lse (oo LD 42l 4S5 2IS ) 5L)

que el corazén del jardin se ha hinchado bajo el sol

(Gl 02 S oy g i)y j o el i 4S)

que la mente del jardin, lentamente, (2L/ 2L/ L0 4ae b (83 45)

est4 siendo drenada de recuerdos verdes. (25 (o (¢ e </ 4bIS )

En las primeras versiones de esta obra (Neshat 1997, 33),
la artista habia reservado para el dorso de la mano una f6rmula
religiosa del islam chii, a saber, el epiteto de Abbas, hijo del
primer iman Ali y hermano consanguineo del iman Husein:
“Oh, luna de la familia Hashim” (Ya qamar-i bani hashim
adils i sad L), Se trata de una invocacion en nombre del mar-
tir de Karbala que se recita en situaciones de particular temor
(Wallach 2006, 126). Al inscribirla, Neshat esta abrevando en
la cultura visual y la tradicién religiosa del chiismo duodecima-
no. Con ello instala también la incongruencia temporal y de
registros, al hacer coincidir la espiritualidad chii con la poesia
moderna de Iran. Ambas inscripciones, situadas en el terreno
semantico de la inquietud, ya sea espiritual o politica, vienen a
complejizar el mundo subjetivo de la mujer que se insintia de-
tras del chador tradicional y en el que se solapan dos mascaras:
ella clama por la interseccion de Abbas y recita los versos de
“Siento lastima por el jardin”, lo cual desestabiliza la supuesta
identidad cultural homogénea que han construido los medios
de comunicacién acerca de las mujeres iranies de la época
posrevolucionaria, al mismo tiempo que abre la posibilidad de
establecer una fractura en el modelo femenino oficialista pro-
clamado por el Estado irani.

Consideraciones finales

En el transcurso de este analisis se han desmontado algunos de
los recursos artisticos a los que recurre Shirin Neshat en Wo-
men of Allah para desestabilizar la autoridad de la mirada mas-
culina —tanto la orientalista como la oficialista-estatal— sobre
la representacién de la mujer musulmana. Entre estas estra-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



348 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

tegias discursivas sobresale la puesta en primer plano de los
estereotipos asociados a su supuesta identidad cultural, imagi-
nada como primordial, monolitica y unidireccional, los cuales
resultan socavados a través de los “ruidos poéticos” y las mas-
caras desafectivas que asume la artista.

El estudio también busca demostrar coémo la identificacién
de Women of Allah (1993-1997) con la biografia de su creadora
ha limitado una comprension mas amplia del funcionamiento
de la autorrepresentacion en la serie. En efecto, los mitos psi-
cobiograficos que rodean estas fotografias suponen barreras
interpretativas en lo que concierne al recurso artistico de la
autoimagen. Como se ha visto, no faltan las voces criticas
que deconstruyen los significados de estas obras a la luz de
los fundamentos teéricos del pensamiento poscolonial; sin
embargo, podria hablarse de cierta reticencia a vincular las es-
trategias discursivas a las que apela Neshat con recursos ex-
presivos caracteristicos del arte contemporaneo occidental.
Ast lo ha hecho notar Valentina Vitali, quien considera que el
analisis de la obra de Neshat ha estado viciado por el fantasma
de la etnicidad, lo cual ha impedido que se calibren en su justa
medida “las complejidades de ser una artista de origen irani
que trabaja en Nueva York dentro de la institucion ‘occiden-
tal’ de las ‘bellas artes’ (Vitali 2004, 15). En este sentido, el
funcionamiento de la autoimagen en Women of Allah guarda
relacién con su empleo por artistas feministas estadouniden-
ses como Hannah Wilke y Cindy Sherman, entre otras; lo
mismo que con su uso en las exploraciones fotograficas de ar-
tistas diaspéricos como el nigeriano Rotimi Fani-Kayode y
Renee Cox, de origen jamaicano, quienes deconstruyen en
sus obras los mitos eurocéntricos de la diferencia cultural y ra-
cial. Se trata, siguiendo las claves tedricas de Amelia Jones y
Abigail Solomon-Godeau, de recurrir a la imagen-cuerpo de
la propia artista no para construir una biografia afectiva, sino
para situarse en el lugar de una otredad cultural, que deviene
una mismidad en tanto la estereotipacién de su cultura de
origen le afecta de manera directa. Asi, en Women of Allab,

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 349

Neshat pone su imagen al servicio de habitar, al mismo tiem-
po que de cuestionar, ese espacio de otredad que representa la
mujer musulmana velada para los discursos hegeménico-occi-
dentales.

El lugar en el que se sitta la artista respecto a estos ima-
ginarios estereotipados resulta un /ocus muy singular, incluso
paradéjico. Desde la perspectiva de Homi Bhabha, Neshat se
encuentra en una posicion intermedia entre su cultura de origen
y el Occidente hegeménico. Desde ese in-between (Bhabha 2002,
18, 30) concibe Women of Allab, y es esa condicion intermedia la
que genera la posibilidad de deconstruir los modelos de género
y los fantasmas culturales, tanto del lugar de procedencia como
del espacio de insercién, respectivamente. Esta mirada decons-
tructiva hacia ambos lados es sintomatica en artistas diasp6ri-
cos como Shirin Neshat, quienes constatan que la hegemonia
de las representaciones se produce en los regimenes nacionales
lo mismo que en los 6rdenes globales.

A partir de la conciencia sobre la ubicuidad de lo hegemo-
nico, Neshat desestabiliza las pretensiones de una identidad
primordial y uniforme, la cual se le demanda a la mujer irani
musulmana por parte de dos discursos dominantes antagoni-
cos que confluyen en su articulacién patriarcal. Frente a estas
expectativas, la artista apuesta, en Women of Allah, por soca-
varlas a través de la adopcidén de mascaras pseudoafectivas, se-
mejantes a los modelos de identificacién impuestos. Dichas
mascaras funcionan como protesis identitarias marcadas por
incoherencias visuales y de sentido. Desde este enfoque, Neshat
encarna, al unisono, los imaginarios mediaticos sobre la mujer
musulmana velada al igual que los arquetipos oficialistas de Fa-
tima y Zainab en tanto ideales politico-religiosos promovidos
por el discurso oficial de la Reptiblica Islamica de Iran. Asi, en
lugar de las musulmanas “integras” que preconizan la ideologia
oficialista y los discursos orientalistas, los desdoblamientos de
Neshat se mueven entre referentes culturales contrapuestos
ideoldgicamente, como la poesia de caracter intimo-feminista
de Forugh Farrojzad y los versos patrioticos de Tahereh Saffar-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



350 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

zadeh. En este sentido, las autorrepresentaciones de la artista
sugieren seguir los predicados de Stuart Hall (2003b, 20-21) so-
bre el caracter ficcional, hibrido y subjetivo de las adhesiones
identitarias del sujeto. En estrecho vinculo con lo anterior,
habria que interpretar la colision de “contrarios” que atraviesa
la serie, que al enfrentarse producen el tercer espacio augurado
por Bhabha y establecen una dimension alternativa, esencial-
mente critica.

Spivak (2010, 286-296) ha referido las limitaciones castran-
tes a las que se enfrenta la mujer subalterna cuando esta narrada
por la autoridad patriarcal nacional y el poder colonial-impe-
rial. Shirin Neshat, en su condicion de artista proveniente de
la didspora del sur e inserta en las dinamicas artistico-culturales
del norte hegemoénico, sitha Women of Allab en esta encrucijada,
donde el recurso de la autorrepresentaciéon posmoderna —asu-
mido como un legado del arte occidental contemporaneo con
inquietudes feministas— le permite articular una contranarra-
tiva propia, al menos en el ambito de lo artistico. <

Referencias

AFFLECK, Ben, dir. Argo. 2012; Burbank, CA: Warner Bros. Pictures.

BarTHES, Roland. 1990. La camara licida. Nota sobre la forografia.
Traducido por Joaquim Sala-Sanahuja. Barcelona: Paidos.

BrasHA, Homi K. 2002. EI lugar de la cultura. Traducido por César
Aira. Buenos Aires: Manantial.

CHELKOWSKI, Peter J. y Hamid Dabashi. 2000. Staging a Revolution:
The Art of Persuasion in the Islamic Republic of Iran. Londres:
Booth-Clibborn Editions.

Dagasur, Hamid. 2019. “The Gun and The Gaze: Shirin Neshat’s
Photography”. En Contemporary Art, World Cinema, and Visual
Culture: Essays by Hamid Dabashi, editado por Hamid Keshmir-
shekan, 139-144. Nueva York: Anthem Press.

Dabi, Iftikhar. 2008. “Shirin Neshat’s Photographs as Postcolonial
Allegories”. Signs 34, nim. 1 (otofio): 125-150. https://doi.
org/10.1086/588469

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 351

Danto, Arthur C. y Shirin Neshat. 2000. “Shirin Neshat”. Bomb,
ndm. 73 (otofio): 60-67. https://bombmagazine.org/articles/
shirin-neshat/

DARZNIK, Jasmin. 2010. “Forough Goes West: The Legacy of Forough
Farrokhzad in Iranian Diasporic Art and Literature”. Journal
of Middle East Women’s Studies 6, nim. 1 (invierno): 103-116.
https://doi.org/10.2979/MEW .2010.6.1.103

Fanon, Frantz. 1976. Sociologia de una revolucién. Traducido por
Victor Flores Olea. México: Era.

FarrOjzAD, Forugh. 2004. Nuevo nacimiento. Traducido por Clara
Janés y Sahand. Madrid: Ediciones del Oriente y del Medite-
rraneo.

Gooparzl DiBaJ, Morteza. 2011. The Art of Painting in Post Revo-
lution Era. Teheran: Alhoda International Cultural, Artistic &
Publishing Institution.

Harr, Stuart. 2003a. Da didspora: identidades e mediacdes culturais.
Organizado por Liv Sovik; traducido por Adelaine La Guardia
Resende et al. Belo Horizonte: URMG.

HatLL, Stuart. 2003b. “Introduccion: ¢quién necesita ‘identidad’?”. En
Cuestiones de identidad cultural, editado por Stuart Hall y Paul
du Gay, 13-39. Buenos Aires: Amorrortu.

HaLL, Stuart. 2003c. “The Spectacle of the Other”. En Representation:
Cultural Representations and Signifying Practices, editado por
Stuart Hall, 223-290. Londres: Sage.

IRVING, Sarah. 2012. Leila Khaled: Icon of Palestinian Liberation.
Londres: Pluto Press.

JonEs, Amelia. 2002. “The ‘Eternal Return’: Self-Portrait Photogra-
phy asa Technology of Embodiment”. Signs 27, nim. 4 (verano):
947-978. https://doi.org/10.1086/339641

JonEs, Rachel Bailey. 2011. Postcolonial Representations of Women:
Critical Issues for Education, Dordrecht: Springer.

Kanr, Mohja. 1999. Western Representations of the Muslim Woman:
From Termagant to Odalisque. Austin: University of Texas Press.

KHANY, Minoo, Christophe Balay y Mostafa Goudarzi. 2017. “The
Analysis of War Reflections in Kazem Chalipa’s Paintings Ac-
cording to Panofsky. Case Study: Three Works on the Theme
of Mother/Woman”. Bagh- e Nazar 14, ndm. 47 (abril): 55-77.

Keppi, Nikki R. 2006. Las raices del Irdin moderno. Traducido por
Joan Trejo. Barcelona: Belacqva.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



352 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 2 (178), 2022, PP. 319-354

MAcDONALD, Scott y Shirin Neshat. 2004. “Between Two Worlds:
An Interview with Shirin Neshat”. Ferninist Studies 30, nim. 3
(otofio): 620-659. https://doi.org/10.2307/20458988

Mavyayo, Patricia. 2008. Frida Kablo: contra el mito. Madrid: Ca-
tedra.

Mostorr, Nilou. 2003. “Who We Are: The Perplexity of Iranian-
American Identity”. The Sociological Quarterly 44, ntim. 4
(otofio): 681-703. https://dot.org/10.1111/}.1533-8525.2003.
tb00531.x

NESHAT, Shirin. 1997. Women of Allah. Turin: Marco Noire.

NocHLIN, Linda. 1989. “The Imaginary Orient”. En The Politics
of Vision: Essays on Nineteenth-Century Art and Society, 33-59.
Nueva York: Harper & Row.

S.Za.2012. “Jean Gaumy, Iran”. Iconic Photos. World Press. 24 de ju-
nio de 2012. https://iconicphotos.wordpress.com/2012/06/24/
jean-gaumy-iran/

Samn, Edward W. 2005. Cubriendo el islam. Cémo los medios de co-
municacion y los expertos determinan nuestra vision del resto del
mundo. Traducido por Bernardino Lebén Gross. Barcelona:
Random House Mondadori.

Sam, Edward W. 2006. Orientalismo. Traducido por Maria Luisa
Fuentes. Barcelona: Random House Mondadori.

SOLOMON-GODEAU, Abigail. 2017. Phorography after Photography:
Gender, Genre, History. Editado por Sarah Parsons. Durham:
Duke University Press.

SPIvAK, Gayatri Chakravorty. 2010. Critica de la razdn poscolonial.
Hacia una bistoria del presente evanescente. Traducido por Marta
Malo de Molina. Madrid: Akal.

STOKSTAD, Marilyn y Michael W. Cothren. 2014. A7t History. Nueva
Jersey: Pearson.

TAGG, John. 2005. El peso de la representacién. Traducido por Antonio
Fernandez Lera. Barcelona: Gustavo Gili.

Universalmuseum Joanneum. 2018. Shirin Neshar Women of Allah
Translations Ubersetzungen. Graz: Universalmuseum Joanneum.
Catalogo en linea de la exhibicion Shirin Neshat: Frauen in Gesells-
chaft / Women in Society, presentada en la Neue Galerie del 18 de
enero al 22 de abril de 2018. https://www.museum-joanneum.
at/fileadmin//user_upload/Neue Galerie/Ausstellung/2018/
shirin-neshat/translation_neu2.pdf

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



VALDES: CONTRA LAS IDENTIDADES PRIMORDIALES 353

VrraLy Valentina. 2004. “Corporate Art and Critical Theory: On
Shirin Neshat”. Women: A Cultural Review 15, nim. 1 (junio):
1-18. https://doi.org/10.1080/0957404042000197161

WarLacH, Amei. 2006. “Missed Signals: Nuance and the Reading
of Immigrant Art”. American Art 20, nim. 2 (verano): 126-133.
https://doi.org/10.1086/507504

Young, Alisson. n.d. “Shirin Neshat, Rebellious Silence, Women of
Allah series”. Khan Academi. https://www.khanacademy.org/
humanities/ap-art-history/global-contemporary-apah/20th-
century-apah/a/neshat-rebellious

ZABEL, Igor. 2001. “Women in Black”. Art Journal 60, ndm. 4 (in-
vierno): 16-25. https://doi.org/10.2307/778194

Reynier Valdés Pifieiro es candidato a doctor en historia y
teoria critica del arte por la Universidad Iberoamericana de
la Ciudad de México, donde desarrolla una investigacion so-
bre fotografas contemporaneas de Medio Oriente que sub-
vierten la mirada orientalista. Maestro en estudios de Asia y
Africa por El Colegio de México y licenciado en historia del
arte por la Universidad de La Habana, ha ejercido como pro-
fesor de historia del arte y temas culturales en espacios aca-
démicos como la Universidad de La Habana y la Universidad
Anahuac México, y ha impartido conferencias en instituciones
de reconocido prestigio como la Universidad Nacional Auté-
noma de México, El Colegio de México y la Universidad de Te-
heran. Sus intereses de investigacién giran en torno al arte con-
temporaneo de Medio Oriente y las estrategias discursivas del
arte posmoderno.

https://orcid.org/0000-0001-7567-2723

rvaldes@colmex.mx

https://doi.org/10.24201/eaa.v5712.2750



