
[95]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

Recepción: 24 de marzo de 2020. / Aceptación: 19 de junio de 2020.

D.R. © 2021. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Prácticas comerciales 
entre migrantes africanos wolofs 

en Argentina: aportes para el análisis

Commercial Practices 
among African Wolof Migrants in 

Argentina: Contributions to an Analysis

M. LUZ ESPIRO
Universidad Nacional de La Plata, Argentina

Resumen: En este artículo analizo la dimensión laboral de la mi-
gración senegalesa contemporánea desde una perspectiva antropoló-
gica, para profundizar en la experiencia de fabricación artesanal de 
bijouterie entre los wolofs. Abordo su organzación social tradicional 
y caracterizo su sistema de estratificación hereditario, así como las 
identificaciones laborales, especialmente en el estatus de los ñeeño 
(artesanos y griots). Se trata de un marco de referencia vigente en la 
sociedad senegalesa, tanto en su origen como en el contexto migrato-
rio. Seguí una metodología etnográfica con migrantes senegaleses en 
Argentina entre 2012 y 2018, y en Senegal en 2017, junto con una re- 
visión bibliográfica especializada.
	 Palabras clave: migración senegalesa; trabajo; wolof; Argentina; 
ñeeño.

095-124-ESPIRO.indd   95 04/11/2020   03:45:06 p.m.



96	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Abstract: In this article I analyze the labor dimension of contem- 
porary Senegalese migration from an anthropological perspective, 
in order to deepen the experience of handmade bijouterie among 
the Wolofs. I study its traditional social organization and charac- 
terize its system of hereditary stratification, as well as its work-relat- 
ed identifications, especially among the Nyeenyo (craftsmen and 
griots). This provides a frame of reference for Senegalese society, 
both in the context of origin and migration. I applied an ethnogra- 
phic methodology with Senegalese migrants in Argentina between 
2012 and 2018, and in Senegal in 2017, together with a review of spe- 
cialized literature.
	 Keywords: Senegalese migration; work; Wolof; Argentina, 
Nyeenyo.

Introducción

Este trabajo propone un acercamiento antropológico a la di- 
mensión laboral de la migración senegalesa, un flujo de movi- 
lidad africana reciente que viene creciendo en América del Sur 
desde principios del siglo xxi (oim 2017). El objetivo es apro-
ximarnos a ciertas adscripciones identitarias que permiten 
ampliar el análisis de sus dinámicas comerciales en la sociedad 
receptora, particularmente en Argentina.1

En un trabajo anterior argumentaba que algunos de estos 
migrantes varones manifiestan tener experiencia previa en la 
producción artesanal y en la comercialización de bijouterie 
como parte de una crianza moldeada por disposiciones étnicas, 
de clase2 y ocupacionales específicas que sitúa sus prácticas co-

1 Este artículo se desprende de mi tesis doctoral “Trayectorias laborales de mi-
grantes senegaleses en La Plata y Puerto Madryn: una etnofotografía de los imaginarios 
y prácticas en torno al trabajo (2012-2018)”, Universidad Nacional de La Plata, 2019. 
Dirigida por las doctoras Bernarda Zubrzycki (Universidad Nacional de La Plata) y 
Ana Luiza Carvalho da Rocha (Universidade Federal do Rio Grande do Sul). Finan-
ciada por dos becas de posgrado unlp y por proyectos de investigación acreditados 
(pict 2012/ 0074, pip-conicet 0018, pid 11/N827) (Espiro 2019c).

2 Entiendo la clase en términos de Thompson, como relación, como proceso, ex- 
periencias sociales comunes mediatizadas de algún modo por las relaciones de produc- 
ción (Wood 1983).

095-124-ESPIRO.indd   96 04/11/2020   03:45:07 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 97

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

merciales en destino como la adaptación de una matriz tradicio-
nal, condicionada por las lógicas del capitalismo flexible (Espiro 
2019a). En el presente artículo retomo esta consideración para 
postular que dicha matriz forma parte de una configuración 
cultural africana3 que, en su articulación histórica con la confi-
guración europea y la musulmana, constituye la urdimbre que 
permite comprender la emergencia y las características de los 
flujos migratorios senegaleses actuales.

En las páginas siguientes profundizo específicamente en la 
organización social wolof tradicional como parte de esa con- 
figuración cultural africana. Me focalizo en su sistema de es-
tratificación, y en las identificaciones étnico-laborales que ha 
habilitado, como marco de referencia vigente en las prácticas 
comerciales contemporáneas de los migrantes senegaleses. Se 
trata de un aspecto poco atendido por las investigaciones eu-
ropeas y latinoamericanas, en comparación con el estudio del 
legado colonial y la influencia del islam negroafricano en esta 
migración (Coulon 1981; O’Brien 2002; Bava 2003; Riccio 2004; 
López de Mesa Samudio 2008; Iniesta 2009a y 2009b; Costa Dias 
2009; Fall 2011; Guèye y Seck 2011; Zubrzycki 2011; Genti- 
li 2012; Massó Guijarro 2014; Babou 2015; Ceamanos 2016; De 
Diego González 2019). Por ello, otro propósito de este artículo 
es aportar conocimiento en español sobre un tema vacante, re- 
lativo a aspectos socioidentitarios de este grupo migratorio que 
tienen una función relevante en sus disposiciones dentro del 
campo migratorio-laboral transnacional.

Hasta el momento, el aspecto más estudiado entre los mi- 
grantes senegaleses alrededor del mundo es la construcción de 
pertenencias religiosas asociadas a las cofradías islámicas su- 
fíes4 que caracterizan el islam al sur del Sahara, desde donde 

3 Me adhiero al concepto de configuración cultural propuesto por Alejandro 
Grimson (2011). La propuesta de vinculación entre los componentes africano, mu-
sulmán y europeo la tomo de Malherbe y Sall (1989).

4 Las cofradías o tariqas son hermandades islámicas sufíes con una organización, 
estructura y ritual específicos, cuya importancia se desarrolló desde el siglo xix hasta 
el presente, no sólo en términos espirituales, sino también sociales, políticos y eco-

095-124-ESPIRO.indd   97 04/11/2020   03:45:07 p.m.



98	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

se expandieron mundialmente por la migración internacional, 
a partir de mediados del siglo xx. La notoriedad de las cofra-
días llevó a algunos autores a postular que no sería correcto 
referenciar a este grupo migratorio en clave nacional, sino 
meramente religiosa. En este sentido, en vez de hablar de mi-
grantes senegaleses, cabría denominarlos migrantes mourides 
(Lacomba 2001; Massó Guijarro 2014) —haciendo hincapié en la 
cofradía islámica propiamente senegalesa, hoy de existencia trans- 
nacional. Se enfatiza, entonces, que “otro tipo de identidades 
o lealtades (etnia, parentesco cercano…) se ven relegadas fren-
te a la poderosa significación espiritual de ser murid” (Massó 
Guijarro 2014, 92).

Sin embargo, en mi propia investigación sobre las trayec- 
torias laborales transnacionales de este grupo migratorio, he po-
dido constatar que, aunque la categoría étnica tiene menos peso 
que la religiosa en la autorrepresentación de los entrevistados, 
cuando se indaga en imaginarios y prácticas del trabajo, entre 
algunos aparecen referencias a un saber-hacer sobre la fabrica-
ción y la venta de bijouterie que es heredado por nacimiento 
(Evers Rosander 2015), debido a la posición social que ocupa la 
familia en la estratificación wolof. Tradicionalmente basada en 
la división social del trabajo (Diop 1981), esta jerarquización “im- 
prime a la sociedad contemporánea senegalesa sus características 
fundamentales” (Poulet 2016, 293; traducción propia).

Para la investigación empírica de este artículo utilicé una 
metodología cualitativa que incluyó una revisión bibliográfica 
especializada y un trabajo de campo etnográfico llevado a cabo 
en Argentina (principalmente en las ciudades de La Plata y 
Puerto Madryn), entre 2012 y 2018 con migrantes senegaleses, 
así como en Senegal en 2017 (ciudades de Dakar, Saint-Louis, 
Touba, Khombole, Mboro y Mékhé), con familiares y mi-
grantes que se encontraban de visita en su país de origen. Las 

nómicos (Costa Dias 2009). En Senegal encontramos principalmente la Muridiyya, 
la Tijanniya, la Qadriyya y la Layenne.

095-124-ESPIRO.indd   98 04/11/2020   03:45:07 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 99

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

principales técnicas de investigación empleadas incluyeron en- 
trevistas abiertas y semiestructuradas en profundidad, así como 
observaciones participantes.5

Este artículo está organizado del siguiente modo: prime- 
ro introduzco algunos datos relevantes sobre la República del 
Senegal y la migración senegalesa en Argentina, para luego 
enfocarme en las características de la organización social wolof 
tradicional y en ejemplos concretos extraídos de mi trabajo de 
campo, que muestran cómo esas referencias constituyen marcos 
de identificación y acción entre mis interlocutores senegale- 
ses en la contemporaneidad.

De Senegal a Argentina

La República del Senegal, cuya capital es Dakar, se ubica al 
sur del Sahara y geográficamente es el país más occidental de 
África.6 La relación entre África subsahariana y América del 
Sur es de un ensamblaje continental evidente, vínculo que desde 
ya no es meramente geográfico, sino también geopolítico, al 
contener ambas regiones “[p]aíses en vías de desarrollo, perifé-
ricos, que comparten similares situaciones de vulnerabilidad y 
desafíos” (Lechini 2013, 64). Es decir, una historia de ocupación 
colonial y de luchas por las independencias que las posicionan 
en situaciones de dependencias y asimetrías respecto a los paí-
ses hegemónicos. No obstante, los vínculos históricos con las 
metrópolis han sido disímiles, y hoy ambas subregiones son tan 
diferentes entre sí como la miríada de realidades sociocultura- 
les, políticas y económicas que abarcan (64).

Senegal comparte 800 km de frontera con varios países: 
Mauritania por el noreste, Mali por el este, Guinea Conakry 
y Guinea Bissau por el sur, mientras que en el oeste el océano 

5 Además de estas técnicas, la investigación incluyó una producción de imágenes 
en etnofotografías que, por motivos de espacio, aquí no fueron incluidas.

6 Ubicado entre 12º 8’ y 16º 41’ de latitud norte y 11º 21’ y 17º 32’ de longitud 
oeste, y posee una extensión de 196 722 km2 (ansd 2016).

095-124-ESPIRO.indd   99 04/11/2020   03:45:07 p.m.



100	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Atlántico establece una frontera marítima de 530 km. Situación 
particular es la de Gambia, país enclavado hacia el sur de Sene-
gal, que bordea el río Gambia hasta su desembocadura (Diouf 
2014). “‘Cuando dibujo las fronteras de África siempre tengo la 
impresión de estar hiriendo pueblos’, decía un geógrafo sobre 
los límites impuestos hace más de un siglo” (Rekacewicz 2013, 
46). Aquí algunos de estos pueblos son el wolof, el serer y el 
mandinga, que, más allá de las fronteras negociadas (Mbembe 
2008) durante el reparto europeo de África —que dejó como 
saldo en este caso un Senegal francés y un Gambia inglés—, 
comparten un área geográfica y ciertas características cultura- 
les a través de las fronteras, razón por la cual también se cono- 
ce como la región de Senegambia. “La ‘Senegambia’ histórica es 
una región de África Occidental formada, desde mucho antes de 
la ocupación colonial, por múltiples convergencias históricas 
y por sucesivas ‘urdimbres’ políticas, religiosas, sociales y cul-
turales” (Costa Dias 2009, 58).

La lógica colonial de base también impactó en la matriz 
productiva senegalesa actual, orientada principalmente a bienes 
de exportación ligados al sector primario extractivista. Si bien 
ahora es posible distinguir hasta siete sectores económicos, 
entre todos destaca el polo productor de maní en el centro-
norte del país (Ba 2016). Esta actividad, instalada desde 1841, 
originó una zona conocida como la cuenca del Maní, que, con 
los planes de ajuste estructural instrumentalizados por el Banco 
Mundial y el Fondo Monetario Internacional a partir de 1980, 
se erigió como una de las principales zonas de emigración del 
país (Sakho et al. 2015) y cuna de los modou-modou, expresión 
cuya etimología es el epítome mismo de la genealogía de la mi-
gración senegalesa. Antiguamente, modou-modou designaba a 
los campesinos wolofs mourides que migraban estacionalmente; 
hoy en día se usa para referirse a los migrantes senegaleses in-
ternacionales en general (Poulet 2016). Las remesas que envían 
al país estos últimos, se encuentran inyectadas en la economía 
senegalesa en orden de importancia fundamental, detrás de 
actividades como la pesca y el turismo (Crespo 2007).

095-124-ESPIRO.indd   100 04/11/2020   03:45:07 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 101

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Senegal se divide administrativamente en 14 regiones, de 
las cuales la mitad abarca la mencionada cuenca del Maní,7 
cuya zona central es el principal lugar de procedencia de mis 
interlocutores. Según las estadísticas oficiales, los migrantes de 
la región de Dakar corresponden al 30.3% de los emigrantes del 
país, mientras que los emigrantes de las regiones eminentemente 
agrícolas representan sumados 21.7% (ansd 2014).

La población senegalesa es de 15 726 037 personas, con 
50.2% de mujeres y 49.8% de varones. El 46.7% del total reside 
en centros urbanos y 53.3% en zonas rurales (ansd 2019). La 
proporción de personas entre los 0 y los 18 años de edad es de 
51%, lo que evidencia un perfil poblacional joven, cuya espe- 
ranza media de vida al nacer es de 64.8 años (ansd 2014). La 
diversidad étnica y cultural de este país es significativa; des-
tacan seis grupos étnicos cuyos idiomas son considerados 
oficialmente lenguas nacionales (wolof, peul, serere, diola, 
mandinga y soninké).8 La etnia wolof es mayoritaria en Senegal 
y se concentra en el centro del país, sobre todo en la cuenca 
del Maní —regiones de Diourbel y Louga— (Fall 2002; Fall 
y Garreta Bochaca 2012). Su lengua es hablada no sólo por 
gente wolof y lebou,9 sino también por 80% de la población 
senegalesa étnicamente diversa pero que lo entiende o lo habla, 
lo que le otorga el mote de “lengua vehicular” del conjunto de 

7 Incluye las regiones de Diourbel, Fatick y Kaolak, y partes de Thiès, Tamba-
counda y Louga y de la región de Dakar.

8 Wolof 43% de la población, toucolor (también llamados peuls, halpulaares, 
fulbes o fulas) 24%, serer 15%, lebou 10%, diola 4%, mandinga 2%. Aproximadamente 
el 2% restante abarca población de origen bassari, mauritana, mora, europea, libanesa 
y china (Evers Rosander 2015). Los relatos populares asocian el origen del nombre 
de Senegal a dos palabras en lengua wolof, sunu y gaal, cuya traducción es “nuestra 
piragua” (Malherbe y Sall 1989).

9 La bibliografía coincide en considerar a los lebous como parte de la etnia wolof 
(Malherbe y Sall 1989; Fall 2010), aunque algunos autores los definen como un grupo 
étnico específico (Laborde 1995). La primera postura los ubica en la región norte en 
torno al río Senegal, desde donde migraron antaño hasta instalarse definitivamente 
en los barrios costeros de Dakar, ya que tienen tradición pesquera. En su mayoría 
pertenecen a la cofradía islámica Layenne, menor en relación con las dominantes en 
Senegal (Muridiyya y Tijanniya).

095-124-ESPIRO.indd   101 04/11/2020   03:45:07 p.m.



102	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Senegal.10 En un trabajo clásico sobre el campesinado wolof, 
Celma Agüero planteaba que este grupo es el más importante 
de todo Senegal en términos económicos y políticos, y cuya 
“lengua de comercio” (Agüero 1978, 368) penetró en aldeas 
cercanas a centros estratégicos desde el punto de vista colonial 
y en la burocracia poscolonial.

Si bien la lengua oficial en Senegal es el francés,11 el wolof 
es el vehículo de expresión y comunicación cotidiano nacional. 
En la calle, en la televisión, las radios y las redes sociales, en los 
vínculos intersociales, esta lengua tiene una marcada presencia, 
como pude observar durante mi etnografía. Por ejemplo, en 
los noticieros o los programas de debate televisivos, las placas 
informativas están presentadas en francés, pero el conductor 
o la conductora transmite en simultáneo la misma noticia en 
wolof, que es comentada en esta lengua en el seno familiar.

Los movimientos migratorios wolofs dentro de Senegal se 
asociaron al trabajo estacional en las plantaciones de maní, a 
inicios del siglo xx. En la década de 1940 ya se documentó su 
movilidad hacia los centros urbanos, donde dominaron el sec-
tor comercial y desarrollaron formas de identificación urbanas 
atravesadas por la religiosidad (Ross 2011), en un país con 95% 
de musulmanes (Evers Rosander 2015). Esta característica se 
mantuvo también en la migración internacional, cuyas formas 
de organización cofrádica tan llamativas acapararon los análisis 
académicos al argumentar que el mouridismo tiene un papel 
central en la migración, lo que favorece la articulación trans-
nacional de redes de pertenencia religiosa que sirven de base a 
la organización comercial.

Fuera de Senegal, estas migraciones se dirigieron primero 
hacia los países vecinos de África Occidental, luego, hacia 1970, 

10 Cabe recordar que en Gambia también hay gente wolof y allí es la lengua 
más hablada, aunque el grupo étnico homónimo se ubique en tercer lugar, luego del 
fula y del mandinga, que es el mayoritario, con 40% de la población (Kebbeh 2013, 
en Altrogge y Zanker 2019).

11 Dominado por los jóvenes y con una tasa de alfabetización de 45.4% entre la 
población de 10 años (ansd 2014).

095-124-ESPIRO.indd   102 04/11/2020   03:45:07 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 103

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

se registraron en Europa, sobre todo en el sur (Francia, Italia 
y España), y hacia 1980 en América del Norte. Es en la virada 
del siglo xx al xxi cuando Sudamérica comenzó a posicionarse 
como un nuevo destino para las migraciones africanas subsaha-
rianas en general —designadas como migraciones sur-sur (oim 
2013)— provenientes en su mayoría de países como Senegal, 
Nigeria, Ghana, Guinea, Camerún, Mali, Costa de Marfil, 
Togo, Liberia, Gambia y Sierra Leona.

En Argentina, el aumento de estos flujos se registró en los 
dos últimos censos nacionales. El del año 2001 había contabi-
lizado un total de 1 883 personas de origen africano, y para el 
censo de 2010 esa cantidad aumentó casi al doble (2 738 africa-
nos, de un total de 1 805 957 extranjeros). Entre los países de 
origen, Senegal representaba la mayor proporción, con 459 
personas (indec 2012). Sin embargo, esta cifra subrepresenta la 
cantidad de senegaleses que hay en el país, y aunque tampoco 
haya otra cifra oficial más cercana a la realidad, la Asociación 
de Senegaleses Residentes en Argentina estimaba para esos años 
que el número superaba las 5 000 personas.

De esta población de migrantes senegaleses me interesa des- 
tacar algunas características. Por un lado, su perfil altamente 
masculinizado —es decir, una alta proporción de varones por 
sobre la cantidad de mujeres—, que responde a las estrategias 
económicas familiares de origen, basadas en una persistente 
división hegemónica del trabajo por géneros. Por otro lado, 
se registra una ocupación principal en el comercio callejero de 
bijouterie de fantasía y productos de marroquinería a lo largo 
y ancho del país, con mayor concentración en la Provincia de 
Buenos Aires.12 Finalmente, cabe destacar su pertenencia a la 
religión musulmana (principalmente a las cofradías Muridiyya 
y Tijaniyya) y una identificación étnica wolof mayoritaria.13

12 Para un mayor desarrollo de estos aspectos se pueden consultar mis trabajos 
anteriores (Espiro 2016, 2017, 2019a, 2019b).

13 Me baso en los presupuestos fundantes de Fréderik Barth (1976) acerca de la 
productividad de los límites y las fronteras de los grupos étnicos para pensar las iden-
tidades étnicas, entendidas como resultado de las relaciones cambiantes y disputadas 

095-124-ESPIRO.indd   103 04/11/2020   03:45:07 p.m.



104	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Durante mi investigación encontré que la autopercepción 
como especialistas en bijouterie, esgrimida por algunos de mis 
interlocutores senegaleses wolofs que trabajan en el comercio 
callejero, tiene marcos de referencia en la estructura tradicional 
jerarquizada de la sociedad wolof y las pertenencias que ésta 
instauró. Es sobre esta articulación entre las variables étnica y 
laboral en lo que profundizaré a continuación.

El estatus de bijoutier en la organización social wolof

Los viajeros portugueses fueron los primeros que arribaron a la 
costa occidental de África hacia el siglo xv, en ese entonces do- 
minada por el imperio Djolof. De sus exploraciones datan los 
documentos escritos más antiguos que proveen información 
sobre personas de origen wolof. Pero éstos ofrecían un conoci- 
miento eurocentrista sobre su sociedad, fragmentario y contra-
dictorio, a partir de descripciones sobre cuestiones económi-
cas y militares, y la preocupación sobre las instituciones y la 
organización social wolof era escasa (Malherbe y Sall 1989).

El mundo encontrado por los viajeros portugueses les pa-
recía irreconocible. La enorme dificultad para entender a ese 
“otro” impuso los filtros europeo-cristianos para generar algún 
tipo de interpretación, en clave homogeneizante y monolítica. 
Esto se mantuvo constante a lo largo de la historia, sobre todo 
por la posterior influencia del paradigma hegeliano según el cual 
“África no es una parte histórica del mundo. No tiene movi- 
mientos, progresos a mostrar, movimientos históricos propios” 
(Fage 1985, en Arnaut y Lopes 2005, 36; traducción propia), 
sino hasta la llegada de los europeos al continente.

entre la auto y la heteroidentificación donde se producen, reproducen, disputan y 
transforman categorías y significaciones sociales. Recurro entonces a la noción de 
“identificación” porque connota lo que de dinámico, móvil, múltiple y performativo 
tienen estos procesos identitarios, siempre inteligibles desde determinados marcos de 
interlocución, en línea con los planteos de Bartolomé (2006), Giménez (2009) y Hall 
(2010), entre otros.

095-124-ESPIRO.indd   104 04/11/2020   03:45:07 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 105

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Sin embargo, entre los siglos xvii y xix, con la instalación 
de los puestos comerciales franceses, ingleses y holandeses, au- 
mentaron las referencias sobre personas de origen wolof, aun- 
que aquellas sobre su historia social permanecieron en se-
gundo plano. Fue a partir de la necesidad de una ocupación 
permanente y de la demarcación del territorio durante la fase 
expansionista europea en África cuando se hicieron los pri- 
meros intentos de generar un conocimiento sistemático sobre 
este pueblo, en los que siguió prevaleciendo el punto de vista ex- 
terno. Apenas a inicios del siglo xx se rescataron algunos expo- 
nentes de la tradición oral wolof que supieron conservar y 
transmitir conocimientos propios acerca de su historia, como 
Yoro Dyâo o Amadou Wade (Diop 1981).

Actualmente, hay consenso sobre la existencia, hacia fina-
les del siglo xiii, de una organización social dominante en este 
territorio: el imperio Djolof, que unificaba grupos de etnia 
wolof y de cuya escisión, en el siglo xvi, se habrían originado 
reinos como el Waalo, el Cayor y el Baol, que se mantuvieron 
hasta el final del siglo xix (Diop 1981; Malherbe y Sall 1989; 
Gentili 2012).14 Cada uno de éstos tenía un rey propio, pero 
entre todos compartían una estructura social similar. Es acerca 
de la naturaleza de esta estructura tradicional sobre la que hay 
diversas miradas, algunas más consolidadas que otras, aun- 
que todas las posiciones concuerdan en que se trataba de una so- 
ciedad con jerarquías muy marcadas. Esto llevó a sostener que: 
“El análisis de las estructuras sociales de la sociedad wolof es 
más difícil de lo que se pensaba. Éstas aparecen por el modo 
de designación y jerarquía adoptado por los propios wolofs, lo 
que ha llevado a muchos autores a la definición de la sociedad 
wolof como una sociedad estratificada” (Diouf 1990, en Ogawa 
2009, 125; traducción propia).

Algunas posturas la representan jerárquicamente como una 
organización piramidal en tres estratos: jaambur: nobles y gente 

14 Respeto la mención bibliográfica que presenta estas organizaciones sociopolíti-
cas como imperios y reinos y sigo las definiciones de Arnaut y Lopes (2005) al respecto.

095-124-ESPIRO.indd   105 04/11/2020   03:45:08 p.m.



106	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

común (campesinos, pescadores, pastores); ñeeño: especialistas 
artesanos (herreros, joyeros, zapateros y griots, entre otros) y 
jaam: esclavos (Gamble 1957). Varían las posturas acerca de si 
el ordenamiento es en función del origen étnico de cada sector 
o de los vínculos trazados en el periodo colonial y la acumula-
ción de poder relativo. Otros autores plantean que se trataba 
de una sociedad jerarquizada y no igualitaria conformada por 
dos estratos, cada uno con una dinámica propia pero interre-
lacionados: el sistema de castas (especialistas) y el sistema de 
órdenes (gobierno) (Diop 1981). Finalmente, hay otros autores 
que concuerdan con esta última propuesta, pero advierten la 
necesidad de entender mejor la naturaleza del vínculo entre 
estratos en la estructura social wolof tradicional (Ogawa 2009).

La interpretación mediante dos sistemas que propuso el 
sociólogo y escritor senegalés Abdoulaye Bara Diop (1981) 
fue pionera y crucial para entender mejor la complejidad de 
esta sociedad. Se basa en las interpretaciones de principios del 
siglo xx de Yoro Dyâo y retoma la propuesta estructuralista 
clásica de Fortes y Evans-Pritchard (African Political Systems 
de 1940), donde se plantean diversos tipos de sociedades, y la 
wolof correspondería a la de tipo estatal o con una esfera de 
gobierno específica. En ésta, el parentesco tenía incidencia en 
la vida política en el ámbito de las unidades territoriales, pero 
había un aparato administrativo centralizado que controlaba la 
distribución de la riqueza. La heterogeneidad social se basaba en 
estatus desiguales, producto de una distribución dispar de esa 
riqueza; por ello, para el siglo xv la sociedad wolof mostraba 
una inequidad social bastante marcada. Así, lo que diversos 
autores distinguieron como un sistema político y un sistema 
social en la estructura tradicional wolof, coincide con lo que 
Diop llamó “sistema de órdenes” (géér) y “sistema de castas” 
(ñeeño), respectivamente, cada uno con fundamentos y carac
terísticas diferentes: el de castas representa la división del trabajo 
y el otro concentra el poder político.15

15 El término “casta” para designar los distintos estratos de la sociedad tradicional 
wolof está ampliamente extendido, pero Ogawa (2009) sostiene que no hay consenso 

095-124-ESPIRO.indd   106 04/11/2020   03:45:08 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 107

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Estructura social de los wolofs: esquematización 
por ejes de coordenadas tridimensionales

Fuente: Tomado de Ogawa, 2009, 126; traducción propia.

Integrando todos los estratos y los subgrupos considerados, 
el investigador japonés Ryo Ogawa (2009) propuso un esque-
ma de esta organización social tradicional en el que explica 
las relaciones entre los diversos sectores. Sus argumentos para 
comprender a la sociedad wolof arrojaron luz para mi propio 
estudio, ya que ofrecieron explicaciones a referencias vigentes 

ni definiciones claras. Malherbe y Sall (1989) sólo mencionan que su uso difiere del 
hindú, aunque comparte con éste la base de tradición y la idea de especificidad de cada 
grupo. Poulet (2016), por su parte, explica que en el siglo xvii el término fue tomado 
por franceses e ingleses de los portugueses, que lo usaban para referirse a los grupos so- 
ciales de India. Los primeros lo aplicaron al contexto africano para designar los grupos 
sociales endógamos definidos por su especialidad profesional. Hoy está ampliamente 
extendido e incorporado al discurso común para representar la heterogeneidad social 
africana. La autora define entonces como casta, para África Occidental, a un grupo 
basado en un estatus y lo designa con el término wolof waaso, que también significa 
grupo de pertenencia. Esta autora hace hincapié en la dimensión procesual de la casta 
como una idea que tiene su correlato en el orden social, el cual es construido colecti-
vamente mediante un proceso de elaboración de categorías sociales (castisation). Aquí 
sigo esta última postura.

y

+

–

x

Poder
militar

Producción
agrícola

(3)
jaami-buur

jaam

(4)
jaami-baadoolo

(2)
baadoolo

(1)
jaambur + marabout

(garmi)
gor

Poder
político

Producción
agrícola

jaami-ñeeño ñeeño

Artesanado

095-124-ESPIRO.indd   107 04/11/2020   03:45:08 p.m.



108	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

y resignificadas que aparecieron recurrentemente en el plano 
empírico en las identificaciones étnico-laborales de mis inter-
locutores senegaleses.

En su explicación esquematizada, Ogawa plantea que una 
primera gran oposición se daba entre los sectores con libertad 
(gor)16 y aquellos serviles (servilité) (jaam) —eje de las abscisas—, 
mientras que la otra oposición ocurría entre quienes detentaban 
de mayor a menor poder político —eje de las ordenadas—. Así, 
el cuadrante 1 representa a los gobernantes (personas libres 
que gozaban de mayor poder de decisión). Se destaca que el 
autor incluye en este sector la participación y el protagonismo 
social de personalidades religiosas, los marabout, líderes de las 
cofradías islámicas.17 Según Ogawa, en la sociedad tradicional 
actuarían como asesores de gobierno, aunque se observa que, ac- 
tualmente, se mantiene y complejiza esta función en el seno de 
las actividades económicas, como, por ejemplo, al constituirse 
como facilitadores de recursos económicos o de ayuda espiritual 
para los discípulos a cambio de fidelidad y apoyo (Fall 2011). 
Este grupo de nobles o señores (Crespo 2007; Sinatti 2014) ha- 
bría desarrollado una ética de tipo feudal que, en épocas del co- 
lonialismo, se articulaba conflictivamente con los intereses de 
la metrópoli.

En el cuadrante 2 encontramos el sector de los campesinos: 
trabajadores agrícolas que no ocupaban posiciones políticas y 

16 Cabe advertir la ausencia de análisis de género en estas dinámicas sociales por 
parte de los autores, cuestión que de existir permitiría comprender mejor la intersección 
entre clase, trabajo y género en la migración senegalesa transnacional. No obstante, la 
palabra gor (del wolof) significa ‘varón’ (mientras que ‘mujer’ es djiguene); en este senti-
do es posible inferir preliminarmente —con base en estos argumentos que retoman los 
vocablos nativos— que la referencia para persona libre y con poder es androcéntrica. En 
cuanto a las mujeres, no hay mención al respecto.

17 En lengua bereber, marabout significa “santo”, y este término fue adoptado por 
la administración colonial francesa para designar a los líderes musulmanes de África 
Occidental. En Senegal se utiliza, junto con el de serigne, para nombrar a cualquier figu- 
ra religiosa musulmana relevante, sin que necesariamente se le considere un santo, y se re- 
serva el término sheikh para referirse a personalidades musulmanas notables con el 
estatus de transmisores de conocimiento místico (wird); en este sentido, su figura se 
acerca a la condición de santidad del marabout (López de Mesa Samudio 2008).

095-124-ESPIRO.indd   108 04/11/2020   03:45:08 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 109

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

que calificarían como personas libres, aunque estaban bajo el 
dominio de los nobles y de los esclavos de la nobleza. Estos 
últimos se ubican en el cuadrante 3, lo que indica su alto grado 
de servilismo y poder al mismo tiempo, por su especialización 
en actividades defensivas. Por último, en el cuadrante 4 se ubi- 
carían los más desaventajados en esta sociedad, los esclavos de 
los sectores campesinos, quienes también se ocupaban de tareas 
agrícolas.

Los dos sectores restantes en esta sociedad son de mayor 
interés aquí, ya que aportan elementos relevantes para com-
prender los procesos migratorio-laborales de los senegaleses 
wolofs en la contemporaneidad. Ogawa propone que se trata 
de dos secciones propiamente wolofs, pero con características 
diferentes a las demás al conformar un grupo de estatus profe-
sional basado en especialidades laborales.18 Por un lado, el sector 
de los ñeeño incluye a diversos tipos de artesanos y a los griots 
(Evers Rosander 2015), entre los que también hay un subsector 
de servidumbre (jaami-ñeeño); ambos formarían estrictamente 
el sector de “castas”.19 Este sistema de castas o grupos de estatus 
típico de la sociedad wolof tradicional aparece como una de 
las tantas líneas divisorias que organizan las relaciones actuales 
y la construcción de pertenencia, en el contexto de origen y 
destino de los migrantes senegaleses dedicados a la producción 
o comercialización de bijouterie. Por eso, a continuación, desa-
rrollo con mayor profundidad las prácticas laborales específi- 
cas del sector de los ñeeño.

18 Desecha así la tesis de otros autores que consideraron que no eran personas ori- 
ginariamente wolofs y que, por ello, habrían ocupado posiciones subordinadas frente 
a los demás sectores sociales en la estructura tradicional.

19 Diouf (1990, en Ogawa 2009), siguiendo la propuesta de Diop (1981), define a 
los géér por oposición a los ñeeño como el sector no artesanal, y plantea que en el 
reino Kayor del siglo xix los géér eran la “raza wolof, pura y superior”, por oposición 
a las “castas extranjeras e inferiores” de ñeeño, haciéndose eco de la idea de que estos 
últimos eran un sector subordinado y originariamente no wolof. Otros autores que 
siguen a Diop, como Poulet (2016), sostienen que esta subordinación se perpetuaría 
hasta la actualidad, naturalizada mediante mecanismos representacionales, como la 
idea de pureza de sangre.

095-124-ESPIRO.indd   109 04/11/2020   03:45:08 p.m.



110	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

En este sector se incluye a quienes viven de la palabra (ge- 
wël) y los artesanos (tëgg, trabajadores del metal; wuude, zapa-
teros, marroquineros; raab, tejedores) (Diop 1981; Malherbe 
y Sall 1989; Sinatti 2014; Poulet 2016). El término gewël se 
traduce como griot, figura ampliamente descrita en la litera- 
tura sobre África Occidental, porque, en su pluralidad de 
sociedades, ejerce funciones relacionadas con la transmisión 
oral de los eventos sociales, de la historia familiar, las noticias. 
Antaño alentaban a los guerreros para el combate, y a su regre-
so los presentaban frente a su pueblo recitando loas sobre sus 
epopeyas. En el imaginario permanecen ligados a las familias 
de los nobles y de los campesinos como depositarios y transmi- 
sores de la memoria familiar, cuya genealogía recitan en las 
celebraciones en las que ofician como anfitriones, por cuyos 
servicios reciben alguna retribución en dinero. Son músicos y 
trovadores que, en los tiempos actuales, brindan sus servicios 
artísticos remunerados en diversos eventos de la sociedad sene-
galesa, fuera de la familia a la que están originalmente ligados. 
Un caso paradigmático es el del músico mundialmente famoso 
Youssou N’Dour, quien ha popularizado la música senegalesa 
en Occidente mediante un estilo que él mismo contribuyó a 
crear, el mbalax. En palabras de Omar, uno de mis interlocu-
tores senegaleses en Argentina:

Gaulo es casi más o menos griot. Hay varios. Hay tëgg, gewël y gaulo; 
hay un poco de diferencia, porque cada uno tiene su característica. An-
tes, hay un viejo allá, muy reconocido en todo el país; se llama Samba 
Diabare, es un gaulo. Él hace un instrumento tipo guitarra, que se usa 
en Senegal, Mali y en algunos países de África. Tocaba y cantaba eso. 
Los gaulo no cantan las canciones de ahora como Youssou N’Dour, 
porque antes —estoy hablando del momento pasado—, cuando había 
rey, entonces esos eran la gente que están muy cerca del rey. Hay un 
proverbio wolof que dice eso: “que estaban más cerca del rey siempre”. 
Siempre cuando hay rey, hay esclavo; hay combatientes que pelean y 
hay también los que cantaban, le dicen griot. Que si el rey tiene que 
mandar un mensaje a la gente, él lo dice, como el presidente ahora al 
porte-parole (portavoz). Los que hacían eso para el rey eran los griots. 
Ellos se van con su yembé, por ejemplo, con el tambor, hasta llamar la 

095-124-ESPIRO.indd   110 04/11/2020   03:45:08 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 111

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

atención de todo el mundo y le pasaban el mensaje del rey. Y cuando 
había reunión, también; cuando se sientan todos, el griot le dice, por 
ejemplo: “Tu abuelo se fue a luchar por Francia en la Segunda Guerra 
Mundial, tu abuelo decía que mejor te quedes acá a morir en África. 
Dejar a Francia sufrir. Tu abuelo era una persona muy educada”. Cuando 
alguien te dice eso, vos te sentís muy fuerte, triste, pero fuerte. Te di- 
ce siempre quién sos, para que no te metas en el mal camino. Cada 
familia lo tiene. Alguien que se ocupa de decirte las cosas con cariño. 
Más que si hay fiesta para agarrarte plata, te va a decir cosas feas, pe- 
ro con cariño: “¡Mira cómo te vestiste hoy, vos sos el rey!” (Omar, 
La Plata, Argentina, 2018).

Para estos grupos de estatus, las celebraciones familiares 
y las fiestas religiosas recrean la lógica de las fiestas de los no- 
bles (géér) de antaño, auspiciadas por griots amigos que recitan 
y cantan las hazañas de esa familia. Durante mi estancia etno-
gráfica en Senegal, en ocasión de una fiesta de matrimonio a la 
que asistí como invitada, pude observar el papel de los griots, 
tanto los de la familia anfitriona como los contratados para 
amenizar la celebración, lo que evidencia la mercantilización ac- 
tual del oficio.

Un grupo de tres músicos llegó desde la mañana cuando terminó de 
montarse la carpa que concentraría una parte del festejo en el patio de la 
casa, eran los griots contratados para musicalizar, como me dijera 
Sokhna [mujer migrante en Argentina que se encontraba de visita en 
Senegal]. Se acomodaron en sillas plásticas en un lateral de la carpa. 
Con palanganas plásticas, baldes de margarina vacíos y un megáfono, co- 
menzaron a cantar y a tocar música para amenizar desde temprano. 
Hacia el mediodía, cuando la mayoría de los familiares invitados había 
llegado y estábamos terminando de comer, los griots de la familia co- 
menzaron a cantar. Un señor anciano vestido de blanco con ante-
ojos negros era coreado por una mujer que estuvo desde temprano 
ayudando en la preparación del almuerzo. Estos griots de la familia 
Thiam [apellido de la familia anfitriona] recuerdan la historia oral, 
o también se remontan con sus cantos a ese antepasado común entre 
los Seck y los Thiam [apellido de otra parte de esta familia extensa], 
según me contaron la hija y la hermana de Sokhna. Durante sus can-
tos mencionaban el nombre de algún invitado presente, lo que todos 
ovacionaban, y el invitado en cuestión se acercaba bailando para entre-

095-124-ESPIRO.indd   111 04/11/2020   03:45:09 p.m.



112	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

garle dinero al griot de la familia (Diario de campo, Mékhé, Senegal, 
2017).

Por otro lado, existe el grupo de los tëgg, los herreros u 
“hombres del metal; ellos pueden ejercer también el oficio de 
joyero (bijoutier)” (Malherbe y Sall 1989, 100; traducción pro- 
pia).20 Cada herrero está también ligado a una familia de no-
bles o campesinos en un vínculo mucho más laxo que el que 
mantienen los griots con éstos, ya que no son depositarios de 
su historia familiar, pero sí participan de sus fiestas y están a su 
servicio. Del mismo modo, no reciben un salario, sino una suma 
de dinero a discreción. Desde ya, estos expertos en bijouterie 
colocan sus productos en el mercado de consumidores más 
amplio de la sociedad actual. Bamba, uno de mis principales 
interlocutores en Argentina, dedicado a la venta callejera de 
bijouterie de fantasía, recurrentemente comentaba que tenía 
experiencia en el rubro porque en Senegal (primero en Mékhé, 
su ciudad natal, luego en la capital del país) él trabajaba en sus 
propios locales de joyería. Como podemos leer en el siguiente 
extracto de entrevista:

B: Mi papá tiene un negocio, pero yo nunca fui [iba], de bijouterie, sí, 
grande. Mi papá me enseñar laburar bijouterie, enseñar mis herma-
nos, todos, ahora lo alquilan a una persona que fabrica ropa. Mi 
papá falleció hace mucho, ahora nueve años.

A: ¿Hacer bijouterie viene de una tradición, de gente que se dedica a eso?
B: Sí, claro.
A: ¿Y cómo se llama esa gente?
B: Tëgg, solamente hay gente que puede hacer eso, gente especial, como 

géér, como gewël, como tëgg. Hay gente distinta en Senegal, yo soy 
tëgg. La gente gewël siempre tocaron el tam-tam [tambor], gente 
especial, también. Mi familia es familia de tëgg.

A: ¿Cómo te enseñó tu papá a laburar en bijouterie?

20 Según el Diccionario de la Real Academia Española (2019), “orfebre” es la “per-
sona que labra objetos artísticos de oro, plata y otros metales preciosos, o aleaciones 
de ellos”, sinónimo de “joyero”, quien “hace o vende joyas”. El Diccionario Larousse 
(2019) define bijouterie como “joyería” y bijoutier/tière como “joyero/a”, designaciones 
utilizadas por nuestros interlocutores senegaleses para referirse a estas labores.

095-124-ESPIRO.indd   112 04/11/2020   03:45:09 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 113

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

B: Aprendo yo, siempre fui para aprender al negocio de mi papá. Es 
un poco complicado para explicar eso, pero la fábrica tiene todo, 
tiene una máquina, si vos calentás la plata, ponés un cosito así y lo 
funde, ponés agua, ponés la plata, para agrandarlo, hacés anillos.

A: ¿Y vos hacías todo eso?
B: ¡Todo lo puede hacer yo! Estas cadenitas yo lo puede hacer —señala 

la bijouterie de fantasía que cuelga de un paño (Bamba, La Plata, 
Argentina, 2016).

De esta manera se inició Bamba en la producción artesa- 
nal de bijouterie, como parte de una crianza moldeada por 
disposiciones étnicas, de clase y ocupacionales específicas. Ndia-
ga, uno de los hermanos mayores de Bamba, ya se había ido de la 
ciudad de Mékhé en la década de 1990 para abrir, luego de unos 
años, sus propios locales en un barrio de Dakar. Él es dueño 
de dos boutique-atelier;21 en una produce y vende él mismo, y 
en la otra lo hace otro hermano mayor de la familia, con quien 
Bamba trabajó antes de emigrar a Argentina. Conversando con 
Ndiaga en uno de sus locales en Dakar, él me diría:

Hay ñeeño que hacen trabajo en hierro, como puertas; hay ñeeño que 
tienen talleres de aluminio; otros trabajan con madera, hacen muebles, 
camas, armarios. Pero la tradición del ñeeño es ésta, el trabajo en oro, 
plata, para la bijouterie, afirmaba Ndiaga en su local-taller de bijouterie en 
un barrio de la capital senegalesa. En un diploma enmarcado y colgado 
en su taller podía leerse en francés: “Diploma de Honor concedido al 
Señor Ndiaga Seck nacido el 04/05/1977 en Ngaye Mékhé por servicio 
rendido a la bijouterie senegalesa bajo el patrocinio del Ministerio de 
Artesanía y de la Industria” (Diario de Campo, Dakar, Senegal, 2017).

En ocasión de mi estadía en la ciudad de Mékhé, visité a la 
familia de Tonss, otro interlocutor oriundo de allí que conocí 
en Argentina:

Había cenado en su casa. Ya era de noche, así que las dos hijas de Tonss 
me acompañaron una parte del camino de regreso a la casa donde paraba. 

21 Del francés, a los locales comerciales en Senegal les llaman boutique, donde por 
lo general también se produce la bijouterie. Poseen un taller anexo para esto, el atelier.

095-124-ESPIRO.indd   113 04/11/2020   03:45:09 p.m.



114	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Vinieron también con nosotras una sobrina de él, casada con uno de los 
parientes que vive en Argentina, y la joven que vive en su casa y ayuda 
con las tareas domésticas. Caminábamos en la oscuridad, al costado de 
las vías del tren, sobre un sendero de tierra y bajo un cielo estrellado, 
cuando esta joven me preguntó cuál era mi apellido. Al responderle 
“Espiro”, ella inmediatamente replicó: “¿Y eso qué es, ñeeño o qué?”. 
Aproveché entonces para mostrarme ignorante en el asunto y le dije 
que no sabía de qué me estaba hablando. Entonces, la sobrina de Tonss 
me explicó que “eso son como las etnias de Senegal. Nosotros somos 
ñeeño, desde nuestra historia. Hacemos esto, pulseras de metal, en oro 
y plata” (y me muestra la suya, que lleva grabado su nombre). “Ah, 
entonces los Thiam [apellido familiar] hacen joyería —repaso yo—. 
¿Todos los Thiam?”, pregunto luego. “¡Claro!”, me responde. “¿Y qué 
otros hay?”. “Los gewël, que son músicos, cantan”. “¿Y luego?”. “Nada 
más”, concluyó (Diario de campo, Mékhé, Senegal, 2017).

En esta nota se observa, asimismo, que ciertos apellidos 
wolofs que se heredan por vía paterna están vinculados a la 
pertenencia ñeeño (Malherbe y Sall 1989). Siguiendo un estudio 
sobre patrónimos wolofs, la socióloga francesa Kelly Poulet sos-
tiene: “[L]os Seck,22 Mbaye, Thiam, Diouf, por ejemplo, serían 
de condición social ñeeño, artesanos o griots […] De hecho, si 
el nombre sigue siendo importante, las poblaciones senegalesas 
buscarán más para saber de qué familia específicamente se trata 
para identificar la historia del grupo de pertenencia” (Poulet 
2016, 297; traducción propia).

Finalmente, la última de las castas consideradas por la 
bibliografía es la de los wuude, los curtidores del cuero y zapa-
teros. En una entrevista realizada en Argentina a Tonss, él me 
comentaba respecto de su ciudad de origen:

Los mekheoirs, las personas que viven en Mékhé, son todos artesanos. 
Zapatos, ropas, joyería y muebles, esas cosas… y hay algunas cestas he-
chas a mano por ellos… no las suelo ver acá, hacen todo a mano… Mékhé 
es una ciudad muy particular en Senegal, todos la conocen. Primero, 
cuando decís Mékhé, la gente dice: ‘Dallu Ngaay’, eso es zapatos, lo que 
fabricamos allá, eso es lo que todos conocen de Mékhé: Dallu Ngaay. 

22 Éste es el apellido de Bamba y su hermano Ndiaga. Mientras que, como vimos, 
Tonss se apellida Thiam.

095-124-ESPIRO.indd   114 04/11/2020   03:45:09 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 115

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

‘Dallu’ es zapato y ‘Ngaay’ es Mékhé (Tonss, La Plata, Argentina, 
2016).

Reflexiones finales

Contrario al estereotipo dominante en los medios de comunica-
ción y entre la sociedad receptora mayor que muestra de mane- 
ra homogeneizante y monolítica —y no es mera coincidencia 
que compartan la matriz de interlocución europea del impe- 
rialismo— a los migrantes oriundos de Senegal como “gente 
pobre que trabaja en la calle como vendedores ambulantes, por-
que es lo único que les queda para sobrevivir”, en mi investiga- 
ción antropológica, y de acuerdo con una metodología etno-
gráfica, identifiqué una gran heterogeneidad de experiencias 
laborales vividas por los migrantes senegaleses en Argentina, 
ya que sus prácticas laborales se encuentran en una vincula-
ción interdependiente con otras dimensiones que conforman 
su biografía en cada etapa del ciclo vital (migración, familia, 
religión, etnia, entre otras).

En este artículo puse el énfasis en la adscripción y la identi-
ficación de base étnica porque los migrantes de origen senega- 
lés en Argentina, así como sus parientes en Senegal con quienes 
hice trabajo de campo, se reconocen étnicamente como wolofs. 
Para algunos, esto implica hablar la lengua de la mayoría de la 
población senegalesa y, sobre todo —aunque pocas veces explici-
tado—, pertenecer a una sociedad jerarquizada con base en una 
división del trabajo según la cual se pertenece por nacimiento 
a determinado grupo de estatus. Entre estos estratos destaca 
el de los griots (gewël) y, señaladamente, los especialistas en el 
trabajo con metales (tëgg): herreros, fabricantes y comercian-
tes de bijouterie que colocan sus productos en los mercados 
local e internacional. Estas disposiciones sociales les ofrecen 
recursos de diversa índole que usarán de manera estratégica 
para insertarse laboralmente durante el periplo migratorio, 
ya sea interno o internacional. Asimismo, habilitan otras vías 

095-124-ESPIRO.indd   115 04/11/2020   03:45:09 p.m.



116	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

de análisis respecto a sus prácticas laborales centradas en el 
comercio de bijouterie.

Cabe remarcar que no pretendo ofrecer aquí una visión cul-
turalista de la sociedad wolof transnacional, puesto que, como 
mencioné, las características y la naturaleza del vínculo entre 
estos grupos de estatus se mantienen hasta la actualidad.23 Los 
procesos de islamización (iniciados en el siglo ix), la economía 
de mercado y la urbanización introdujeron nuevos elementos, 
pero en lo esencial esta estructura, basada en la división del 
trabajo, no se modificó; antes al contrario, su condición desi
gual se acentuó (Diop 1981; Poulet 2016). Por eso, se trata de 
un aspecto fundamental para analizar la sociedad senegalesa 
contemporánea, no sólo en su origen, sino también en los des- 
tinos migratorios, como propongo aquí.

Un matiz ausente en los análisis de los autores aborda- 
dos, que también quisiera destacar, es que no aluden a diná- 
micas de género en la organización social wolof tradicional 
que posibiliten profundizar en las dinámicas comerciales ac-
tuales de los migrantes senegaleses desde una perspectiva de 
género.24

23 Para profundizar en las implicancias socioculturales de pertenecer a una socie- 
dad jerarquizada en la que la subordinación se naturaliza mediante mecanismos co- 
mo estigmatización y discriminación hacia los ñeeño, véase el análisis de Poulet, 2016. 
Esto puede constituir una línea de indagación sobre la escasa referencia a la variable 
étnica entre los actores sociales y, consecuentemente, en los estudios especializados. 
Para un análisis sobre las formas en que los ñeeño capitalizan estas relaciones asimé-
tricas heredadas en sus prácticas comerciales con turistas europeos en Senegal, véase 
Georg Materna, “‘Two Tribes of Capitalists’: Neoconomists and Politiconomists in 
a Senegalese Marketplace”. FocaalBlog, 26 de marzo de 2018.

24 La socióloga senegalesa Fatou Sow Sarr está recuperando esas figuras femeninas 
para documentar la presencia histórica de mujeres en puestos de gobierno (géér) antes 
de la islamización y la colonización, que según Sarr son los modelos que instauraron 
el patriarcado en esta región africana. Destaca la figura de Ndatté Yalla, reina de Walo 
hasta el ataque del gobernador francés Fahiderbe en 1855, cuando cayó definitiva-
mente este reino wolof (Daumas 2014; Samb y Barreto Farias 2019). No obstante, las 
prácticas de mujeres ñeeño casi no han sido estudiadas. Poulet (2016) documenta en su 
estudio el caso de las mujeres griots en la actualidad, pero no he encontrado referencias 
históricas o actuales sobre los roles de mujeres tëëg, es decir, pertenecientes al estrato 
de especialistas en bijouterie.

095-124-ESPIRO.indd   116 04/11/2020   03:45:09 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 117

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Finalmente, sin desestimar la situación de la mayoría de 
los migrantes africanos incorporados periféricamente al capita- 
lismo tardío —por ejemplo, en mercados de trabajo segmen- 
tados—, llama la atención la escasa valoración de las referencias 
étnicas para analizar ciertas dinámicas senegalesas de migración 
y comercio presentadas en este trabajo. Esto puede deberse al 
sesgo de los relatos coloniales dominantes que invisibilizaron la 
historia del pueblo wolof, o a la relativa escasez de investigacio-
nes al respecto en lengua española. Sea como fuere, espero que 
este análisis ofrezca una contribución en ese sentido para una 
mejor comprensión de la complejidad social de las migraciones 
africanas contemporáneas hacia América del Sur. v

Referencias

Agüero, Celma. 1978. “Campesinado e islam: algunas reflexiones 
sobre el caso de Senegal”. Estudios de Asia y África 13, núm. 3 
(septiembre-diciembre): 361-374. https://estudiosdeasiayafrica.
colmex.mx/index.php/eaa/article/view/599/599

Altrogge, Judith y Franzisca Zanker. 2019. The Political Econo- 
my of Migration Governance in the Gambia. Friburgo: Ar- 
nold-Bergstraesser Institute. https://www.medam-migration. 
eu/publications/research-papers/2019-research-papers/the- 
political-economy-of-migration-governance-in-the-gam-
bia-14224/

ansd (Agence Nationale de la Statistique et de la Démographie). 2014. 
Rapport Définitif du Recensement Général de la Population et de 
l’Habitat, de l’Agriculture et de l’Elevage 2013. Dakar: Ministère 
de l’Économie, des Finances et du Plan. http://www.ansd.sn/
ressources/rapports/Rapport-definitif-RGPHAE2013.pdf

ansd (Agence Nationale de la Statistique et de la Démographie). 
2016. Recensement Général de la Population et de l’Habitat, de 
l’Agriculture et de l’Elevage (rgphae) 2013. Atlas Démographi-
que du Sénégal. Rapport Final. Dakar: Ministère de l’Économie, 
des Finances et du Plan. http://www.statsenegal.sn/actualites-
statistiques-de-l-ansd/item/237-atlas-demographique-du-senegal-
rapport-final.html

095-124-ESPIRO.indd   117 04/11/2020   03:45:09 p.m.



118	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

ansd (Agence Nationale de la Statistique et de la Démographie). 
2019. La population du Sénégal en 2018. Dakar: Ministère de 
l’Économie, des Finances et du Plan. http://www.ansd.sn/res-
sources/publications/Rapport_population_060219%20002%20
RECsn%20.pdf

Arnaut, Luiz y Ana Mónica Lopes. 2005. História da África: uma 
introdução. Belo Horizonte: Crisálida.

Ba, Boubacar. 2016. “Territorialisation du développement local 
au Sénégal : impensés, cheminements, enjeux et limites d’un 
concept et d’une aproche”. En Les sciences sociales au Séné- 
gal : mise à l’épreuve et nouvelles perspectives, dirigido por Mama-
dou Diouf y Souleymane Bachir Diagne, 67-96. Dakar: Conseil 
pour le développement de la recherche en sciences sociales en 
Afrique.

Babou, Cheikh Anta. 2015. “The Murid Ethic and the Spirit of 
Entrepreneurship: Faith, Business and Mobility among Murid 
Immigrants in Gabon”. dri Annual Conference 2015: Beyond 
The Nation State, Nueva York, 13 de marzo.

Barth, Fredrik, comp. 1976. Los grupos étnicos y sus fronteras: la 
organización social de las diferencias culturales. Traducido por 
Sergio Lugo Rendón. México: Fondo de Cultura Económica.

Bartolomé, Miguel A. 2006. “Los laberintos de la identidad. Procesos 
identitarios en las poblaciones indígenas”. Avá, núm. 9 (agosto): 
28-48. http://www.scielo.org.ar/pdf/ava/n9/n9a03.pdf

Bava, Sophie. 2003. “De la ‘baraka aux affaires’ : ethos économico-
religieux et transnationalité chez les migrants sénégalais mouri-
des”. Revue Européenne des Migrations Internationales 19, núm. 2: 
69-84. http://doi.org/10.4000/remi.454

Ceamanos, Roberto. 2016. El reparto de África. De la Conferencia de 
Berlín a los conflictos actuales. Madrid: Catarata.

Costa Dias, Eduardo. 2009. “Cofradías musulmanas y movimiento 
de Da’wa: dos concepciones del islam en África occidental”. En 
El islam del África Negra, editado por Ferrán Iniesta, 39-59. Bar- 
celona: Bellaterra.

Coulon, Christian. 1981. “Les marabouts idéologiques”. Politique afri- 
caine 4 (diciembre): 111-114. http://www.politique-africaine.com/ 
numeros/pdf/004111.pdf

Crespo, Rafael. 2007. “Los ‘móodu-móodu’ y su impacto en la socie-
dad de origen”. En Empresariado étnico en España, coordinado 

095-124-ESPIRO.indd   118 04/11/2020   03:45:09 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 119

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

por Joaquín Beltrán, Laura Oso y Natalia Ribas Mateos, 249-261. 
Madrid: Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales.

Daumas, Cécile. 2014. “Au Sénégal, les femmes gouvernaient” [en-
trevista a Fatou Sarr]. Libération, 26 de mayo de 2014.

De Diego González, Antonio. 2019. Sufismo negro. Una breve 
historia del sufismo en África Occidental. Córdoba: Almuzara.

Diop, Abdoulaye-Bara. 1981. La famille wolof. Tradition et change-
ment. París: Karthala.

Diouf, Jean-Léopold. 2014. Wolof. Chennevières-sur-Marne: Assimil.
Espiro, María Luz. 2016. “De Buenos Aires a la costa chubutense: 

una aproximación etnográfica a la movilidad estacional de mi-
grantes senegaleses”. En Jornadas. Un siglo de migraciones en la 
Argentina contemporánea: 1914-2014, compilado por Nadia de 
Cristóforis y Susana Novick, 867-886. Buenos Aires: Universidad 
de Buenos Aires. http://biblioteca.clacso.edu.ar/Argentina/iigg-
uba/20170530080906/LibroMigraciones_compr.pdf

Espiro, María Luz. 2017. “Senegaleses entre la Argentina y el sur de 
Brasil: etnografía de la movilidad regional y la alternancia laboral 
entre venta ambulante e industria”. En Africanos y afrodescen-
dientes en la Argentina: prácticas, representaciones, narrativas y 
memorias, coordinado por Marta Maffia y Bernarda Zubrzycki, 
41-60. Buenos Aires: Biblos.

Espiro, María Luz. 2019a. “Trayectorias laborales de migrantes 
entre África y Latinoamérica: el caso de los senegaleses en 
Argentina”. Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana 27, 
núm.  56 (mayo-agosto): 81-98. https://doi.org/10.1590/1980-
85852503880005605

Espiro, María Luz. 2019b. “Mujeres senegalesas en Argentina: notas 
sobre migración, regularización, asociacionismo y trabajo”. En 
Mujeres migrantes (dossier). Buenos Aires: Instituto Nacional 
contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo. http://in-
adi.gob.ar/contenidos-digitales/wp-content/uploads/2019/11/
MUJERES-MIGRANTES.pdf

Espiro, María Luz. 2019c. “Trayectorias laborales de migrantes sene-
galeses en La Plata y Puerto Madryn: una etnofotografía de los 
imaginarios y prácticas en torno al trabajo (2012-2018)”. Tesis 
de doctorado. Universidad Nacional de La Plata.

Evers Rosander, Eva. 2015. In Pursuit of Paradise. Senegalese Women, 
Muridism and Migration. Upsala: The Nordic Africa Institute.

095-124-ESPIRO.indd   119 04/11/2020   03:45:09 p.m.



120	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Fall, Abdou Salam. 2011. “Les usages des liens confrériques reli- 
gieux dans l’économie sénégalaise”. En Islam et engagements au 
Sénégal : résultats d’un programme de recherche demandé par 
l’Ambassade du Royaume des Pays-Bas à Dakar, dirigido por Ma-
yke Kaag, 47-79. Leiden: Centre d’Etudes Africaines.

Fall, Papa Demba. 2002. “Ethnic and Religious Ties in an African 
Emigration. Senegalese Immigrants in the United States”. Studia 
Africana 13 (abril): 81-90.

Fall, Papa Demba. 2010. Sénégal. Migration, marché du travaille et dévelop-
pement. Ginebra: Organisation internationale du Travail. https://
www.academia.edu/3434031/S%C3%A9n%C3%A9gal_Migra-
tion_march%C3%A9_du_travail_et_d%C3%A9veloppement

Fall, Papa Demba y Jordi Garreta Bochaca, eds. 2012. Les migrations 
africaines vers l’Europe. Entre mutations et adaptation des acteurs 
sénégalais. Dakar: remigraf-ifan/gr-ase.

Fortes, Meyer y Edward E. Evans-Pritchard, eds. 2010 [1940]. Siste- 
mas políticos africanos. México: Universidad Autónoma Me-
tropolitana. http://www.librosoa.unam.mx/xmlui/handle/ 
123456789/1645

Gamble, David Percy. 1957. The Wolof of Senegambia. Together with 
Notes on the Lebu and the Serer. Londres: International African 
Institute.

Gentili, Anna Maria. 2012. El león y el cazador: historia del África 
subsahariana. Traducido por Carlos Catroppi. Buenos Aires: 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

Giménez, Gilberto. 2009. “Cultura, identidad y memoria. Materiales 
para una sociología de los procesos culturales en las franjas fron-
terizas”. Frontera Norte 21, núm. 41 (enero-junio): 7-32. https://
doi.org/10.17428/rfn.v21i41.972

Grimson, Alejandro. 2011. Los límites de la cultura. Crítica de las teo- 
rías de la identidad. Buenos Aires: Siglo XXI.

Guèye, Cheikh y Abdourahmane Seck. 2011. “Islam et politique au 
Sénégal : logique d’articulation et de co-production”. En Islam 
et engagements au Sénégal : résultats d’un programme de recherche 
demandé par l’Ambassade du Royaume des Pays-Bas à Dakar, diri-
gido por Mayke Kaag, 13-44. Leiden: Centre d’Etudes Africaines.

Hall, Stuart. 2010. Sin garantías. Trayectorias y problemáticas en 
estudios culturales. Editado por Eduardo Restrepo, Catherine 
Walsh y Víctor Vich. Bogotá: Universidad Javeriana.

095-124-ESPIRO.indd   120 04/11/2020   03:45:10 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 121

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

indec (Instituto Nacional de Estadística y Censos) (Argentina). 2012. 
Censo nacional de población, hogares y viviendas 2010. Censo 
del Bicentenario: resultados definitivos, Serie B Nº 2. Tomo 2. 
Buenos Aires: indec. https://www.indec.gob.ar/ftp/cuadros/
poblacion/censo2010_tomo2.pdf

Iniesta, Ferrán. 2009a. “Los caminos del islam al sur del Sahara”. 
En El islam del África negra, editado por Ferrán Iniesta, 9-12. 
Barcelona: Bellaterra.

Iniesta, Ferrán. 2009b. “Mil años de islam negroafricano”. En El 
islam del África negra, editado por Ferrán Iniesta, 15-38. Barce-
lona: Bellaterra.

Laborde, Cécile. 1995. La confrérie layenne et les Lébou du Sénégal. 
Islam et culture traditionnelle en Afrique. Talence: Université 
Montesquieu-Bordeaux IV.

Lacomba, Joan. 2001. “Inmigrantes senegaleses, islam y cofradías”. 
Revista Internacional de Sociología 59, núm. 29 (mayo-agosto): 
163-187. https://doi.org/10.3989/ris.2001.i29.760

Lechini, Gladys. 2013. “Construyendo puentes sobre el Atlántico”. 
En África: conflictos y esperanzas, editado por Pablo Stancanelli, 
63-67. Buenos Aires: Le Monde diplomatique.

López de Mesa Samudio, Julián. 2008. “Una foto para alcanzar a Dios: 
pistas acerca de la iconografía muridista”. Historia y Sociedad, 
núm.  15 (julio-diciembre): 115-141. https://revistas.unal.edu.
co/index.php/hisysoc/article/view/23481

Malherbe, Michel y Cheikh Sall. 1989. Parlons wolof. Langue et 
culture. París: L’Harmattan.

Massó Guijarro, Ester. 2014. “Islam y género en la diáspora murid: 
mirada poscolonial a feminismos y migraciones”. Methaodos. Re- 
vista de Ciencias Sociales 2, núm. 1: 88-104. https://doi.org/ 10. 
17502/m.rcs.v2i1.40

Mbembe, Achille. 2008. “Al borde del mundo. Fronteras, territo- 
rialidad y soberanía en África”. En Estudios poscoloniales. 
Ensayos fundamentales, compilado por Sandro Mezzadra y 
traducido por Marta Malo, 167-195. Madrid: Traficantes de 
Sueños.

O’Brien Cruise, Donal. 2002. “Le sens de l’État au Sénégal”. En Le 
Sénégal contemporain, dirigido por Momar-Coumba Diop, 501-
506. París: Karthala.

095-124-ESPIRO.indd   121 04/11/2020   03:45:10 p.m.



122	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 56, NÚM. 1 (174), 2021, PP. 95-124

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Ogawa, Ryo. 2009. “Pour une meilleure compréhension de la struc-
ture sociale des wolofs”. Journal of Asian and African Studies, 
núm. 78: 113-130.

oim (Organización Internacional para las Migraciones). 2013. Informe 
sobre las migraciones en el mundo 2013: el bienestar de los migran-
tes y el desarrollo. Ginebra: oim. https://publications.iom.int/
system/files/pdf/wmr2013_sp.pdf

oim (Organización Internacional para las Migraciones). 2017. Recientes 
tendencias migratorias extra e intra-regionales y extra-continentales 
en América del Sur. Informe Migratorio Sudamericano, núm. 2. 
Buenos Aires: oim. https://robuenosaires.iom.int/sites/default/
files/Documentos%20PDFs/Recientes_tendencias_migrato-
rias_extra_e_intra_regionales_y_extra_continentales_en_ame-
rica_del_sur_es.pdf

Poulet, Kelly. 2016. “L’hypothèse migratoire comme horizon 
d’émancipation ? Une ethnographie des jeunesses dakaroises”. 
Tesis de doctorado. Université de Picardie Jules Verne.

Rekacewicz, Philippe. 2013. “Una geopolítica en permanente evo-
lución”. En África: conflictos y esperanzas, editado por Pablo 
Stancanelli, 46-47. Buenos Aires: Le Monde diplomatique, 2013.

Riccio, Brunúm. 2004. “Transnational Mouridism and the Afro-Mus-
lim Critique of Italy”. Journal of Ethnic and Migration Studies 30, 
núm. 5: 929-944. https://doi.org/10.1080/1369183042000245624

Ross, Eric. 2011. “Globalising Touba: Expatriate Disciples in the 
World City Network”. Urban Studies 48, núm. 14 (noviembre): 
2929-2952. https://doi.org/10.1177/0042098010391300

Sakho, Pape, Rosalie Aduayi Diop, Bara Mboup y Diodio Diadiou. 
2015. “A emigração internacional senegalesa: das casas no campo 
ás ciudades litorâneas”. En Migrações internacionais. O caso dos 
senegaleses no sul do Brasil, organizado por Vania Beatriz Merlotti 
Herédia, 23-49. Caxias do Sul: Belas-Letras.

Samb, Fatime y Juliana Barreto Farias. 2019. “Entrevista com Fatou 
Sow Sarr”. Capoeira. Revista de Humanidades e Letras 5, núm. 1: 
103-110.

Sinatti, Giulia. 2014. “Masculinities and Intersectionality in Migra-
tion: Transnational Wolof Migrants Negotiating Manhood and 
Gendered Family Roles”. En Migration, Gender and Social Justice. 
Hexagon Series on Human and Environmental Security and 
Peace, vol. 9, editado por Thanh-Dam Truong, Des Gasper, Jeff 

095-124-ESPIRO.indd   122 04/11/2020   03:45:10 p.m.



ESPIRO: PRÁCTICAS COMERCIALES ENTRE MIGRANTES AFRICANOS…	 123

https://doi.org/10.24201/eaa.v56i1.2624

Handmaker y Sylvia I. Bergh, 215-226. Berlín: Springer Open. 
https://doi.org/10.1007/978-3-642-28012-2_11

Wood, Ellen Meiksins. 1983. “El concepto de clase en E. P. Thomp-
son”. Cuadernos Políticos, núm. 30 (abril-junio): 87-105. http://
www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/
CP.36/CP.36.9.EllenMeiksinsWood.pdf

Zubrzycki, Bernarda. 2011. “La migración senegalesa en Buenos 
Aires: el papel de las dahiras mourides en el proceso de anclaje 
local”. En Migraciones internacionales contemporáneas. Estudios 
para el debate, coordinado por Cynthia Pizarro, 187-204. Buenos 
Aires: Ciccus.

M. Luz Espiro es licenciada en antropología y doctora por la 
Universidad Nacional de La Plata (unlp). Realizó su tesis doc- 
toral sobre una etnofotografía de las trayectorias laborales trans- 
nacionales de migrantes senegaleses en Argentina. Se desem-
peñó como docente universitaria en la Cátedra Etnografía II 
(unlp), adscrita a la Cátedra de Historia de Asia y África (Uni-
versidad de Buenos Aires), y como docente en escuela media 
en el Proyecto de Investigación en Ciencias Sociales (idb). Inte- 
gra el Grupo de Investigaciones sobre Migraciones Africanas y 
Afrodescendencia en Argentina (División Etnografía, Facultad 
de Ciencias Naturales y Museo, unlp) y el Archivo Audiovisual 
Observatorio Sur, como directora de Relaciones Instituciona-
les con el África Subsahariana. Sus áreas de investigación son: 
migraciones africanas en Sudamérica, con especialidad en las 
senegalesas, trabajo, transnacionalismo y antropología visual.

https://orcid.org/0000-0001-8122-6981
mluzespiro@gmail.com

095-124-ESPIRO.indd   123 04/11/2020   03:45:10 p.m.


