ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

ISSN 0185-0164 e-ISSN 2448-654X

CULTURA Y SOCIEDAD

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Traducir y comprender
el samkbya. Problemas
hermenéuticos en torno a prakrti

Translating and
understanding Samkbya:
Hermeneutical issues regarding praRrti

GABRIEL MARTINO

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificasy Técnicas, Argentina

Resumen: Se presenta un analisis del vocablo prakrti, término téc-
nico y fundamental de la Samkhya-Karika de Isvarakrsna. Se realiza
el examen desde una doble perspectiva: una consiste en explorar el
significado del término y de las nociones asociadas a él en su respectivo
contexto textual para poder articular un sentido inmanente al tex-
to de Tévarakrsna. Tal enfoque, no obstante, nos mantiene atados a
la lengua sanscrita. La segunda perspectiva involucra una discusién
de las traducciones de los términos examinados a la lengua espafiola

Recepcién: 8 de noviembre de 2019. / Aceptacién: 5 de diciembre de 2019.

D.R. ©2020. Estudios de Asia y Africa
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[415]



416 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

y retoma el analisis de la primera perspectiva. Esta estrategia permite
comprender mas cabalmente los términos sanscritos clave del texto
y volver manifiestas las dificultades implicadas en la traduccion del
texto clasico de la escuela samkhya.
Palabras clave: samkhya; prakrti; avyakta; pradhana; traduc-
7
cion.

Abstract: In this paper we examine the notion of prakrti, a key tech-
nical term of I§varakrsna’s Samkbya-Karika. Our analysis takes two
complementary approaches One of them focuses on this term’s
meaning and associated concepts in their textual context, in order to
understand their signification immanent in I§varakrsna’s treatise. This
first approach limits us, however, to the Sanskrit language. The second
one involves a discussion of the Spanish translations of the previ-
ously examined Sanskrit expressions. This dual strategy improves our
understanding of some chief notions of the Samkhya-Karika and
reveals the difficulties of translating this classical Indian philosophi-
cal text.
Keywords: Samkhya; prakrti; avyakta; pradhina; translation.

El darsana samkhya es uno de los sistemas filosoficos mas an-
tiguos de India. Algunos estudiosos llegan incluso a identificar-
lo con el pensamiento filosofico mismo de India antigua (Larson
y Bhattacharya, 1987, p. xi). La tradicion textual que nos trans-
mite esta corriente de pensamiento se remonta a las upanisad
mas antiguas, aunque, en rigor, no es posible afirmar que las
ideas en estos textos constituyan un sistema filosofico todavia
(Martino, 2018, pp. 119-150).

La version normativa o “clasica” del samkhya es expuesta
por I$varakrsna en su Samkhya-Karika, un texto breve escrito
en verso, de unas 70 estrofas, que habria sido redactado alrede-
dor del siglo v e.c. Por la fecha tardia del tratado de I§varakrsna,
es posible afirmar que las ideas que el samkhya clasico retoma
y sistematiza ya habian estado presentes en los textos indios
por mas de mil afios. El enorme espectro temporal que abarcan
estas nociones alerta acerca de la inconveniencia de buscar los

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 417

mismos referentes o ideas subyacentes en términos que apare-
cen en obras compuestas en momentos tan distantes, incluso
cuando se trate de los mismos vocablos. Un estudio completo
de la nocion de prakrti en el pensamiento antiguo de India
requiere, pues, de un examen de la evolucion del sentido del
término y de sus diferentes usos a lo largo de los siglos. Un tra-
bajo semejante ha sido llevado a cabo por Jacobsen (1994), por
ejemplo, aporte que ha significado una enorme contribucion
a la comprensién de la historia de la filosofia antigua de India
y, en particular, del samkhya.

En este trabajo se examina el significado del término prakr-
ti en el contexto exclusivo del tratado de Iévarakrsna y desde
una doble perspectiva. Por una parte, se revisa el sentido del
término a partir de su etimologia y en su contexto textual, a
fin de articular un significado a la vez basico e inmanente al
texto. Debido a que tal enfoque nos mantiene atados a la len-
gua sanscrita, la segunda perspectiva incluye una discusion de
las traducciones al espaiiol del término elegido y retoma el
analisis de la primera perspectiva con la finalidad de enrique-
cer la comprensién de los problemas involucrados en su tra-
duccion.

Prakrti

El término prakrti es un sustantivo femenino compuesto por:
i) el prefijo pra-, que aporta el significado de “para delante” o
también “fuera”, “en sentido opuesto” (away); 77) la raiz verbal
kr- en grado cero, cuyo significado mas general es “hacer”,! y
ii1) el sufijo -t7, analogo al sufijo griego gic y que forma, en ge-
neral, sustantivos femeninos de accidén (véase, por ejemplo,
Whitney, 1896, p. 432). De acuerdo con el analisis etimolégico,

pues, prakrti significa algo asi como proaccidn, procreacién

» «

! Cognado del latin creo (“crear”, “fabricar”) y del griego kpaive (“lograr”, “conse-

» o«

guir”. Mas tardiamente, “ordenar”, “reinar”, “resultar”).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



418 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

o produccién. En el samkhya de Iivarakrsna, no obstante, el
término prakrti no parece indicar meramente un proceso, sino
que oscila entre un nombre técnico y una categoria clasificato-
ria. Adentrémonos, pues, en el texto.

En la primera karika, Iévarakrsna afirma que el deseo de
conocer viene aparejado con el sufrimiento (dubkha), y que el
objeto del conocimiento deseado es la eliminacion del tormen-
to causado por el sufrimiento. En la segunda karika, se distin-
guen vias de conocimiento: la de lo visible (drstavat), la rela-
tiva al Veda (@nusravika) y la del discernimiento (vijriana) o
conocimiento discriminador, que es preferible a las otras dos.
Ahora bien, esta Gltima via conoce y discrimina entre tres
clases de seres: el que conoce (j73a), lo avyakta o no manifiesto,
y lo vyakta o manifiesto. Tras estas estrofas preliminares, I§-
varakrsna emprende una discusién y una enumeracién de los
componentes de la realidad, los tatrva. En la tercera karika se
introduce el término prakrti.

malaprakytir avikytir mabadadyah prakrtivikytayab sapta
sodasakas tu vikaro na prakytir na vikrtib purusab || 3|

Para analizarla mejor, dividamos esta estrofa en cuatro par-
tes:

1) miilaprakrtir avikrtir = la prakrti raiz es avikrti

2) mahadadyah prakrtivikrtayah sapta = los siete que comien-
zan por mabhat son vikyti y prakrti

3) sodasakas tu vikaro = pero dieciséis son (solo) derivados

4) na prakrtir na vikrtib purusah = purusa no es ni prakyti ni
vikrti.

2 Sigo el texto sanscrito de la Samkhyakariki que aparece en Larson (1998,
pp-255-277). La edicién de Wezler y Motegi (1998, pp. 278 y ss.) también ofrece el
texto sanscrito de las karika extraido de la Yuktidipika, el comentario de Gaudapada
a la obra de Tévarakrsna. Srinivasan (1967) ofrece el texto de los manuscritos del co-
mentario de Vacaspati Misra, el Tattvakaumudi. Las tres ediciones presentan pocas
diferencias significativas.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 419

Comencemos por los términos avikrti y vikrti. Como
se aprecia, ambos contienen la misma raiz, kr-, y el sufijo -7,
pero distintos prefijos: en un caso, 4-, que niega, y en el otro,
vi-, que implica divisioén y diferenciacion. Vikrti, pues, puede
entenderse como un proceso activo de diferenciacion: “altera-
cion”. Mientras que avikrti, como algo que no es una accion
diferenciadora o una alteracion. Mila-prakrti, por lo tanto (por
ser avikrti), no es una accion diferenciadora ni una alteracion
de otra cosa, de hecho, es la raiz (mila) a partir de la cual tiene
lugar la produccién. Ahora bien, a continuacion se afirma que
siete principios, de los cuales el primero es mahbat,’ término con
el que se alude al principio también conocido como buddhi o
intelecto, son tanto prakrti como vikrti.* De esta explicacion
sobre el Gltimo término podemos comprender con claridad
que aqui se afirma que estos siete fattva si son una alteracion
(de otra cosa): de mala-prakrti, de la prakrti raiz. Pero también
son, segun I$varakrsna, prakrti. Aparentemente, el término
no se utiliza en este segundo caso para designar o nombrar un
tattva, es decir, una de las veinticinco realidades distinguidas
por la filosofia samkhya, sino que se usa como categoria clasi-
ficatoria de los tattva. En este sentido, es clave el agregado del
término “maila” o raiz al término prakrti la primera vez que
éste aparece en el texto, pues mediante ese compuesto se estaria
denominando una realidad o zattva primordial. En el caso de
mahaty de los otros seis tattva de la serie, en el segundo punto
solo se afirma que son o implican una produccién, porque, de
hecho, producen otros tattva. El tercer punto asevera que hay
dieciséis tattva que solo son derivados (vikdra), es decir, que
no son prakrti, pues no producen otros tattva. Por Gltimo, en

3 Buddhi o intelecto, abamkara o ego, y los cinco tanmatra o elementos sutiles.
* Interpreto, pues, el compuesto prakrti-vikrtayah como copulativo con funcién
predicativa respecto de sapta, y no como un compuesto tat-purusa, que deberia traducir-
se “son vikyti (alteraciones) de prakrti”. Sigo en esta lectura el comentario de Vacaspati
MiSra, el Tattvakaumudi, que al disertar sobre la tercera karika explica el compuesto:
prakytayas ca ta vikytayas ceti prakrtivikytayah sapta. Véase Srinivasan, 1967, pp. 76-77.
omo veremos, no todos los traductores entienden de esta manera el compuesto.
C todos los traduct tienden de est 1 puest

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



420 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

el quinto punto se afirma que purusa no es ni prakrti, pues no
produce nada, ni tampoco es una alteracion de otro tattva, co-
mo era el caso de buddhi o mabat, por ejemplo.

Como se observa, en la tercera kdrika de su tratado Iéva-
rakrsna parece utilizar el término prakrti como una categoria
clasificatoria que alude a la accion y al poder productor de un
tattva. Aquellos tattva que producen son prakrti, y los que no
producen, no. La fuente primera de esta produccion de tattva, a
su vez, es aludida mediante el compuesto miila-prakrti, es decir,
la produccién en su estado germinal, la raiz de toda produccion.
El uso de la metafora botanica resulta muy sugerente y nos
comunica que, si bien no se ve, la raiz no puede faltar porque
es lo que permite que todo el organismo subsista y a partir del
cual crece. I§varakrsna retoma su discusion del término prakrti
en la octava karika. Alli afirma:

La no captacion de ésta es a causa de su sutileza, no a causa de su inexis-
tencia. La captacion de ésta es a partir de lo que ha de ser producido. Y
esto que ha de ser producido, cuyo comienzo es mabat, es semejante
y desemejante a prakyti.’

En esta estrofa, Isvarakrsna utiliza el término prakrti nue-
vamente, pero parece que ha dejado de lado su uso categorial
y aplica el vocablo como nombre para aludir al principio
primordial, lo que en la tercera estrofa se nombraba mediante
el compuesto miila-prakrti. Ahora bien, se afirma que prakrti
es sutil y que esta sutileza imposibilita aprehenderla (de modo
directo). Se agrega, asimismo, que el resultado que de ella
surge es lo que permite inferir su existencia, dado que, si no
existiera, no existiria su resultado, que es a la vez semejante
y desemejante a ella. Esta argumentacién presupone la teoria
satkaryavida de la causalidad.® Segtin esta doctrina, todo efecto

5 sauksmyat tadanupalabdbir nabbavat karyatas tadupalabdhih

mahadadi tac ca karyam prakytiviripam saripam ca || 8|

¢ Para una discusién de la doctrina de satkaryavida en el samkhya, véase Lar-
son, 1975, pp. 31-40. También Tola y Dragonetti, 2008, pp. 535 y ss., y Arnau, 2012,

pp- 62y ss.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 421

es una transformacién de su causa, no una entidad comple-
tamente independiente de ella, ni una entidad que en un primer
momento no existia y que luego existe.” La metafora de la “raiz”
(miila) como causa de una planta adquiere mayor sentido si se
toma como ilustrativa de la doctrina satkaryavida.

En estrofas subsiguientes, I§varakrsna introduce una dis-
tincion entre vyakta y avyakta, aunque no es explicito respecto
a la relacion que esta dupla posee con (miila-) prakrti. Si nos
remitimos a la segunda estrofa, donde se afirma que la via del
conocimiento preferible es la que discierne entre el que conoce,
vyakta 'y avyakta, podemos suponer que vyakta y avyakta son
dos maneras diferentes de hacer referencia alo que no es purusa
(st entendemos, a su vez, que el que conoce —jia— es purusa).®
De vyakta, en estrofas subsiguientes, se afirma que posee causa
(hetumat), que es transitorio (anitya) y multiple (aneka), mien-
tras que de avyakta se dice que es lo contrario (SK 10). De am-
bos, a su vez, se asevera que estan compuestos por los tres guna
(triguna), que no tienen discernimiento (avivekin), que no son
conscientes (acetana) (SK 11). Es interesante sefialar, asimismo,
que en la decimoprimera karika, I$varakrsna contrasta vyakta
con pradhana, como si este Gltimo término aludiera a avyak-
ta,’ y contrapone ambos a puman, el hombre, vocablo que esta-
ria siendo utilizado para hacer referencia a “el que conoce”
(SK2) o a purusa (SK 3). Asi pues, el termino vyakta pareceria
abarcar los siete tattva que son prakrti-vikrti, es decir, producto-
resy ala vez una alteracién de un sustrato anterior, y los dieci-
séis que son vikdra, es decir, solamente derivados. Avyakta, por

7 Resulta esclarecedora la explicacién de Vacaspati a esta karika, donde clasifica
cuatro posiciones diferentes en torno a la relacién entre la causa y su efecto: 7) lo que es
se genera a partir de lo que no es; 7z) lo producido como efecto no es realmente existen-
te, es un desarrollo de lo uno que es; 777) lo que no es, es generado por lo que es; iv) lo
que es, es generado por lo que es. El samkhya sostiene la cuarta posicién.

¢ No hay que perder de vista, no obstante, que formulaciones previas a la de I¢-
varakrsna habrian hecho coincidir avyakta con purusa. Tal es el caso de Caraka y de
Pafica$ikha. Véase al respecto Dasgupta, 1932, pp.213 y ss.

? Las estrofas 37 y 57, en las que también aparece el término pradhana, pueden
ser leidas de esta manera.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



422 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

el contrario, comprende aquello o aquel momento o aspecto
que siendo prakrti no es vikrti o alteracién ni vikara o derivado.
Se podria afirmar, pues, que el término avyakta se aplica a la
misma realidad a la que se alude en la segunda estrofa con la ex-
presion miila-prakyti.

Examinemos una tltima estrofa para comprender mejor
la nocién de prakrti que nuestro texto articula.

Asi pues, este (conjunto) ha sido producido (krta) por prakyti, uno cuyo
extremo son los elementos (bbita) diferenciados y cuyo comienzo es
mahat. La finalidad es la liberacién de cada uno de los purusa. Esta labor
(de prakrti) es para otro, como si fuera para ella misma.!!

Esta estrofa nos brinda elementos importantes. Por una
parte, reafirma que los tattva desde buddhi o mahat hasta los ele-
mentos mas toscos son un conjunto producido por prakrti. Pero
aqui cabe una aclaracién: desde un punto de vista, sOlo buddpi
es producido por prakrti (SK22), mientras que el abamkara,
por e;emplo es producido por mabat, y varios de los tattva
que siguen, por el abamkara.”? Sin embargo, desde otros pun-
tos de vista, podemos afirmar que todos los tattva (excepto

19 Es interesante sefialar que los términos vyakta y avyakta aparecen en géne-
ro neutro en las kirika, y no pueden ser, por ende, atributos de prakrti. No concuerdo,
pues, con traducciones como “la materia manifiesta” y “la materia inmanifiesta” para
estos términos, respectivamente. Véase Villegas en Iévarakrsna, 2016, p. 57. Considero,
mas bien, que deben ser entendidos como sustantivos abstractos que categorizan los
distintos tattva: lo no manifestado (avyaktam) comprende (miila-)prakrti; lo mani-
festado (vyaktam) comprende los tattva desde mahat hasta los bhiita. En cierto modo,
no es incorrecto afirmar que estos términos aluden (indirectamente) a dos aspectos
de prakrti (como hacen Villegas y Pujol, 2018, pp. 165, por ejemplo); sin embargo,
creo que funcionan principalmente como dos categorias clasificatorias de los tatrva
sin incluir a purusa.

Wity esa prakytikrto mabadadivisesabbitaparyantah

pratipurusavimoksartham svirtha iva parartha arambbah || 56 ||

2 El abamkara o ego (lit. “hacedor del yo”) es el segundo principio derivado en
la produccién de prakrti, posterior al intelecto (buddhi o mabat). A partir del abamkara,
a su vez, surgen manas (la mente), las cinco facultades de la accién, las cinco del cono-
cimiento y los elementos sutiles (tanmatra). Para un anilisis con cierto detalle de esta
nocién, véanse Van Buitenen, 1957, pp. 15-25, y Arnau, 2012, pp. 73-75.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 423

purusa) son producidos por prakrti, y esto en dos sentidos: en
uno, todos son producidos por prakrti, bien inmediatamente
o bien mediatamente, en la medida en que prakyzi es la causa
primera de una cadena causal; pero, en un segundo sentido,
en la medida en que todos los tattva son ellos mismos trans-
formaciones de prakrti y no entidades aisladas de prakrti, ésta
siempre va a ser causa de los tattva, sin importar la cantidad
de transformaciones que sufran para llegar a ser lo que son: tal
como la arcilla puede adoptar formas mas simples o complejas
y siempre permanece siendo la raiz de estas formas, porque sin
la arcilla ni la mas simple ni la mas compleja de ellas podria
subsistir. Ahora bien, dado que la estrofa 22 afirma que mahat
procede de prakrti, lo que en la estrofa tercera era sefialado
con la expresion miila-prakrti, en ésta parece ser indicado con
el término prakrti simplemente. Las estrofas2, 10 y 11, pues,
nos permitirian afirmar que mala-prakrti, avyakta y pradhina
hacen referencia a lo mismo que se alude con el término prakrzi
en la estrofa 22.

La Gltima estrofa citada, por otra parte, introduce nuevos
conceptos fundamentales: prakrti emprende una actividad, una
labor (@rambha), y lo hace con una finalidad. El objeto que
persigue todo el desarrollo de prakrti, se afirma, pareceria ser
en beneficio de ella misma, pero en realidad esta orientado a
un beneficio ajeno. Esta finalidad es la liberaciéon definitiva de
cada uno de los purusa. Isvarakrsna ilustra esta idea con una
metafora muy esclarecedora en la estrofa siguiente.

Asi como la produccion de la leche inconsciente es la causa del creci-
miento de la cria, de la misma manera, la produccién de pradhana es 1a
causa de la liberacién de purusa.’®

Se puede afirmar que la leche de la madre no se produce
en beneficio de la madre, sino que, a pesar de que la leche no
es consciente de ello, se produce para beneficiar a la cria, que

B vatsavivrddhinimittam ksirasya yatha pravrttir ajfiasya
purusavimoksanimittam tatha pravrttih pradbanasya || 57|

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



424 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

es también quien disfruta conscientemente de la leche. De
la misma manera, prakrti-pradhana no se desarrolla en una
multiplicidad de tatrva para beneficiarse a st misma, sino que,
a pesar de no ser consciente, la finalidad de esta ardua serie
de transformaciones tiene por objeto la liberacion de purusa.

Traducciones modernas del término prakrti al espaiiol

Las traducciones de la Samkhya-Karika al espafiol son bastante
recientes, aunque no son muchas. Todas se alinean, no obs-
tante, a la tradicién ya establecida por la academia europea
para la traduccidn, principalmente al inglés, de los términos
basicos de la filosofia samkhya. Directas del sanscrito al espafiol
conocemos solamente cuatro traducciones. La de Daniel de
Palma publicada en 1992 en la revista Estudios de Asiay Africa,
editada por El Colegio de México; la de Rosalina Romero, de
2003, publicada por la filial argentina del Instituto de Yoga
de Lonavla;"1a de José Leon Herrera publicada en 2012 en Are-
té. Revista de Filosofia, y 1a de Laia Villegas publicada en 2016
por la editorial Kairos.

Revisemos las traducciones que estos especialistas hacen
de prakrti y los términos que hemos analizado en nuestro
trabajo:!®

4 Debo a Witu$ Milanowsky, alumno de la catedra de sanscrito de la Universidad

de Buenos Aires, haberme enterado de esta traduccion; él me comenté acerca de ella
me facilité una copia cuando lei una versién preliminar de este trabajo en las

y me facilit do 1 1 de este trab las IIT
Jornadas Internacionales sobre India, en Buenos Aires, en junio de 2019.

15 Reproduzco lo que figura en las traducciones, con respeto a la presencia
o ausencia de diacriticos, el uso de mayusculas y los signos de puntuacién. Alteré,
en algunos casos, el fraseo y el nimero, pero conservé, no obstante, los términos es-
pafioles.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



425

MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS...

* [ © 21uaxdfip o1red uo £ xefrwrs orred wo $9 sa[end sof ap
ezo[eInIeu ef ‘[seri03o1ed sey op] 01531 [o £ 0109]21uT [2 HOs anb 5019972 sns 9p Jrired € asILIYUT ApanJ “eISIXa ou anbrod ou [rins aruSUIEPEWIAIIXD
s anbiod ajqndeosaduur sa [ferprownid erview ], :0s€d 2159 UL [eI221] 0pO [9p 53 0U (¢G *d ‘9707 “CUSINEILAS]) SEI[TA 9P UOIONPLN BT

[e1uardsuoour] errarews

(591) 1iyrad

(05) ezoreanieu

«(€9)
n. ﬁwﬂu‘uoamu& N«h@u«&

(1+) 1010np0ad $9 OU
soronpoxd

owrod m,&hOpUSﬁOh& ojuel

(19) Terprownid errorewu

(prurgprad)

erowrtxd esned

(Top) miyvag

(0o¥) miyrig

(S6¢) migrad
(S6¢) esned sa ou

uoronpord
ap opeansar £ esned

(s6¢) zres
onb orue1 us 22iywrid

eZoJeInieN |

(09) ezoreInIEN] *|

ezofeanieu

eZafeInieN e
(61) F010npo1d 5o ou

saxoronpoxd
£ soronpoid

(61) opoa ap

uadrio ‘ezafenieN e

vuvgpvid
(981) 114374d

(c871) mayyvad

(0871) 143vad
(6£1) 1010npoid 2 ou

.:t\wxm
9P SIUOTOLDIJTPOUN SE

(£ u/6/1) TRAUSTWEPUN]
vZI[RINIRT /174y PAdr i

(¢8) puvgprid
(96) 2ndgypud

(05) 2dypad

(8) rizmad

(€) 21dzyrad vu

(¢) gohvriyia-triyvad

(¢) miyvad-vynu

(39 sv3op

(8vd) vaoutaf]

(8pd) oiawoy

(3pd) vurd aq

(rayrazyy) ouruiy]

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



426 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

Como se aprecia, las traducciones de “prakrti” y de los tér-
minos asociados con los que se le caracteriza poseen cierta
regularidad en la manera en que los traductores los entienden.
Es posible, no obstante, hacer algunos sefialamientos.

En primer lugar, todos los traductores encuentran que el
término prakrti es utilizado en dos sentidos diferentes en la ter-
cera karika. Tres de ellos (De Palma, Romero y Villegas) eli-
jen traducir el sentido que he identificado como categorial con
el término “productor”, mientras que Herrera lo traduce co-
mo “causa”. El sentido no categorial, que parece ser utilizado
como el nombre o vocablo técnico de un tattva y que aparece
en el compuesto mila-prakrti, es traducido como “naturaleza
(fundamental)”, “materia (primordial)”,’ etc. Ahora bien,
hay una diferencia en cémo los traductores comprenden el
compuesto prakrti-vikrtayah, ya que tres de ellos lo leen co-
mo copulativo y uno, De Palma, como un compuesto tat-
purusa. En cuanto a la traduccion del compuesto, vemos que
vierten “productor” o “causa” por prakrti, y “producto” o

“resultado de producc1on por vikrti. Si bien concuerdo basi-
camente con estas opciones, creo que el término “productor”,
en tanto nombre de agente, imprime un matiz distinto del
que posee el vocablo prakrti. Por su sufijo -ti, se trata de un
nombre de accion, e indica que, por ende, en tanto categoria,
el vocablo prakrti se identifica con la accion productora y no
meramente con una causa-agente productiva distinta de la ac-
tividad de produccion.” Es decir, la dualidad agente-accién no
parece estar presente, sino que ambos aspectos coinciden o se

16 Una traduccién similar de prakrti la brinda Arnau (2012, pp.52 y ss.) en su
libro sobre cosmologfas de India: “materia primordial”. En numerosas ocasiones, no
obstante, opta por dejar el término sanscrito. Tola y Dragonetti (2008, pp. 519 y ss.)
también vierten “materia primordial”.

7 Whitney (1986, p. 432) sefiala la posibilidad de que el sufijo -z forme agen-
tes, pero de género masculino. La estrofa no contiene elementos morfolégicos que
nos permitan dirimir si se trata de un sustantivo masculino o uno femenino en este ca-
$0, pero creo innecesario suponer que pueda tratarse de uno masculino. Los dicciona-
rios de Monier-Williams y de Huet, por otra parte, no atestiguan un uso masculino

de prakrti.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 427

identifican en la categoria. Un problema semejante se halla en
la traduccion de vikrti como “producto”, por lo cual prefiero la
traduccién “alteracion”.

En cuanto al vocablo prakrti en su uso de nombre de un
tattva (estrofas 8 y 50), los traductores optan por tres variantes.
La primera es dejar el término sin traducir, opcién que De
Palma, Herrera y Villegas eligen en mas de un caso y que pa-
rece la mas acertada. La segunda es volcar “naturaleza” (que
Romero escribe innecesariamente con mayuscula), alterna-
tiva cuyo meérito reconozco, si bien no se trata de una traduc-
cién verdaderamente, sino de una adaptacion de la nocién
de prakrti, cuya productividad le es definitoria, a la nocién de
naturaleza, que por su etimologia implica generacién y naci-
miento.”® La tercera es traducir como “materia”, opcién bas-
tante difundida en las traducciones al inglés y que, no obstan-
te, no funciona por traer aparejados los problemas relativos a
este concepto filoséfico, ajenos casi por completo a la historia
de la nocidn de prakrti.

Una aclaracién aparte merece la karika 50, que introduce
el término prakrti como una de las clasificaciones de los tusti o
contentamientos. Villegas pareceria entender que aqui se utili-
za con un nuevo sentido, lo que refleja en su traduccion como
“naturaleza” y en su glosario.”” Romero pareceria entender-
lo del mismo modo, en la medida en que no escribe el término
con mayuscula en este inico caso. De Palma y Herrera lo dejan
en sanscrito. Creo, por mi parte, que esta Gltima opcién es la
mas adecuada, ya que implica que el término no se utiliza con
un nuevo sentido en esta estrofa y que hace referencia al tattva.
El vocablo, de hecho, alude a un tipo de contentamiento que
puede surgir de aceptar la existencia de prakrti, y, por ende, la
presencia del término en el compuesto puede entenderse como

18 E] término “naturaleza” proviene del vocablo latino natura, derivado del ver-
bo nascor, nacer.

1 Véase el glosario de términos sanscritos que la autora incluye al final de su li-
bro, donde sefiala un tercer sentido de prakrti exclusivo de la estrofa 50. Villegas en
Tévarakrsna, 2016, p. 220.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



428 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

“(llamado) relativo a prakrti”. Tal contentamiento resultaria
en la creencia de que no es necesario practicar dhyina, por
ejemplo, dado que el discernimiento es una transformacion
propia de prakyti.”

En cuanto al término pradhana, Romero lo traduce igual
que prakyti (Naturaleza). De Palma, por su parte, deja la voz
sanscrita, mientras que Herrera traduce “causa primera” (di-
ferente del simple “causa” con el que traduce prakrti en la
karika 3). Villegas, a su vez, traduce “materia”.? Dada la identi-
ficacion del referente que creo que poseen pradhana y avyakta,
la opcién de Herrera parece acertada. En cuanto a la eleccion de
Romero, resulta demasiado forzado utilizar “Naturaleza” para
denominar un principio con poder generador, pero que no es
manifiesto y que, por ende, no puede ser captado directamente.

Consideraciones finales

La breve discusién de la presencia del término prakrti en el
tratado de I$varakrsna, de los términos utilizados para caracte-
rizar esta nocién y de las traducciones al espafiol permite hacer
distinciones finales.

Por una parte, el término prakrti aparece en el tratado
de dos modos diferentes, y uno de ellos con una variacién
interna. El primero es como una categoria clasificatoria de
los tattva, categoria que implica produccion. Hay siete tattva
que son prakrti: mabat, abamkara y los cinco tanmatra. Pero
mitla-prakyti, entendido como uno de los tattva, también seria
prakrti en este sentido. En cuanto al término mala-prakrti que
aparece en la estrofa tercera, el analisis de las estrofas 11 y 57,
tomadas junto con una comprension analoga de la presencia
del término en las estrofas 21 y 68, permite concluir que hace

2 Veéase el comentario de Vacaspati Misra a esta estrofa.

2 Villegas (en I$varakrsna, 2016, p.220), no obstante, en el glosario de su tra-
duccién de las karika, en la entrada, afirma que pradhina “es otro nombre para la
materia (prakrti) inmanifiesta”.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 429

referencia a lo mismo que el término pradhana. Mi comenta-
rio de las estrofas 2, 10 y 11 permite poner en correlacion los
términos miila-prakyti y pradhana, a su vez, con avyakta. Este
segundo uso de prakrti en el compuesto miila-prakyti también
es congruente con el del término prakrti en las estrofas 8, 56 y
22. Asi pues, los vocablos miila-prakyti, prakrti (como tattva),
avyakta y pradhana de las estrofas sefialadas, harian referencia
a la misma realidad. No obstante, cabe tener en cuenta que, si
en la estrofa 22 se afirma que s6lo mabat procede de prakrti, en
la karika 56 se asevera que toda esta emision (sarga, SK 54), que
abarca desde mahat hasta los elementos (bbita), es producida
(krta) por prakrti, asunto que también se discutié mas arriba.

Cabe mencionar, por Gltimo, que cuando el texto introduce
la nocion de purusa, suele hacerlo en contraste con lo que se
ha identificado como la serie mila-prakyti-prakrti-pradhana-
avyakta, con la finalidad de diferenciarlo de ella.”? Si tomamos
en cuenta que corrientes del samkhya preclasico identificaban
purusa con avyakta (véase Dasgupta, 1932, pp.213 y $s.), s
pueden leer estas estrofas como un intento de corregir esa vi-
sién y de enfatizar la concepcién dualista propia del samkhya
clasico.”> Un examen de la nocién de purusa y de su relacion
con prakrti, no obstante, corresponde a otro trabajo. <

Referencias

ARNAU, J. (2012). Cosmologias de la India. Védica, samkhbya y budista.
México: Fondo de Cultura Econémica.

2 Considérense los siguientes casos:

Términos de la oposicion Estrofas
pums-pradhana 11
purusa-pradhana 21
purusa-avyakta 58
purusa-prakrti 59, 61, 65

» Para una breve discusién en torno a la nocién de dualismo y su relacién con
el samklrya, véase Arnau, 2012, pp. 102-104.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



430 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 55, NUM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

DASGUPTA, S. (1932). A history of Indian philosophy. Vol.1. Londres:
Cambridge University Press.

DE Parma, D. (1992). Las Samkhya Karikas de Isvarakrsna. Estudios de
Asia y Africa, 27(1), 171-191. Recuperado de: https://estudios
deasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1321/
1321

HERRERA, J. L. (2012). Las estrofas del Samkhya de Ishvarakrishna.
Areté. Revista de Filosofia, 24(2), 387-402.

ISVARAKRSNA (2016). Samkhyakarika. Las estrofas del Samkbya. (Trad.,
introd. y coment. L. Villegas). Barcelona: Kairos.

JacoseN, K. (1994). Prakrti: The principle of matter in the sambkhya and
yoga systems of religious thought. (Tesis de doctorado). University
of California Santa Barbara, Los Angeles.

LARsON, G.]J. (1975). The notion of satkirya in Samkhya: Toward
a philosophical reconstruction. Philosophy East and West, 25(1),
31-40. https://doi.org/10.2307/1398430

LARSON, G.]. (1998). Classical Samkhya. An interpretation of its history
and meaning. Delhi: Motilal Banarsidass.

LARsON, G.]. y Bhattacharya, R.S. (1987). Encyclopedia of Indian
Philosophies. VolumeIV: Samkhya, a dualist tradition in In-
dian philosophy. Ed. Karl Potter. Delhi: Motilal Banarsidass.

MARTINO, G. (2018). Problemas historiograficos de la filosofia antigua
de India. El samkhya-yoga preclasico y la Katha Upanisad. Estu-
dios de Asia y Africa, 53(1), 119-150. https://doi.org/10.24201/
eaa.v5311.2300

Samkhya-Karika de ISsvarakysna (2003). (Trad. R. Romero) Buenos
Aires: Instituto de Yoga de Lonavla.

SRINIVASAN, A.S. (Ed.). (1967). Vicaspatimisras Tattvakaumudi. Ein
Beitrag zur Textkritik bei kontaminierter Uberlieferung. Ham-
burgo: Cram, De Gruyter & Co. https://doi.org/10.1515/
9783111721095

Tora, F. y Dragonetti, C. (2008). Filosofia de la India. Del Ve-
da al Vedanta. El sistema Simkhya. El mito de la oposicion
entre “pensamiento” indio y “filosofia” occidental. Barcelona:
Kairos.

VaN BUITENEN, J. A. B. (1957). Studies in Samkhya (I). Journal of the
American Oriental Society, 77(1), 15-25.

VILLEGAS, L. y Pujol, O. (2018). Diccionario del yoga. Historia, prdctica,
filosofta y mantras. Barcelona: Herder.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SAMKHYA. PROBLEMAS... 431

WEZLER, A. y Motegi, S. (Eds.) (1998). Yuktidipika. The most signifi-
cant commentary on the Samkhyakarika. Stuttgart: Franz Steiner.

WHrTNEY, W.D. (1896). A Sanskrit Grammar, including both the
classical language and the older dialects of the Veda and Brabhmana.
Leipzig: Breitkopf & Hirtel.

Gabriel Martino realizé un doctorado en filosofia en la Uni-
versidad de Buenos Aires con una tesis sobre la concepcion de
la mistica en la filosofia de Plotino en relacién con la misti-
ca de India. Sus estudios continuaron en la linea de la filoso-
fia comparada y de la filosofia de la religién y se centraron en la
concepcibn del si mismo en la Bhagavad Gita y en las Enéadas
de Plotino. Actualmente dirige dos proyectos de investigacion:
uno en la Universidad del Salvador sobre la concepcion del st
mismo en la Bhagavad Gita y en el neoplatonismo, y el otro en
la Universidad de Buenos Aires, sobre la concepcion del si mis-
mo en la filosofia samkhya-yoga de la India antigua. Es docente
de sanscrito en la Universidad de Buenos Aires, de griego en la
Universidad del Salvador, y de historia de la filosofia antigua
en ambas universidades. Desde 2018 se desempefia como in-
vestigador asistente en la carrera de investigador cientifico del
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas.

https://orcid.org/0000-0003-2454-2026
gabriel.filosofia@hotmail.com

https://doi.org/10.24201/eaa.v5512.2573



