
[415]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

Recepción: 8 de noviembre de 2019. / Aceptación: 5 de diciembre de 2019.

D.R. © 2020. Estudios de Asia y África 
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

CULTURA Y SOCIEDAD

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Traducir y comprender 
el sa¯mµkhya. Problemas 

hermenéuticos en torno a prakr µti

Translating and 
understanding Sa¯mµkhya: 

Hermeneutical issues regarding prakr µti

GABRIEL MARTINO
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina

Resumen: Se presenta un análisis del vocablo prakr‰ti, término téc-
nico y fundamental de la Sāmµkhya-Kārikā de Īśvarakr‰s‰n‰a. Se realiza 
el examen desde una doble perspectiva: una consiste en explorar el 
significado del término y de las nociones asociadas a él en su respectivo 
contexto textual para poder articular un sentido inmanente al tex- 
to de Īśvarakr‰s‰n‰a. Tal enfoque, no obstante, nos mantiene atados a 
la lengua sánscrita. La segunda perspectiva involucra una discusión 
de las traducciones de los términos examinados a la lengua española 

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   415 09/04/2020   05:07:25 p.m.



416	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

y retoma el análisis de la primera perspectiva. Esta estrategia permite 
comprender más cabalmente los términos sánscritos clave del texto 
y volver manifiestas las dificultades implicadas en la traducción del 
texto clásico de la escuela sāmµkhya.
	 Palabras clave: sāmµkhya; prakr‰ti; avyakta; pradhāna; traduc- 
ción.

Abstract: In this paper we examine the notion of prakr‰ti, a key tech­
nical term of Īśvarakr‰s‰n‰a’s Sāmµkhya-Kārikā. Our analysis takes two 
complementary approaches. One of them focuses on this term’s 
meaning and associated concepts in their textual context, in order to 
understand their signification immanent in Īśvarakr‰s‰n‰a’s treatise. This 
first approach limits us, however, to the Sanskrit language. The second 
one involves a discussion of the Spanish translations of the previ-
ously examined Sanskrit expressions. This dual strategy improves our 
understanding of some chief notions of the Sāmµkhya-Kārikā and 
reveals the difficulties of translating this classical Indian philosophi-
cal text.
	 Keywords: Sāmµkhya; prakr‰ti; avyakta; pradhāna; translation.

El darśana sāmµkhya es uno de los sistemas filosóficos más an- 
tiguos de India. Algunos estudiosos llegan incluso a identificar- 
lo con el pensamiento filosófico mismo de India antigua (Larson 
y Bhattacharya, 1987, p. xi). La tradición textual que nos trans-
mite esta corriente de pensamiento se remonta a las upanis‰ad 
más antiguas, aunque, en rigor, no es posible afirmar que las 
ideas en estos textos constituyan un sistema filosófico todavía 
(Martino, 2018, pp. 119-150).

La versión normativa o “clásica” del sāmµkhya es expuesta 
por Īśvarakr‰s‰n‰a en su Sāmµkhya-Kārikā, un texto breve escrito 
en verso, de unas 70 estrofas, que habría sido redactado alrede-
dor del siglo v e.c. Por la fecha tardía del tratado de Īśvarakr‰s‰n‰a, 
es posible afirmar que las ideas que el sāmµkhya clásico retoma 
y sistematiza ya habían estado presentes en los textos indios 
por más de mil años. El enorme espectro temporal que abarcan 
estas nociones alerta acerca de la inconveniencia de buscar los 

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   416 09/04/2020   05:07:25 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 417

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

mismos referentes o ideas subyacentes en términos que apare-
cen en obras compuestas en momentos tan distantes, incluso 
cuando se trate de los mismos vocablos. Un estudio completo 
de la noción de prakr‰ti en el pensamiento antiguo de India 
requiere, pues, de un examen de la evolución del sentido del 
término y de sus diferentes usos a lo largo de los siglos. Un tra- 
bajo semejante ha sido llevado a cabo por Jacobsen (1994), por 
ejemplo, aporte que ha significado una enorme contribución 
a la comprensión de la historia de la filosofía antigua de India 
y, en particular, del sāmµkhya.

En este trabajo se examina el significado del término prakr‰- 
ti en el contexto exclusivo del tratado de Īśvarakr‰s‰n‰a y desde 
una doble perspectiva. Por una parte, se revisa el sentido del 
término a partir de su etimología y en su contexto textual, a 
fin de articular un significado a la vez básico e inmanente al 
texto. Debido a que tal enfoque nos mantiene atados a la len- 
gua sánscrita, la segunda perspectiva incluye una discusión de 
las traducciones al español del término elegido y retoma el 
análisis de la primera perspectiva con la finalidad de enrique- 
cer la comprensión de los problemas involucrados en su tra-
ducción.

Prakr‰ti

El término prakr‰ti es un sustantivo femenino compuesto por: 
i) el prefijo pra-, que aporta el significado de “para delante” o 
también “fuera”, “en sentido opuesto” (away); ii) la raíz verbal 
kr- en grado cero, cuyo significado más general es “hacer”,1 y 
iii) el sufijo -ti, análogo al sufijo griego σις y que forma, en ge- 
neral, sustantivos femeninos de acción (véase, por ejemplo, 
Whitney, 1896, p. 432). De acuerdo con el análisis etimológico, 
pues, prakr‰ti significa algo así como proacción, procreación 

1 Cognado del latín creo (“crear”, “fabricar”) y del griego κραίνω (“lograr”, “conse- 
guir”. Más tardíamente, “ordenar”, “reinar”, “resultar”).

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   417 09/04/2020   05:07:25 p.m.



418	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

o producción. En el sāmµkhya de Īśvarakr‰s‰n‰a, no obstante, el 
término prakr‰ti no parece indicar meramente un proceso, sino 
que oscila entre un nombre técnico y una categoría clasificato-
ria. Adentrémonos, pues, en el texto.

En la primera kārikā, Īśvarakr‰s‰n‰a afirma que el deseo de 
conocer viene aparejado con el sufrimiento (duh‰kha), y que el 
objeto del conocimiento deseado es la eliminación del tormen- 
to causado por el sufrimiento. En la segunda kārikā, se distin- 
guen vías de conocimiento: la de lo visible (dr‰s‰t‰avat), la rela-
tiva al Veda (ānuśravika) y la del discernimiento (vijñāna) o 
conocimiento discriminador, que es preferible a las otras dos. 
Ahora bien, esta última vía conoce y discrimina entre tres 
clases de seres: el que conoce (jña), lo avyakta o no manifiesto, 
y lo vyakta o manifiesto. Tras estas estrofas preliminares, Īś- 
varakr‰s‰n‰a emprende una discusión y una enumeración de los 
componentes de la realidad, los tattva. En la tercera kārikā se 
introduce el término prakr‰ti.

mūlaprakr‰tir avikr‰tir mahadādyāh‰ prakr‰tivikr‰tayah‰ sapta
s‰od‰aśakas tu vikāro na prakr‰tir na vikr‰tih‰ purus‰ah‰ ║3║2

Para analizarla mejor, dividamos esta estrofa en cuatro par- 
tes:

1)	 mūlaprakr‰tir avikr‰tir = la prakr‰ti raíz es avikr‰ti
2)	 mahadādyāh‰ prakr‰tivikr‰tayah‰ sapta = los siete que comien-

zan por mahat son vikr‰ti y prakr‰ti
3)	 s‰od‰aśakas tu vikāro = pero dieciséis son (sólo) derivados
4)	 na prakr‰tir na vikr‰tih‰ purus‰ah‰ = purus‰a no es ni prakr‰ti ni 

vikr‰ti.

2 Sigo el texto sánscrito de la Sāmµkhyakārikā que aparece en Larson (1998, 
pp. 255-277). La edición de Wezler y Motegi (1998, pp. 278 y ss.) también ofrece el 
texto sánscrito de las kārikā extraído de la Yuktidīpikā, el comentario de Gaudapāda 
a la obra de Īśvarakr‰s‰n‰a. Srinivasan (1967) ofrece el texto de los manuscritos del co-
mentario de Vācaspati Miśra, el Tattvakaumudī. Las tres ediciones presentan pocas 
diferencias significativas.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   418 09/04/2020   05:07:25 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 419

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Comencemos por los términos avikr‰ti y vikr‰ti. Como 
se aprecia, ambos contienen la misma raíz, kr‰-, y el sufijo -ti, 
pero distintos prefijos: en un caso, a-, que niega, y en el otro, 
vi-, que implica división y diferenciación. Vikr‰ti, pues, puede 
entenderse como un proceso activo de diferenciación: “altera-
ción”. Mientras que avikr‰ti, como algo que no es una acción 
diferenciadora o una alteración. Mūla-prakr‰ti, por lo tanto (por 
ser avikr‰ti), no es una acción diferenciadora ni una alteración 
de otra cosa, de hecho, es la raíz (mūla) a partir de la cual tiene 
lugar la producción. Ahora bien, a continuación se afirma que 
siete principios, de los cuales el primero es mahat,3 término con 
el que se alude al principio también conocido como buddhi o 
intelecto, son tanto prakr‰ti como vikr‰ti.4 De esta explicación 
sobre el último término podemos comprender con claridad 
que aquí se afirma que estos siete tattva sí son una alteración 
(de otra cosa): de mūla-prakr‰ti, de la prakr‰ti raíz. Pero también 
son, según Īśvarakr‰s‰n‰a, prakr‰ti. Aparentemente, el término 
no se utiliza en este segundo caso para designar o nombrar un 
tattva, es decir, una de las veinticinco realidades distinguidas 
por la filosofía sāmµkhya, sino que se usa como categoría clasi-
ficatoria de los tattva. En este sentido, es clave el agregado del 
término “mūla” o raíz al término prakr‰ti la primera vez que 
éste aparece en el texto, pues mediante ese compuesto se estaría 
denominando una realidad o tattva primordial. En el caso de 
mahat y de los otros seis tattva de la serie, en el segundo punto 
sólo se afirma que son o implican una producción, porque, de 
hecho, producen otros tattva. El tercer punto asevera que hay 
dieciséis tattva que sólo son derivados (vikāra), es decir, que 
no son prakr‰ti, pues no producen otros tattva. Por último, en 

3 Buddhi o intelecto, ahamµkāra o ego, y los cinco tanmātra o elementos sutiles.
4 Interpreto, pues, el compuesto prakr‰ti-vikr‰tayah‰ como copulativo con función 

predicativa respecto de sapta, y no como un compuesto tat-purus‰a, que debería traducir-
se “son vikr‰ti (alteraciones) de prakr‰ti”. Sigo en esta lectura el comentario de Vācaspati 
Miśra, el Tattvakaumudī, que al disertar sobre la tercera kārikā explica el compuesto: 
prakr‰tayaś ca tā vikr‰tayaś ceti prakr‰tivikr‰tayah‰ sapta. Véase Srinivasan, 1967, pp. 76-77. 
Como veremos, no todos los traductores entienden de esta manera el compuesto.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   419 09/04/2020   05:07:25 p.m.



420	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

el quinto punto se afirma que purus‰a no es ni prakr‰ti, pues no 
produce nada, ni tampoco es una alteración de otro tattva, co- 
mo era el caso de buddhi o mahat, por ejemplo.

Como se observa, en la tercera kārikā de su tratado Īśva­
rakr‰s‰n‰a parece utilizar el término prakr‰ti como una categoría 
clasificatoria que alude a la acción y al poder productor de un 
tattva. Aquellos tattva que producen son prakr‰ti, y los que no 
producen, no. La fuente primera de esta producción de tattva, a 
su vez, es aludida mediante el compuesto mūla-prakr‰ti, es decir, 
la producción en su estado germinal, la raíz de toda producción. 
El uso de la metáfora botánica resulta muy sugerente y nos 
comunica que, si bien no se ve, la raíz no puede faltar porque 
es lo que permite que todo el organismo subsista y a partir del 
cual crece. Īśvarakr‰s‰n‰a retoma su discusión del término prakr‰ti 
en la octava kārikā. Allí afirma:

La no captación de ésta es a causa de su sutileza, no a causa de su inexis-
tencia. La captación de ésta es a partir de lo que ha de ser producido. Y 
esto que ha de ser producido, cuyo comienzo es mahat, es semejante 
y desemejante a prakr‰ti.5

En esta estrofa, Īśvarakr‰s‰n‰a utiliza el término prakr‰ti nue-
vamente, pero parece que ha dejado de lado su uso categorial 
y aplica el vocablo como nombre para aludir al principio 
primordial, lo que en la tercera estrofa se nombraba mediante 
el compuesto mūla-prakr‰ti. Ahora bien, se afirma que prakr‰ti 
es sutil y que esta sutileza imposibilita aprehenderla (de modo 
directo). Se agrega, asimismo, que el resultado que de ella 
surge es lo que permite inferir su existencia, dado que, si no 
existiera, no existiría su resultado, que es a la vez semejante 
y desemejante a ella. Esta argumentación presupone la teoría 
satkāryavāda de la causalidad.6 Según esta doctrina, todo efecto 

5 sauks‰myāt tadanupalabdhir nābhāvāt kāryatas tadupalabdhih‰
mahadādi tac ca kāryamµ prakr‰tivirūpamµ sarūpamµ ca ║8║
6 Para una discusión de la doctrina de satkāryavāda en el sāmµkhya, véase Lar-

son, 1975, pp. 31-40. También Tola y Dragonetti, 2008, pp. 535 y ss., y Arnau, 2012, 
pp. 62 y ss.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   420 09/04/2020   05:07:25 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 421

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

es una transformación de su causa, no una entidad comple- 
tamente independiente de ella, ni una entidad que en un primer 
momento no existía y que luego existe.7 La metáfora de la “raíz” 
(mūla) como causa de una planta adquiere mayor sentido si se 
toma como ilustrativa de la doctrina satkāryavāda.

En estrofas subsiguientes, Īśvarakr‰s‰n‰a introduce una dis-
tinción entre vyakta y avyakta, aunque no es explícito respecto 
a la relación que esta dupla posee con (mūla-) prakr‰ti. Si nos 
remitimos a la segunda estrofa, donde se afirma que la vía del 
conocimiento preferible es la que discierne entre el que conoce, 
vyakta y avyakta, podemos suponer que vyakta y avyakta son 
dos maneras diferentes de hacer referencia a lo que no es purus‰a 
(si entendemos, a su vez, que el que conoce —jña— es purus‰a).8 
De vyakta, en estrofas subsiguientes, se afirma que posee causa 
(hetumat), que es transitorio (anitya) y múltiple (aneka), mien-
tras que de avyakta se dice que es lo contrario (SK 10). De am-
bos, a su vez, se asevera que están compuestos por los tres gun‰a 
(trigun‰a), que no tienen discernimiento (avivekin), que no son 
conscientes (acetana) (SK 11). Es interesante señalar, asimismo, 
que en la decimoprimera kārikā, Īśvarakr‰s‰n‰‰a contrasta vyakta 
con pradhāna, como si este último término aludiera a avyak- 
ta,9 y contrapone ambos a pumān, el hombre, vocablo que esta- 
ría siendo utilizado para hacer referencia a “el que conoce” 
(SK 2) o a purus‰a (SK 3). Así pues, el termino vyakta parecería 
abarcar los siete tattva que son prakr‰ti-vikr‰ti, es decir, producto-
res y a la vez una alteración de un sustrato anterior, y los dieci-
séis que son vikāra, es decir, solamente derivados. Avyakta, por 

7 Resulta esclarecedora la explicación de Vācaspati a esta kārikā, donde clasifica 
cuatro posiciones diferentes en torno a la relación entre la causa y su efecto: i) lo que es 
se genera a partir de lo que no es; ii) lo producido como efecto no es realmente existen- 
te, es un desarrollo de lo uno que es; iii) lo que no es, es generado por lo que es; iv) lo 
que es, es generado por lo que es. El sāmµkhya sostiene la cuarta posición.

8 No hay que perder de vista, no obstante, que formulaciones previas a la de Īś- 
varakr‰s‰n‰a habrían hecho coincidir avyakta con purus‰a. Tal es el caso de Caraka y de 
Pañcaśikha. Véase al respecto Dasgupta, 1932, pp. 213 y ss.

9 Las estrofas 37 y 57, en las que también aparece el término pradhāna, pueden 
ser leídas de esta manera.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   421 09/04/2020   05:07:26 p.m.



422	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

el contrario, comprende aquello o aquel momento o aspecto 
que siendo prakr‰ti no es vikr‰ti o alteración ni vikāra o derivado. 
Se podría afirmar, pues, que el término avyakta se aplica a la 
misma realidad a la que se alude en la segunda estrofa con la ex- 
presión mūla-prakr‰ti.10

Examinemos una última estrofa para comprender mejor 
la noción de prakr‰ti que nuestro texto articula.

Así pues, este (conjunto) ha sido producido (kr‰ta) por prakr‰ti, uno cuyo 
extremo son los elementos (bhūta) diferenciados y cuyo comienzo es 
mahat. La finalidad es la liberación de cada uno de los purus‰a. Esta labor 
(de prakr‰ti) es para otro, como si fuera para ella misma.11

Esta estrofa nos brinda elementos importantes. Por una 
parte, reafirma que los tattva desde buddhi o mahat hasta los ele- 
mentos más toscos son un conjunto producido por prakr‰ti. Pero 
aquí cabe una aclaración: desde un punto de vista, sólo buddhi 
es producido por prakr‰ti (SK 22), mientras que el ahamµkāra, 
por ejemplo, es producido por mahat, y varios de los tattva 
que siguen, por el ahamµkāra.12 Sin embargo, desde otros pun-
tos de vista, podemos afirmar que todos los tattva (excepto 

10 Es interesante señalar que los términos vyakta y avyakta aparecen en géne- 
ro neutro en las kārikā, y no pueden ser, por ende, atributos de prakr‰ti. No concuerdo, 
pues, con traducciones como “la materia manifiesta” y “la materia inmanifiesta” para 
estos términos, respectivamente. Véase Villegas en Īśvarakr‰s‰n‰a, 2016, p. 57. Considero, 
más bien, que deben ser entendidos como sustantivos abstractos que categorizan los 
distintos tattva: lo no manifestado (avyaktam) comprende (mūla-)prakr‰ti; lo mani- 
festado (vyaktam) comprende los tattva desde mahat hasta los bhūta. En cierto modo, 
no es incorrecto afirmar que estos términos aluden (indirectamente) a dos aspectos 
de prakr‰ti (como hacen Villegas y Pujol, 2018, pp. 165, por ejemplo); sin embargo, 
creo que funcionan principalmente como dos categorías clasificatorias de los tattva 
sin incluir a purus‰a.

11 ity es‰a prakr‰tikr‰to mahadādiviśes‰abhūtaparyantah‰
pratipurus‰avimoks‰ārthamµ svārtha iva parārtha ārambhah‰ ║56║
12 El ahamµkāra o ego (lit. “hacedor del yo”) es el segundo principio derivado en 

la producción de prakr‰ti, posterior al intelecto (buddhi o mahat). A partir del ahamµkāra, 
a su vez, surgen manas (la mente), las cinco facultades de la acción, las cinco del cono-
cimiento y los elementos sutiles (tanmātra). Para un análisis con cierto detalle de esta 
noción, véanse Van Buitenen, 1957, pp. 15-25, y Arnau, 2012, pp. 73-75.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   422 09/04/2020   05:07:26 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 423

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

purus‰a) son producidos por prakr‰ti, y esto en dos sentidos: en 
uno, todos son producidos por prakr‰ti, bien inmediatamente 
o bien mediatamente, en la medida en que prakr‰ti es la causa 
primera de una cadena causal; pero, en un segundo sentido, 
en la medida en que todos los tattva son ellos mismos trans-
formaciones de prakr‰ti y no entidades aisladas de prakr‰ti, ésta 
siempre va a ser causa de los tattva, sin importar la cantidad 
de transformaciones que sufran para llegar a ser lo que son: tal 
como la arcilla puede adoptar formas más simples o complejas 
y siempre permanece siendo la raíz de estas formas, porque sin 
la arcilla ni la más simple ni la más compleja de ellas podría 
subsistir. Ahora bien, dado que la estrofa 22 afirma que mahat 
procede de prakr‰ti, lo que en la estrofa tercera era señalado 
con la expresión mūla-prakr‰ti, en ésta parece ser indicado con 
el término prakr‰ti simplemente. Las estrofas 2, 10 y 11, pues, 
nos permitirían afirmar que mūla-prakr‰ti, avyakta y pradhāna 
hacen referencia a lo mismo que se alude con el término prakr‰ti 
en la estrofa 22.

La última estrofa citada, por otra parte, introduce nuevos 
conceptos fundamentales: prakr‰ti emprende una actividad, una 
labor (ārambha), y lo hace con una finalidad. El objeto que 
persigue todo el desarrollo de prakr‰ti, se afirma, parecería ser 
en beneficio de ella misma, pero en realidad está orientado a 
un beneficio ajeno. Esta finalidad es la liberación definitiva de 
cada uno de los purus‰a. Īśvarakr‰s‰n‰a ilustra esta idea con una 
metáfora muy esclarecedora en la estrofa siguiente.

Así como la producción de la leche inconsciente es la causa del creci-
miento de la cría, de la misma manera, la producción de pradhāna es la 
causa de la liberación de purus‰a.13

Se puede afirmar que la leche de la madre no se produce 
en beneficio de la madre, sino que, a pesar de que la leche no 
es consciente de ello, se produce para beneficiar a la cría, que 

13 vatsavivr‰ddhinimittamµ ks‰īrasya yathā pravr‰ttir ajñasya
purus‰avimoks‰animittamµ tathā pravr‰ttih‰ pradhānasya ║57║

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   423 09/04/2020   05:07:26 p.m.



424	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

es también quien disfruta conscientemente de la leche. De 
la misma manera, prakr‰ti-pradhāna no se desarrolla en una 
multiplicidad de tattva para beneficiarse a sí misma, sino que, 
a pesar de no ser consciente, la finalidad de esta ardua serie 
de transformaciones tiene por objeto la liberación de purus‰a.

Traducciones modernas del término prakr‰ti al español

Las traducciones de la Sāmµkhya-Kārikā al español son bastante 
recientes, aunque no son muchas. Todas se alinean, no obs-
tante, a la tradición ya establecida por la academia europea 
para la traducción, principalmente al inglés, de los términos 
básicos de la filosofía sāmµkhya. Directas del sánscrito al español 
conocemos solamente cuatro traducciones. La de Daniel de 
Palma publicada en 1992 en la revista Estudios de Asia y África, 
editada por El Colegio de México; la de Rosalina Romero, de 
2003, publicada por la filial argentina del Instituto de Yoga 
de Lonavla;14 la de José León Herrera publicada en 2012 en Are- 
té. Revista de Filosofía, y la de Laia Villegas publicada en 2016 
por la editorial Kairós.

Revisemos las traducciones que estos especialistas hacen 
de prakr‰ti y los términos que hemos analizado en nuestro 
trabajo:15

14 Debo a Wituś Milanowsky, alumno de la cátedra de sánscrito de la Universidad 
de Buenos Aires, haberme enterado de esta traducción; él me comentó acerca de ella 
y me facilitó una copia cuando leí una versión preliminar de este trabajo en las III 
Jornadas Internacionales sobre India, en Buenos Aires, en junio de 2019.

15 Reproduzco lo que figura en las traducciones, con respeto a la presencia 
o ausencia de diacríticos, el uso de mayúsculas y los signos de puntuación. Alteré, 
en algunos casos, el fraseo y el número, pero conservé, no obstante, los términos es- 
pañoles.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   424 09/04/2020   05:07:26 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 425

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Té
rm

in
o 

(k
ār

ik
ā)

m
ūl

a-
pr

ak
r‰t

i (
3)

pr
ak

r‰t
i-v

ik
r‰t

ay
ah

‰ (3
)

na
 p

ra
kr

‰ti 
(3

)

pr
ak

r‰t
i (

8)

pr
ak

r‰t
i (

50
)

pr
ak

r‰t
i (

56
)

pr
ad

hā
na

 (5
7)

D
e P

al
m

a 
(p

ág
.)

m
ul

ap
ra

kr
ti/

na
tu

ra
le

za
 

fu
nd

am
en

ta
l (

17
9/

n.
 7

)

la
s m

od
ifi

ca
ci

on
es

 d
e 

pr
ak

rt
i

no
 e

s p
ro

du
ct

or
 (1

79
)

pr
ak

rt
i (

18
0)

pr
ak

rt
i (

18
5)

pr
ak

rt
i (

18
6)

pr
ad

ha
na

R
om

er
o 

(p
ág

.)

La
 N

at
ur

al
ez

a,
 o

ri
ge

n 
de

 to
do

 (1
9)

pr
od

uc
to

s y
 

pr
od

uc
to

re
s

no
 e

s p
ro

du
ct

or
 (1

9)

la
 N

at
ur

al
ez

a

na
tu

ra
le

za

la
 N

at
ur

al
ez

a 
(6

0)

la
 N

at
ur

al
ez

a

H
er

re
ra

 (p
ág

.)

pr
ak

r‰t
i e

n 
ta

nt
o 

qu
e 

ra
íz

 (3
95

)

ca
us

a 
y 

re
su

lta
do

 d
e 

pr
od

uc
ci

ón

no
 e

s c
au

sa
 (3

95
)

Pr
ak

r‰t
i (

39
5)

Pr
ak

r‰t
i (

40
0)

Pr
ak

r‰t
i (

40
1)

ca
us

a 
pr

im
er

a 
(p

ra
dh

ān
a)

V
ill

eg
as

 (p
ág

.)

m
at

er
ia

 p
ri

m
or

di
al

 (4
1)

ta
nt

o 
pr

od
uc

to
ra

s c
om

o 
pr

od
uc

to
s

no
 e

s p
ro

du
ct

or
 (4

1)

m
at

er
ia

 p
ri

m
or

di
al

 ? 
(5

3)
*

na
tu

ra
le

za
 (5

0)

pr
ak

r‰t
i (

16
5)

m
at

er
ia

 [i
nc

on
sc

ie
nt

e]

* 
La

 tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
V

ill
eg

as
 (Ī

śv
ar

ak
r‰s

‰n‰a
, 2

01
6,

 p
. 5

3)
 n

o 
es

 d
el

 to
do

 li
te

ra
l e

n 
es

te
 c

as
o:

 “
[L

a 
m

at
er

ia
 p

ri
m

or
di

al
] e

s i
m

pe
rc

ep
tib

le
 p

or
qu

e 
es

 
ex

tr
em

ad
am

en
te

 su
til

, n
o 

po
rq

ue
 n

o 
ex

ist
a.

 P
ue

de
 in

fe
ri

rs
e 

a 
pa

rt
ir

 d
e 

su
s e

fe
ct

os
, q

ue
 so

n 
el

 in
te

le
ct

o 
y 

el
 r

es
to

 [d
e 

la
s c

at
eg

or
ía

s]
, l

a 
na

tu
ra

le
za

 
de

 lo
s c

ua
le

s e
s e

n 
pa

rt
e 

sim
ila

r 
y 

en
 p

ar
te

 d
ife

re
nt

e 
a 

el
la

”.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   425 09/04/2020   05:07:26 p.m.



426	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Como se aprecia, las traducciones de “prakr‰ti” y de los tér- 
minos asociados con los que se le caracteriza poseen cierta 
regularidad en la manera en que los traductores los entienden. 
Es posible, no obstante, hacer algunos señalamientos.

En primer lugar, todos los traductores encuentran que el 
término prakr‰ti es utilizado en dos sentidos diferentes en la ter- 
cera kārikā. Tres de ellos (De Palma, Romero y Villegas) eli- 
jen traducir el sentido que he identificado como categorial con 
el término “productor”, mientras que Herrera lo traduce co- 
mo “causa”. El sentido no categorial, que parece ser utilizado 
como el nombre o vocablo técnico de un tattva y que aparece 
en el compuesto mūla-prakr‰ti, es traducido como “naturaleza 
(fundamental)”, “materia (primordial)”,16 etc. Ahora bien, 
hay una diferencia en cómo los traductores comprenden el 
compuesto prakr‰ti-vikr‰tayah‰, ya que tres de ellos lo leen co- 
mo copulativo y uno, De Palma, como un compuesto tat-
purus‰a. En cuanto a la traducción del compuesto, vemos que 
vierten “productor” o “causa” por prakr‰ti, y “producto” o 
“resultado de producción” por vikr‰ti. Si bien concuerdo bási-
camente con estas opciones, creo que el término “productor”, 
en tanto nombre de agente, imprime un matiz distinto del 
que posee el vocablo prakr‰ti. Por su sufijo -ti, se trata de un 
nombre de acción, e indica que, por ende, en tanto categoría, 
el vocablo prakr‰ti se identifica con la acción productora y no 
meramente con una causa-agente productiva distinta de la ac-
tividad de producción.17 Es decir, la dualidad agente-acción no 
parece estar presente, sino que ambos aspectos coinciden o se 

16 Una traducción similar de prakr‰ti la brinda Arnau (2012, pp. 52 y ss.) en su 
libro sobre cosmologías de India: “materia primordial”. En numerosas ocasiones, no 
obstante, opta por dejar el término sánscrito. Tola y Dragonetti (2008, pp. 519 y ss.) 
también vierten “materia primordial”.

17 Whitney (1986, p. 432) señala la posibilidad de que el sufijo -ti forme agen- 
tes, pero de género masculino. La estrofa no contiene elementos morfológicos que 
nos permitan dirimir si se trata de un sustantivo masculino o uno femenino en este ca- 
so, pero creo innecesario suponer que pueda tratarse de uno masculino. Los dicciona-
rios de Monier-Williams y de Huet, por otra parte, no atestiguan un uso masculino 
de prakr‰ti.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   426 09/04/2020   05:07:26 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 427

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

identifican en la categoría. Un problema semejante se halla en 
la traducción de vikr‰ti como “producto”, por lo cual prefiero la 
traducción “alteración”.

En cuanto al vocablo prakr‰ti en su uso de nombre de un 
tattva (estrofas 8 y 50), los traductores optan por tres variantes. 
La primera es dejar el término sin traducir, opción que De 
Palma, Herrera y Villegas eligen en más de un caso y que pa- 
rece la más acertada. La segunda es volcar “naturaleza” (que 
Romero escribe innecesariamente con mayúscula), alterna- 
tiva cuyo mérito reconozco, si bien no se trata de una traduc-
ción verdaderamente, sino de una adaptación de la noción 
de prakr‰ti, cuya productividad le es definitoria, a la noción de 
naturaleza, que por su etimología implica generación y naci-
miento.18 La tercera es traducir como “materia”, opción bas-
tante difundida en las traducciones al inglés y que, no obstan- 
te, no funciona por traer aparejados los problemas relativos a 
este concepto filosófico, ajenos casi por completo a la historia 
de la noción de prakr‰ti.

Una aclaración aparte merece la kārikā 50, que introduce 
el término prakr‰ti como una de las clasificaciones de los tus‰t‰i o 
contentamientos. Villegas parecería entender que aquí se utili- 
za con un nuevo sentido, lo que refleja en su traducción como 
“naturaleza” y en su glosario.19 Romero parecería entender- 
lo del mismo modo, en la medida en que no escribe el término 
con mayúscula en este único caso. De Palma y Herrera lo dejan 
en sánscrito. Creo, por mi parte, que esta última opción es la 
más adecuada, ya que implica que el término no se utiliza con 
un nuevo sentido en esta estrofa y que hace referencia al tattva. 
El vocablo, de hecho, alude a un tipo de contentamiento que 
puede surgir de aceptar la existencia de prakr‰ti, y, por ende, la 
presencia del término en el compuesto puede entenderse como 

18 El término “naturaleza” proviene del vocablo latino natura, derivado del ver- 
bo nascor, nacer.

19 Véase el glosario de términos sánscritos que la autora incluye al final de su li- 
bro, donde señala un tercer sentido de prakr‰ti exclusivo de la estrofa 50. Villegas en 
Īśvarakr‰s‰n‰a, 2016, p. 220.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   427 09/04/2020   05:07:26 p.m.



428	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

“(llamado) relativo a prakr‰ti”. Tal contentamiento resultaría 
en la creencia de que no es necesario practicar dhyāna, por 
ejemplo, dado que el discernimiento es una transformación 
propia de prakr‰ti.20

En cuanto al término pradhāna, Romero lo traduce igual 
que prakr‰ti (Naturaleza). De Palma, por su parte, deja la voz 
sánscrita, mientras que Herrera traduce “causa primera” (di- 
ferente del simple “causa” con el que traduce prakr‰ti en la 
kārikā 3). Villegas, a su vez, traduce “materia”.21 Dada la identi-
ficación del referente que creo que poseen pradhāna y avyakta, 
la opción de Herrera parece acertada. En cuanto a la elección de 
Romero, resulta demasiado forzado utilizar “Naturaleza” para 
denominar un principio con poder generador, pero que no es 
manifiesto y que, por ende, no puede ser captado directamente.

Consideraciones finales

La breve discusión de la presencia del término prakr‰ti en el 
tratado de Īśvarakr‰s‰n‰a, de los términos utilizados para caracte­
rizar esta noción y de las traducciones al español permite hacer 
distinciones finales.

Por una parte, el término prakr‰ti aparece en el tratado 
de dos modos diferentes, y uno de ellos con una variación 
interna. El primero es como una categoría clasificatoria de 
los tattva, categoría que implica producción. Hay siete tattva 
que son prakr‰ti: mahat, ahamµkāra y los cinco tanmātra. Pero 
mūla-prakr‰ti, entendido como uno de los tattva, también sería 
prakr‰ti en este sentido. En cuanto al término mūla-prakr‰ti que 
aparece en la estrofa tercera, el análisis de las estrofas 11 y 57, 
tomadas junto con una comprensión análoga de la presencia 
del término en las estrofas 21 y 68, permite concluir que hace 

20 Véase el comentario de Vācaspati Miśra a esta estrofa.
21 Villegas (en Īśvarakr‰s‰n‰a, 2016, p. 220), no obstante, en el glosario de su tra-

ducción de las kārikā, en la entrada, afirma que pradhāna “es otro nombre para la 
materia (prakr‰ti) inmanifiesta”.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   428 09/04/2020   05:07:26 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 429

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

referencia a lo mismo que el término pradhāna. Mi comenta-
rio de las estrofas 2, 10 y 11 permite poner en correlación los 
términos mūla-prakr‰ti y pradhāna, a su vez, con avyakta. Este 
segundo uso de prakr‰ti en el compuesto mūla-prakr‰ti también 
es congruente con el del término prakr‰ti en las estrofas 8, 56 y 
22. Así pues, los vocablos mūla-prakr‰ti, prakr‰ti (como tattva), 
avyakta y pradhāna de las estrofas señaladas, harían referencia 
a la misma realidad. No obstante, cabe tener en cuenta que, si 
en la estrofa 22 se afirma que sólo mahat procede de prakr‰ti, en 
la kārikā 56 se asevera que toda esta emisión (sarga, SK 54), que 
abarca desde mahat hasta los elementos (bhūta), es producida 
(kr‰ta) por prakr‰ti, asunto que también se discutió más arriba.

Cabe mencionar, por último, que cuando el texto introduce 
la noción de purus‰a, suele hacerlo en contraste con lo que se 
ha identificado como la serie mūla-prakr‰ti-prakr‰ti-pradhāna-
avyakta, con la finalidad de diferenciarlo de ella.22 Si tomamos 
en cuenta que corrientes del sāmµkhya preclásico identificaban 
purus‰a con avyakta (véase Dasgupta, 1932, pp. 213 y ss.), se 
pueden leer estas estrofas como un intento de corregir esa vi-
sión y de enfatizar la concepción dualista propia del sāmµkhya 
clásico.23 Un examen de la noción de purus‰a y de su relación 
con prakr‰ti, no obstante, corresponde a otro trabajo. v

Referencias

Arnau, J. (2012). Cosmologías de la India. Védica, sāmµkhya y budista. 
México: Fondo de Cultura Económica.

22 Considérense los siguientes casos:

Términos de la oposición	 Estrofas

pumµs-pradhāna	 11
purus‰a-pradhāna	 21
purus‰a-avyakta	 58
purus‰a-prakr‰ti	 59, 61, 65

23 Para una breve discusión en torno a la noción de dualismo y su relación con 
el sāmµkhya, véase Arnau, 2012, pp. 102-104.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   429 09/04/2020   05:07:26 p.m.



430	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 55, NÚM. 2 (172), 2020, PP. 415-432

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Dasgupta, S. (1932). A history of Indian philosophy. Vol. I. Londres: 
Cambridge University Press.

De Palma, D. (1992). Las Samkhya Karikas de Isvarakrsna. Estudios de 
Asia y África, 27(1), 171-191. Recuperado de: https://estudios 
deasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1321/ 
1321

Herrera, J. L. (2012). Las estrofas del Sāmµkhya de Ishvarakrishna. 
Areté. Revista de Filosofía, 24(2), 387-402.

Īśvarakr‰s‰n‰a (2016). Sāmµkhyakārikā. Las estrofas del Sāmµkhya. (Trad., 
introd. y coment. L. Villegas). Barcelona: Kairós.

Jacobsen, K. (1994). Prakr‰ti: The principle of matter in the sāmµkhya and 
yoga systems of religious thought. (Tesis de doctorado). University 
of California Santa Barbara, Los Ángeles.

Larson, G. J. (1975). The notion of satkārya in Sāmµkhya: Toward 
a philosophical reconstruction. Philosophy East and West, 25(1), 
31-40. https://doi.org/10.2307/1398430

Larson, G. J. (1998). Classical Sāmµkhya. An interpretation of its history 
and meaning. Delhi: Motilal Banarsidass.

Larson, G. J. y Bhattacharya, R. S. (1987). Encyclopedia of Indian 
Philosophies. Volume IV: Sāmµkhya, a dualist tradition in In- 
dian philosophy. Ed. Karl Potter. Delhi: Motilal Banarsidass.

Martino, G. (2018). Problemas historiográficos de la filosofía antigua 
de India. El sāmµkhya-yoga preclásico y la Kat‰ha Upanis‰ad. Estu- 
dios de Asia y África, 53(1), 119-150. https://doi.org/10.24201/
eaa.v53i1.2300

Sāmµkhya-Kārikā de Īśvarakr‰s‰n‰a (2003). (Trad. R. Romero) Buenos 
Aires: Instituto de Yoga de Lonavla.

Srinivasan, A. S. (Ed.). (1967). Vācaspatimiśras Tattvakaumudī. Ein 
Beitrag zur Textkritik bei kontaminierter Überlieferung. Ham-
burgo: Cram, De Gruyter & Co. https://doi.org/10.1515/ 
9783111721095

Tola, F. y Dragonetti, C. (2008). Filosofía de la India. Del Ve- 
da al Vedānta. El sistema Sāmµkhya. El mito de la oposición 
entre “pensamiento” indio y “filosofía” occidental. Barcelona: 
Kairós.

Van Buitenen, J. A. B. (1957). Studies in Sāmµkhya (II). Journal of the 
American Oriental Society, 77(1), 15-25.

Villegas, L. y Pujol, O. (2018). Diccionario del yoga. Historia, práctica, 
filosofía y mantras. Barcelona: Herder.

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   430 09/04/2020   05:07:26 p.m.



MARTINO: TRADUCIR Y COMPRENDER EL SĀMµKHYA. PROBLEMAS… 	 431

https://doi.org/10.24201/eaa.v55i2.2573

Wezler, A. y Motegi, S. (Eds.) (1998). Yuktidīpikā. The most signifi-
cant commentary on the Sāmµkhyakārikā. Stuttgart: Franz Steiner.

Whitney, W. D. (1896). A Sanskrit Grammar, including both the 
classical language and the older dialects of the Veda and Brahmana. 
Leipzig: Breitkopf & Härtel.

Gabriel Martino realizó un doctorado en filosofía en la Uni-
versidad de Buenos Aires con una tesis sobre la concepción de 
la mística en la filosofía de Plotino en relación con la místi- 
ca de India. Sus estudios continuaron en la línea de la filoso- 
fía comparada y de la filosofía de la religión y se centraron en la 
concepción del sí mismo en la Bhagavad Gītā y en las Enéadas 
de Plotino. Actualmente dirige dos proyectos de investigación: 
uno en la Universidad del Salvador sobre la concepción del sí 
mismo en la Bhagavad Gītā y en el neoplatonismo, y el otro en 
la Universidad de Buenos Aires, sobre la concepción del sí mis-
mo en la filosofía samkhya-yoga de la India antigua. Es docente 
de sánscrito en la Universidad de Buenos Aires, de griego en la 
Universidad del Salvador, y de historia de la filosofía antigua 
en ambas universidades. Desde 2018 se desempeña como in-
vestigador asistente en la carrera de investigador científico del 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

https://orcid.org/0000-0003-2454-2026
gabriel.filosofia@hotmail.com

0415-0432-CULTURA-MARTINO.indd   431 09/04/2020   05:07:26 p.m.


