
[697]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

 traducido al 
árabe: paratexto de una edición de 1956

 translated into 
Arabic: Paratext of an edition from 1956

Traducción del árabe e introducción de 
SHADI ROHANA*

Introducción: un libro peregrino

Recorrer, en línea recta, el pasillo con libros en lengua árabe del 
sótano de la biblioteca Daniel Cosío Villegas de El Colegio de 
México es pasear por los senderos de un jardín de curiosidades 
cuya existencia es inconcebible fuera del continente americano: 
libros de poesía de la resistencia palestina; una tesis sobre el 
descubrimiento de América por los fenicios; novelas de Gamal 
al-Ghitani dedicadas por el mismo autor “al pueblo de México”; 
el archivo completo de la revista literaria beirutí Al-Aadab; un 
diccionario árabe-español publicado en México durante la pri- 
mera mitad del siglo XX; las primeras traducciones de Dostoiev-
s ki al árabe; una traducción al árabe de Las huellas del islam en la 
literatura española de Luce López-Baralt, publicado en conjunto 
por la Universidad de Puerto Rico y el Centro de Estudios 
Otomanos y Moriscos de Túnez; ediciones olvidadas de Las mil 
noches y una noches y una edición crítica publicada en Leiden 
en 1984; libros sobre marxismo; tratados religiosos, lingüísticos 
y filosóficos; y libros en árabe cuya circulación fue limitada al 
territorio latinoamericano que se extiende desde Argentina a 
México.

Es el caso de una traducción al árabe del poema El gaucho 
Martín Fierro, del argentino José Hernández, publicada en Bue-

Recepción: 20 de noviembre de 2017. / Aceptación: 19 de febrero de 2018.
* El Colegio de México, srohana@colmex.mx



698 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

nos Aires en 1956 por la Asociación Cultural Siria y realizada 
por el sirio-argentino Yauad J. Nader. El libro contiene en la 
primera página una dedicatoria escrita a mano con pluma. Es- 
ta nota es un indicio no sólo de cómo terminó este libro en las 
estanterías del sótano de la biblioteca, sino también de las re- 
des culturales y literarias que se tejían entre migrantes de origen 
árabe en el Nuevo Mundo. La nota está escrita en árabe, y así 
puede ser traducida al español: “Para el periodista y luchador, 
el dueño de la revista Emir en México, el maestro Alfonso 
Aued. Con admiración y respeto. El traductor (Buenos Aires, 
29 de junio de 1965)”.

Imagen 1. Dedicatoria del traductor a Alfonso Aued.

Se trata, entonces, de don Alfonso Aued, jefe de redacción 
de la revista Emir. Publicada en la Ciudad de México entre 
1937 y 1968, Emir contaba con colaboraciones de escritores y 
lectores de ascendencia árabe no sólo de México, sino también 
de países latinoamericanos como Argentina, Honduras, Cuba 
y la República Dominicana. Los números de esa revista men-
sual, una de las más longevas entre las comunidades del mah yar 
latinoamericano,1 pueden ser consultados también en la biblio- 

1 Mahyar: voz árabe para denominar a las comunidades de origen árabe en la 



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 699

teca Daniel Cosío Villegas, a la que Alfonso Aued donó su 
biblioteca personal, que, además, incluye la edición árabe de 
El gaucho Martín Fierro de la que hablamos aquí.

Se presenta la traducción del árabe al español de los para- 
textos que acompañan esta edición de 1956; a saber: la intro-
ducción, escrita por el orientalista y arabista argentino Osvaldo 
Machado, y el prólogo, del traductor Yauad Nader. En éste, Na- 
der explica sus motivos para traducir la obra, los métodos que 
siguió y las decisiones que tomó en el proceso de traducción 
del poema.

El libro incluye, además, un texto en lengua española: 
“Analogías entre el ‘gaucho’ y el ‘beduino’”, escrito por Julio 

diáspora. Sobre la actividad cultural y literaria entre las comunidades del mahyar 
latinoamericano, véase Pastor, 2014.

Imagen 2. El Martín Fierro en árabe (p. 3).



700 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

Chaij —presidente de la Asociación Cultural Siria en aquel en- 
tonces—, de quien poco sabemos. Es interesante notar, sin 
embargo, que en el prólogo Nader se refiere a Chaij como 
Jalil y no como Julio, a la manera de los migrantes árabes en 
América Latina, que solían “devolver” sus nombres latinos al 
árabe o adquirir nombres españoles en su nuevo hogar.2 No 
se tradujo al español una breve biografía del autor del Martín 
Fierro, escrita en árabe, que aparece al principio del libro, pues 
carece de cualquier valor específico para los propósitos de este 
artículo por ser una reproducción de información general 
disponible en otras fuentes.

Antes de presentar la traducción del Martín Fierro al árabe, 
cabe decir algunas palabras acerca el contexto social y lingüís-
tico en el que se efectuó, y que pueden servir como claves para 
la lectura de los textos de Machado y Nader.

Claves para leer el Martín Fierro árabe

Si buscamos en Google la combinación de palabras “Martín” y 
“Fierro” en árabe, el buscador nos remitirá a la que, aparente- 
mente, es la única traducción del Martín Fierro a dicha len- 
gua: la realizada por el egipcio Abd al-Salam Basha, publicada 
por la casa editorial Safsafa en El Cairo en 2016. Sin embargo, 
no es la primera ni la única. La edición de 1956 de la Asocia-
ción Cultural Siria de Buenos Aires, que consta de 318 páginas 
y cuyo tiraje se desconoce, es una traducción que se hizo 60 
años antes.

Como mencioné, además de la traducción del poema, tanto 
la introducción del orientalista y arabista argentino Osval- 
do Machado como el prólogo del traductor, Yauad Nader, son 
textos cuyo rescate, hoy, puede resultar de sumo interés para 
traductores latinoamericanos e investigadores de la traducción.

Osvaldo Machado es un reconocido orientalista y arabista 
argentino que es presentado por Nader como erudito y maes-

2 Así, un Miguel es también un Mishel, y un Juan es también un Hanna. Pero, a 
diferencia de los pares Miguel-Mishel y Juan-Hanna, la única relación entre el nombre 
árabe Jalil y el español Julio es fonética; en el caso de los dos primeros, las “varian- 
tes” árabe y español se utilizan para referirse al mismo santo cristiano.



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 701

tro de la lengua árabe cuyo nivel es “igual que el de nuestros 
grandes letrados” en esa lengua (en Hernández, 1956, p. 5). La 
obra de Machado abarca la filosofía y la historia árabes, y en sus 
publicaciones destaca una constelación de editoriales relaciona-
das con la cultura árabe y la actividad cultural de la comunidad 
del mahyar argentino.3 En su introducción, Machado agradece 
al traductor por “su brillante esfuerzo y valioso servicio para 
ambas literaturas —la argentina y la árabe— efectuados con la 
traducción de la vida de un héroe argentino” (en Hernández, 
1956, p. 6), y compara a Martín Fierro con el poeta y caballero 
andante preislámico Antara ibn Shaddad al-Absi (525-608), cu- 
ya poesía formaba parte de los Mu’allaqat, poemas que fueron 
colgados de la Kaaba en La Meca.

En cuanto a Yauad Nader, su esposa, Florinda Jazhal, 
narró en un programa de televisión de un canal público 
argentino:

Nació en Siria, en el pueblo de Bershin [en las cercanías de Homs]. Estu- 
dió en la ciudad de Trípoli, en Líbano, en la Universidad Americana. Co- 
mo tenía hermanos acá en la Argentina, lo mandaron a llamar cuando 
era joven todavía. Acá siguió trabajando como traductor en los diarios 
Assalam y el Siriolibanés. Después, trabajó en la embajada de Siria por 
cinco años, y en los últimos años trabajó en la embajada de Libia como 
traductor también (Centro Islámico de la República Argentina, 2012).

Como se puede deducir de su prólogo a la traducción del 
Martín Fierro, Nader también fue miembro de Al-Hizb al-Suri 
al Qawmi al-Iytima’i (Partido Sirio Nacionalista Social, SNS), 
cuya actividad política y cultural fue intensa entre las comu-
nidades del mahyar latinoamericano. Establecido por Antún 
Sa’adeh (1904-1949) en 1932, este partido, de carácter naciona-
lista y laico, buscó la unificación de la “Gran Siria” (actuales 
territorios de Siria, Líbano, Palestina/Israel, Jordania y la isla 
de Chipre) como condición para alcanzar la independencia y 

3 Así, por ejemplo, en el Catálogo Público de la Biblioteca Nacional Mariano 
Moreno de la República Argentina (http://catalogo.bn.gov.ar/F) se encuentran los 
siguientes títulos de Osvaldo Machado: La vida y obra de un sabio árabe: Meys-ed Din Al 
Firuzabadi, el de Chiraz (1935), Recuerdos y valoración de May (Buenos Aires: Assalam, 
1943), La historia de los godos según Ibn Jaldún (1944), y un prólogo a la traducción 
española del libro canónico History of the Arabs, del historiador libanés Philip Hitti, 
traducido al español como Los árabes (1944).



702 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

la autodeterminación del “pueblo sirio” y superar la fragmen-
tación y la división de su territorio, llevados a cabo por las 
potencias europeas y sus agentes en la región (Sa’adeh, s.f.).4

Nader hace una alusión directa al “nacionalismo social 
sirio” y a su líder Sa’adeh cuando lo compara con el autor del 
Martín Fierro. Ambos, Sa’adeh y Hernández, dice Nader, seña-
laron “con valor las enfermedades y los efectos psicológicos que 
obstaculizan el camino de la nación […] hacia el progreso, la 
excelencia y la gloria” (en Hernández, 1956, pp. 11-12).

Recordemos, en este sentido, que se trata de aquellos años 
marcados por el primer peronismo y justicialismo en Argentina 
(un país, además, que fue recorrido por Antún Sa’adeh duran-
te su exilio latinoamericano entre 1938-1946).5 Durante esos 
años, el culto al gaucho y a la figura de Martín Fierro como 
símbolo de la nación argentina encontró domicilio en varios 
brazos educativos y culturales oficiales del país (Casas, 2015).

La formación del SNS se inserta en el marco del proyecto 
de Al Nahda árabe, del “despertar” que, desde finales del siglo 
XIX, busca situar a los árabes como herederos de una civilización 
gloriosa preotomana y como cosmopolitas modernos. Dicho 
proyecto, que gozó de múltiples capas y disfraces, fue conteni-
do, y luego derrocado, por la colonización europea a finales de 
la Primera Guerra Mundial. Delegada por aquella precursora 
de la Organización de las Naciones Unidas, la llamada Socie- 
dad de Naciones, la invasión europea a los exterritorios otoma-
nos tomó la forma de “mandatos” para preparar a las regiones en 
cuestión, mediante “consejos y auxilios”, a gobernarse en el fu- 
turo (Pastor, 2011).

El proyecto Al Nahda incorporó elementos discursivos que 
fueron comunes en el mundo colonial durante los siglos XIX 
y XX, principalmente la afirmación de que una nación debe 
despertar del largo periodo de olvido y letargo que la separa del 

4 El nombre del partido, que a menudo es traducido como “Partido Socialna-
cionalista Sirio”, junto con su simbología, han llevado a vincularlo directamente con 
el Partido Nazi en Alemania, algo que el SNS refutaba a menudo. Sobre este debate 
en el contexto de la colonización europea y la política del movimiento sionista en 
Palestina, véase Achcar, 2013.

5 Según la biografía breve de Sa’adeh que se encuentra en la página oficial del SNS 
(Ma qabl al-Ta’sis [Previo a la construcción], s.f.).



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 703

antiguo esplendor glorificado e idealizado. Así, como proyecto 
renacentista, la intelligentsia árabe de Al Nahda adoptó la tesis 
de que su mundo era decadente, y se construyó una Edad de 
Oro imaginada que abarcaba desde el surgimiento del islam en 
el siglo VII hasta el comienzo del Imperio otomano y la llamada 
decadencia en el siglo XIV (Massad, 2007). Trasladada a la actua-
lidad latinoamericana de finales del siglo XIX y principios del 
XX, esa necesidad de actualizar y reconstruir el pasado, como 
vemos en los textos de Machado y Nader, encontró un terre- 
no fértil.

La lengua del Martín Fierro árabe

Una de las capas del proyecto Al Nahda fue el fusha, “la 
elocuente”; a saber, la lengua árabe escrita que hoy se conoce 
como “árabe estándar moderno”. Esta variante, que emergió 
del árabe clásico, vino a “satisfacer la necesidad de tener una 
forma estandarizada del árabe que pueda ser expresada por la 
escritura” (Bin-Muqbil, 2006, p. 14). Desde finales del siglo XIX 
hasta hoy, el árabe estándar moderno se ha convertido en “la 
lengua de los medios de comunicación, sistemas de educación 
pública, y prácticamente todas las formas técnicas y escritas 
del árabe, como la de los círculos intelectuales”, una suerte de 
lingua franca para los habitantes de los países árabes modernos 
(p. 14).

El surgimiento de esta variante del árabe escrito —basada en 
textos literarios, religiosos y gramaticales de los siglos VII al IX, 
que comenzaron a ser considerados como “el archivo canónico 
del pasado árabe” por los intelectuales de Al Nahda (Massad, 
2007, p. 2)— trajo consigo normas estructurales literarias que 
debían seguirse en la creación literaria moderna, pues aquellos 
textos antiguos se convirtieron en autoridad moral y lingüísti- 
ca para el quehacer literario. Previsiblemente, a lo largo del si- 
glo XX se produjeron diversos debates acerca de cómo se debía 
hacer literatura, debates que no se han resuelto hasta el día de 
hoy.

La vieja e infinita querella acerca de la poesía en verso 
libre se manifiesta en el prólogo de Yauad Nader. “Primero 



704 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

—dice el traductor del Martín Fierro— pensé en traducir la 
obra según las normas de la poesía árabe clásica”. Optó por 
la métrica larga, el metro Tawil fragmentado,6 y versificó, 
“en traducción, no menos de 200 versos”. Pero la dificultad 
y la “pérdida de la vitalidad del poema original” implicadas 
lo llevaron a abandonar ese método. Luego intentó emplear 
otras formas tradicionales de la poesía árabe; a saber, formas 
populares locales de la poesía cantada de la región de Siria, que 
tampoco resultaron eficaces para transmitir lo que él llamó la 
“realidad tangible del original” (en Hernández, 1956, p. 13). Al 
final optó por el verso libre, que además permitía traducir el 
poema verso por verso; es bien sabido que una de las normas 
de la poesía árabe clásica, luego adoptadas por algunos de los 
poetas de Al Nahda, es que cada verso debe ser autónomo y 
transmitir un significado independiente.

Nader explica, y es interesante notarlo, que su decisión de 
emplear el verso libre en la traducción del Martín Fierro se debió 
a la necesidad de tener flexibilidad para preservar los esquemas 
de rima y métrica del original en español, hecho que se nota 
a lo largo de la traducción árabe del poema, especialmente en 
las sextillas, donde se conservan a menudo los esquemas pre-
dominantes abbccd y abbcbc y se emplean versos cuya métrica 
es paralela a la del octosílabo.

Como dice Juan Villoro, el traductor a menudo se ve exi- 
liado “a los márgenes de la tipografía, esa Siberia ‘fuera’ de la 
obra donde apunta con resignación: ‘juego de palabras intradu-
cible’” (Villoro, 2017). En el Martín Fierro de Nader hay lugar 
para ese exilio. Por ejemplo, en el último verso del cuarteto 
octosílabo del capítulo 7:

Al ver llegar la morena
que no hacía caso a naides
le dije con la mamúa:
—«va… ca… yendo gente al baile».

(Hernández, 2000, versos 1157-1160)

6 La métrica de la poesía árabe, conocida como ‘urud, fue descrita y regulariza-
da por el gramático Jalil ibn Ahmad al-Farahidi en el siglo VIII en su Kitab al-’arud. 
Véase Poética y métrica árabes del palestino Mahmud Sobh, publicado en 2011 por 
Aldebarán (Madrid).



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 705

Una nota a pie de página explica: “Aparece en el origi- 
nal una frase distinta, y no le pude encontrar una traducción 
correcta” (en Hernández, 1956, p. 70, n. 1). En este caso, Nader 
inventa un nuevo verso en árabe para remplazar el original in- 
traducible, y el último verso del cuarteto se transforma en: “y 
dije: / miren cuánta esclavitud hay en este lugar”. Es decir, para 
Nader existe un juego de palabras donde “vaca” se confunde 
con “esclava”, y donde la animalización de la morena por la voz 
del protagonista alude directamente al color de la piel y a su 
condición histórica y social de morena-negra-esclava.

Lo que sigue es mi traducción del árabe al español del para- 
texto de esta curiosa edición del Martín Fierro. Para el traductor 
del poema, el tránsito al árabe implicó un viaje geográfico y 
temporal hacia la historia argentina y el lenguaje de su gente. 
Fue el viaje por el espacio y el tiempo el que permitió la traduc-
ción, y en él me embarco ahora tras el hallazgo de este libro en 
la biblioteca Daniel Cosío Villegas. Como dice Nader al final 
de su prólogo: “Debo decir que mi traducción no es perfecta, 
y espero que mi esfuerzo resulte provechoso” (en Hernández, 
1956, p. 16).

Referencias

ACHCAR, G. (2013). Los árabes y el Holocausto. La guerra de narrativas 
árabe-israelí. (Trad. Marianela Santoveña). Xalapa: Universidad 
Veracruzana.

BIN-MUQBIL, M. (2006). Phonetic and phonological aspects of Arabic 
emphatics and gutturals (tesis de doctorado). Universidad de 
Wis consin-Madison.

CASAS, M. E. (2015). Los gauchos de Perón. El Círculo Criollo El 
Rodeo, tradicionalistas y peronistas (1945-1955). Prácticas de 
oficio. Investigación y reflexión en ciencias sociales, 15. Recu-
perado de http://ides.org.ar/wp-content/uploads/2015/09/
Mat%C3%ADas+Emiliano+Casas.+VER.pdf

Centro Islámico de la República Argentina. (1 de julio de 2012). El 
Cálamo, programa 59, 2do. bloque [archivo de video]. Recuperado 
de https://www.youtube.com/watch?v=DUHF0vsuBaw

HERNÁNDEZ, J. (1956). Martín Fierro. (Trad. Yauad Nader). Buenos 
Aires: Asociación Cultural Siria.



706 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

HERNÁNDEZ, J. (2000). El gaucho Martín Fierro. Alicante: Biblioteca 
Virtual Miguel de Cervantes. Recuperado de http://www.cer-
vantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc639n5

HITTI, Ph. (1944). Los árabes. (Pról. Osvaldo A. Machado). Buenos 
Aires: Abril.

Ma qabl al-Ta’sis [Previo a la construcción]. (s.f.). Recuperado de 
http://www.ssnp.com/new/Saadeh/saadeh_ar.htm

MACHADO, O. (1935). La vida y obra de un sabio árabe: Meysed Din 
Al Firuzabadi, el de Chiraz. Buenos Aires: El Diario Siriolibanés.

MACHADO, O. (1943). Recuerdo y valoración de May. Buenos Aires: As- 
salam.

MACHADO, O. (1944). La historia de los godos según Ibn Jaldún. Buenos 
Aires: Facultad de Filosofía y Letras.

MASSAD, J. (2007). Desiring Arabs. Chicago: The University of Chica- 
go Press.

PASTOR DE MARÍA Y CAMPOS, C. (2011). Inscribing differences: Ma-
ronites, Jews and Arabs in Mexican public culture and French 
imperial practices. Latin American and Caribbean Ethnic Studies, 
6(2), 169-187. https://doi.org/10.1080/17442222.2011.579727

PASTOR DE MARÍA Y CAMPOS, C. (2014). The Mashreq unbound: 
Arab nationalism, Criollo nationalism and the discovery of 
Ame rica by the Turks. Mashriq&Mahjar, 2(2), 28-54. https://
doi.org/10.24847/22i2014.39

SA’ADEH, A. (s.f.). Sharh‰ al-mabadi’: Ghayat al-h‰izb al-sury al-Qawmy 
al-‘i tima‘y [Explicación de los principios: el objetivo del Parti- 
do Sirio Nacionalista Social]. Recuperado de http://www.ssnp.
com/new/ssnp/ar/index.htm

SOBH, M. (2011). Poética y métrica árabes. Madrid: Aldebarán.
VILLORO, J. (2 de febrero de 2017). El traductor. Specimen: The Babel 

Review of Translations. Recuperado de http://www.specimen.
press/articles/el-traductor/



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 707

Imagen 3. “Analogías entre el ‘gaucho’ y el ‘beduino’”, 
por Julio Chaij (apéndice, p. 5).

Introducción de Osvaldo Machado (pp. 5-6)

Se trata del conocido maestro argentino, el arabista Osvaldo 
Machado. Es doctor en filosofía y letras. Aprendió la lengua árabe 
hasta dominarla; sabe hablarla como uno de los hijos de nuestra 
lengua, y el nivel lingüístico y de comprensión que maneja es 



708 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

igual que el de nuestros grandes letrados. Machado no se detuvo 
en este punto: ahondó en el estudio de la filosofía árabe, en sus 
derivados, conceptos y deficiencias. Éste lo llevó a escribir y publi-
car un libro sobre el tema, un libro que comprueba la ilustración 
y la singularidad de su autor. Le expresé mi deseo a Machado de 
que fuera él quien escribiera una introducción para este poema, 
el Martín Fierro. Él, amablemente, consintió. La siguiente in-
troducción fue escrita tras haber revisado él una gran parte de 
mi traducción. Su opinión al respecto es la de un experto y cono-
cedor de lo que sufre un traductor al trasladar este poema famoso 
al árabe. A pesar de su brevedad, esta introducción constituye un 
indicio de la importancia y la valoración que Machado otorga a 
la traducción del Martín Fierro a nuestra lengua árabe (Yauad 
Nader).

El genio escritor, el maestro Yauad Nader, se dedicó a trasla- 
dar la historia de Martín Fierro por primera vez a la lengua 
árabe.

Hasta la fecha, esa historia nacional argentina había sido 
traducida a muchas lenguas extranjeras con excepción del ára- 
be. Nuestro amigo letrado incurrió en esta ardua labor que 
involucró un enorme esfuerzo. Pues nuestra historia, el Martín 
Fierro, contiene palabras y expresiones que les son específicas a 
los habitantes de las provincias del interior argentino, algunas de 
ellas son locales (es decir, que expresan cosas y costumbres des- 
conocidas por los árabes), mientras que otras no tienen ningún 
paralelo en absoluto en lengua árabe. Así, la traducción de esta 
obra requirió un esfuerzo que implicaba una investigación 
acerca de las condiciones y los síntomas naturales, sociales e 
históricos de la vida del gaucho y su entorno.

Ahora bien, podemos decir que Yauad Nader realizó un 
estudio exacto acerca de las costumbres de la gente del campo 
argentino, observando sus características, valores, modos de 
vivir y todo lo relacionado con sus vidas. Luego, pudo selec-
cionar las construcciones y las expresiones más adecuadas para 
representar los significados originales sin violar las reglas del 
árabe fusha.

En este sentido, el traductor tuvo que enfrentar abundan-
tes dificultades y problemas, pues decidió moldear, de forma 



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 709

ágil, nuestra historia al modo de la poesía árabe en versos 
cuya métrica se acerca al original en español. Sí lo logró, y 
esa conciliación —entre contenido y forma— al traducir sólo 
puede ser posible cuando el traductor es competente en espa-
ñol y en árabe y es capaz de manejar la versificación en ambas 
lenguas.

Ese esfuerzo refleja la astucia, la curiosidad y la capacidad 
creativa y literaria de Yauad Nader. Son éstas las virtudes por 
las cuales es considerado como uno de los principales escritores 
en árabe en el mahyar.

Debemos agradecer a este buen amigo y letrado excepcio- 
nal por su brillante esfuerzo y valioso servicio a ambas lite- 
raturas —la argentina y la árabe— al haber traducido la vida 
de un héroe argentino cuya trayectoria es muy parecida a la de 
Antarah ibn-Shaddad al-Absi, pues el orgullo, la caballería y 
el sentido poético en la vida de Martín Fierro son el reflejo de 
un personaje doliente cuyas intenciones y sentimientos son 
nobles.

Efectivamente, Yauad Nader ha satisfecho una necesidad 
urgente, la de publicar y circular la historia de Martín Fierro 
entre los intelectuales de lengua árabe. Pues éstos, por un lar-
go tiempo, han sido privados del conocimiento de esta obra 
maestra de las letras argentinas.

OSVALDO MACHADO

Buenos Aires, 1956

Prólogo de Yauad Nader (pp. 11-16)

Debido a las dificultades, los esfuerzos y las molestias que in- 
volucra la traducción del poema Martín Fierro al árabe, algunos 
se preguntarán sobre las causas que me llevaron a realizar tal 
trabajo. Otros se preguntarán acerca del provecho esperado 
de esta traducción y del traslado al árabe del Martín Fierro, 
cuyos quehaceres ocurren en lugares y tiempos muy lejanos 
y diferentes a los de los países árabes. Y hará muy bien el que 
averigüe cómo llegué a esta obra y por qué la escogí en lugar de 
otras.



710 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

Respecto a las causas que me llevaron a traducirla, diría que 
son las mismas que llevaron a 18 traductores a traducirla a 18 
lenguas. Es decir, la traduje por su belleza poética, resultado de 
expresar lo que se deseaba expresar; por la exactitud en las des- 
cripciones y por la armonía de sus palabras, que juntas for-
man las verdades ilustradas que quiso decir José Hernández 
en boca de su protagonista, Martín Fierro. Es indudable que 
la traducción dará frutos, de modo especial en nuestro país, el 
país de los sirios.

En esta obra, José Hernández aborda problemas que si- 
guen vigentes en Siria: el feudalismo; el sectarismo; la arbitra-
riedad de los juicios injustos y los trabajos al margen de la ley; 
el abuso de la dignidad humana; el desprecio de la humanidad 
del hombre, y otros pesares que el renacer sirio nacional so-
cial quiere aliviar a través de la diligencia, la edificación de las 
almas y el despertar de la nación para que conozca su verdad, 
a dónde va y cómo debe caminar en el futuro para recuperar 
sus glorias pasadas.

Tantas son las similitudes entre el autor de esta historia, el 
poeta y pensador nacional José Hernández, y el líder Antún 
Sa’adeh. Hernández señaló con valentía las enfermedades y 
los efectos psicológicos que obstaculizan el camino de la na-
ción. En su tiempo, advirtió también, y con toda exactitud, 
de las catástrofes que azotarían a la nación y que proveerían 
gobernantes arbitrarios y el mal gobierno de sus políticos. De 
igual manera, el maestro Antún Sa’adeh siempre indicó, con 
esa misma y rara sinceridad, mente ilustrada y pensamiento 
hondo y profundo, las enfermedades que le esposan las pier-
nas a la nación y tropiezan su camino hacia el progreso, la 
excelencia y la gloria. Sa’adeh murió como mártir y dejó una 
herencia preciosa: este despertar poderoso que jura —por su ho- 
nor, verdad y convicciones— que seguirá marchando por el ca- 
mino que allanaron él mismo y sus mártires con la sangre casta. 
Este camino elevará a la nación hasta alcanzar la cumbre de 
la gloria, la excelencia y la dignidad. Así, volveremos a ser lo 
que éramos en el principio de los tiempos: un ejemplo para las 
demás naciones y una guía para los pueblos.



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 711

La traducción

Corría el año de 1943, y yo trabajaba como editor en la sec- 
ción árabe del diario Siriolibanés, que se publica en la capital ar- 
gentina. Era el 10 de noviembre, el Día de la Tradición en 
Argentina, fecha que fue elegida en conmemoración del naci-
miento de José Hernández por ser el primero que hizo famosa a 
la raza argentina, anunció su verdad y mostró su grandeza. Los 
periódicos y las revistas de aquel día, que se dedicaron a escri- 
bir sobre la vida de José Hernández, reproducían algunos frag- 
mentos del Martín Fierro. Me llamó la atención la visión de 
Hernández acerca de los problemas de su país y las causas de su 
nación. Leí todo lo que se publicó aquel día. Pero no me detuve 
en este punto. Decidí comprarme una copia del libro. Lo leí y 
lo releí varias veces. Lo estudié deteniéndome en cada evento 
y cada aventura, en cada ternura poética y en cada ejemplo y 
consejo. Supe que este libro era considerado como la “Biblia 
criolla” —donde “criollo” quiere decir el argentino auténtico—, y 
que fue traducido a 18 lenguas, entre ellas japonés, rumano, in- 
glés, ruso, yugoslavo, incluso hebreo, y todas las lenguas roman- 
ces, como italiano, francés y portugués. La obra, además, fue 
traducida al braille y al esperanto.

Por ello pensé en la posibilidad de traducirla al árabe. Hi- 
ce algunos ejercicios. Traduje, por ejemplo, los fragmentos 
más fáciles (“Consejos del viejo Vizcacha”) y me gustó cómo 
sonaron en árabe. Luego hice el mismo experimento con la 
historia de Picardía, uno de los personajes de la historia. En 
1946, cuando ya sabía más cosas sobre el gaucho, decidí por 
fin traducir toda la obra al árabe.

Debo decir que en aquel entonces no ignoraba ni las difi-
cultades ni los inconvenientes que me esperaban, pues el libro 
contiene expresiones y modismos que le son muy extraños a 
la lengua árabe. Además, se mencionan cosas que no se cono- 
cen en Siria o en cualquier otro país árabe. No obstante, 
insistí en asumir el reto. Sabía que, como condición para la 
comprensión de la obra, tenía que, primero, realizar una nueva 
investigación acerca de los varios aspectos de la vida de la gente 
del campo argentino. Realicé algunos viajes a las provincias y 
conviví con los habitantes del campo. Le preguntaba a la gente 



712 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

sobre todo lo que me era desconocido, especialmente sobre 
cosas que aparecen en el Martín Fierro. Luego hice de la Biblio-
teca Nacional un destino de peregrinaje. La visité todos los días 
durante un lapso de dos meses. Hojeé sus volúmenes, copié 
las traducciones, dibujé las formas y grabé en mi mente las pala-
bras y sus significados. Además, me compré tres diccionarios del 
habla antigua de la gente del campo y cuatro ediciones distintas 
del Martín Fierro, cada una con su propia introducción, no- 
tas y anotaciones en relación con la diversidad de expresiones 
que contiene el libro.

Primero pensé en traducir la obra según las normas de la 
poesía árabe clásica, pues creía que así iba a conservar el esplen-
dor y la belleza del original. Hice el experimento: moldeaba los 
versos en métrica larga —Tawil— fragmentada. Así, versifiqué, 
en traducción, no menos de 200 versos. Pero me encontré, 
a menudo, obligado a modificar la métrica y la rima en la 
mayoría de las estrofas. Por lo tanto, comencé a considerar 
este tipo de rítmica como imposible de llevar a cabo, no sólo 
por la dificultad implicada por la longitud de la historia, si- 
no también por la pérdida de vitalidad del poema original 
junto con la de las palabras originales. Sentí que varias palabras 
habían comenzado a perder su ternura, pues la métrica y la ri- 
ma árabes, a pesar de su flexibilidad, son específicas de la lengua 
árabe y, al ser empleadas en un texto traducido, no necesaria-
mente logran expresar la realidad tangible del original. Por eso 
decidí no apegarme a las normas de la poseía clásica árabe en 
mi traducción del Martín Fierro.

Luego pensé en otras convenciones nacionales de poesía, 
como al-záyal, al-ma’anna y al-muwashaha, y utilicé las distintas 
formas y maneras que conocemos en Siria. Comencé a trabajar 
y alcancé a traducir más de 150 versos repartidos según la divi-
sión establecida en el poema original. Pero cada vez que revisaba 
el resultado, me veía alejado de José Hernández; es decir, entre 
más profundizaba en la traducción, más crecía la brecha que 
me separaba del autor. Tuve miedo de perder más tiempo del 
que ya había perdido y abandoné este segundo método.

Tras pensarlo mejor, decidí quedarme con el verso libre. Es- 
te método, creí, me permitiría conservar la estructura de las 
estrofas según el texto original, es decir, mantener el número 



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 713

de versos y la métrica occidental en la medida de lo posible. 
Así fue, y seguí trabajando hasta concluir la traducción en el 
año 1955.

Me gustaría aquí aludir a la generosidad de mis compañeros 
de la Asociación Cultural Siria, y de modo especial a su pre- 
sidente fiel Jalil Cheij. Ellos siempre me apoyaron en este pro- 
yecto, insistiendo en la necesidad de que continuara este tra- 
bajo. No puedo negar los estados de desesperación y abatimiento 
en los que a menudo me encontré debido a las dificultades que 
iba confrontando. Sin embargo, esos compañeros, junto con 
mis hijos pequeños y mi esposa, me animaron a seguir el tra-
bajo hasta el final.

Aclaraciones

El título original de este libro es El gaucho Martín Fierro. Martín 
Fierro es el nombre de un personaje, mientras que “gaucho” es la 
deformación de la palabra guacho, o sea, que no tiene padres. 
Había mucha gente de este tipo durante los primeros momen- 
tos de la formación de la nación argentina: una mezcla de emi-
grantes que poco a poco comenzaron a ambientarse en la tierra 
y a construir comunidades que luego, con el tiempo, comenza-
ron a formar la nación. El gaucho fue conocido por su capacidad 
de confrontar las aventuras y las dificultades, por sus andan- 
zas de un lugar a otro, y por su generosidad, sacrificio, valentía 
y valor. Cuando apareció la familia y comenzó a desarrollarse 
de forma natural, la palabra “gaucho” denominó, entre otras, 
estas características ya mencionadas. Por ejemplo, la gente co- 
menzó a decir “esta persona es como un gaucho”, o sea, que 
esta persona es valiente, etcétera.

En el libro aparece también la palabra “indio”. Para evitar 
una confusión con India, explicamos lo siguiente: según el mi- 
to del descubrimiento de América por Cristóbal Colón, el al- 
mirante navegó desde los puertos de España en búsqueda de 
India. Colón se perdió en el mar, hasta que un día llegó a una tie- 
rra donde vio personas. Pensó que era India y, por ende, llamó a 
esas personas con el nombre de “indios”. Pero esa tierra a la que 
llegó Colón era nada más que América, y esas personas eran los 



714 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 697-716

viejos habitantes del continente. Estaban semidesnudos. A pesar 
de que más tarde fue evidente para Colón que la tierra a la que 
había llegado no era India, se seguía la costumbre de llamar a 
aquellas personas con el nombre de “indios”.

Las trampas de la traducción

Todos los traductores deben acudir a la trampa, es decir, a am- 
bientar la palabra al idioma de destino mientras intentamos, 
dentro de lo posible, conservar el significado de la palabra se-
gún el idioma de origen. En la mayoría de los casos, nosotros 
los traductores sí lo logramos. Sin embargo, hay veces en que 
fracasamos. El “fracaso” aquí no es total, y tampoco viene de 
una mala intención. El traductor, a pesar de todo su esfuerzo 
intelectual y de memoria, y a pesar de todas las trampas que 
emplea para transmitir los significados, puede tropezar. Al 
traducir poesía, esos tropiezos se vuelven más comunes. La 
poesía, pues, es el género más difícil para la traducción. El poe-
ta, cuando versifica, no piensa en la posibilidad de que habrá, 
en el futuro, una persona que traducirá sus versos. Es por eso 
natural que el poeta subordine los significados a su imaginación, 
y el traductor, por ende, está obligado a crear una imagina- 
ción nueva y volar en nuevos ambientes para encontrar las 
palabras que armonicen con la imaginación del poeta; que 
expresen los significados que quiere expresar el poeta.

Esa dificultad alcanza su pico cuando uno traduce de los 
idiomas romances al árabe, aún más cuando se trata de poesía. 
Tanto en español como en francés, italiano y portugués, se 
versifica según métricas específicas, donde cada verso, en la 
mayoría de los casos, carece de autonomía en el significado. Es 
decir, a menudo nos encontramos con una cierta idea, expresada 
a lo largo del primer, segundo, tercero, cuarto y hasta el sexto 
verso, lo que ocurre a menudo en el caso del Martín Fierro. El 
traductor puede lograr transmitir el significado de seis versos 
escritos en español en uno o dos versos escritos en árabe. Sin 
embargo, en este caso la traducción no será completa, pues el 
poema contiene palabras tiernas, exactas, lindas y maravillosas 
cuyo efecto debe conservarse. En este sentido, aquí la trampa 



ROHANA: EL GAUCHO MARTIN FIERRO TRADUCIDO AL ÁRABE:… 715

juega un papel importante en la creación no sólo de imágenes 
fieles al origen, sino también de los ritmos de las palabras y la 
musicalidad de las rimas.

La dificultad no acaba aquí. Es común que lo que quiere 
decir el poeta no es el significado aparente de la palabra. Hay 
muchos significados ocultos en la poesía. Por ejemplo, el poe- 
ta puede decir “camello”, mientras que lo que está diciendo 
es “montaña”; puede decir “pan”, pero lo que está diciendo es 
“vida” y “vivir”; dice “piedra”, pero quiere decir “fuerza”; dice 
“suelo” para hablar de la humildad; y dice “cielo” para hablar 
de la elevación, etc. El Martín Fierro habla el lenguaje de las 
gentes del campo y reproduce los dichos que circulan entre 
ellas. Esos dichos están llenos de diferencias entre lo que se di- 
ce y los significados ocultos. Por eso decidí que la mejor mane- 
ra de traducir el poema sería estrofa por estrofa, mantenien- 
do en cada una el número de versos de origen. Además, intenté 
emplear los esquemas de rima que aparecen en el original para 
así conservar el ritmo poético.

Sin embargo, debo decir que mi traducción no es perfecta, 
y espero que mi esfuerzo resulte provechoso.

YAUAD NADER

El traductor


