ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

Problemas historiograficos

de la filosofia antigua de India.
El sankbya-yoga preclasico

vy la Katha Upanisad

Historiographical Problems
of Ancient Indian Philosophy.
Pre-classical sankbya-yoga
and the Katha Upanisad

GABRIEL MARTINO*

Resumen: Se analizan algunos problemas historiograficos relaciona-
dos con las nociones de sankhya y yoga entendidas como darsanas o
sistemas filosoficos. Primero se discute la nocién de lo “clasico” en
relacion con estas vertientes del pensamiento indio, luego se examinan
las propuestas de los especialistas acerca de la gestacion y relacion mu-
tua de las dos corrientes. Posteriormente se analiza la Katha Upanisad,
un texto que evidencia una etapa temprana en el desarrollo del sarkhya
y del yoga. Por Gltimo, se contrasta el examen del tratado upanishadi-
co con los problemas historiograficos analizados antes.

Palabras clave: sankhya; yoga; historiografia; pensamiento cla-
sico; filosofia antigua de India.

Abstract: We analyze some historiographical problems related to the
notions of sannkhya and yoga understood as darsanas or philosophical
systems. First, we discuss the notion of “classical” in relation to these
currents of Indian thought. Then, we examine different conceptions

Recepcién: 19 de enero de 2017. / Aceptacién: 16 de marzo de 2017.
* Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, gabriel.filosofia@
hotmail.com

[119]



120 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

put forward by scholars concerning the gestation and mutual rela-
tionship of these two trends. Later, we analyze the Katha Upanisad,
a text that evinces an early stage in the development of sankbya and
yoga. We conclude by confronting our exam of the upanisadic treatise
with the historiographical issues first discussed.

Key words: sankhya; yoga; historiogaphy; classical thought; an-
cient Indian philosophy.

Introduccion

En su prefacio al volumen dedicado al s@ikhya de la Enciclopedia
de filosofias de la India, Gerard Larson cuenta que, al encontrarse
con Gopinath Kaviraj,! le coment6 que se dedicaba al estudio
de uno de los antiguos sistemas de filosofia de India, el sankhya.
Sacudiendo una de sus manos, Kaviraj lo interrumpio: “No es
uno de los sistemas de filosofia india, el sa7khya es la filosofia de
India”.? Esta pequeiia anécdota alerta acerca de una de las difi-
cultades con las que uno se enfrenta al intentar abordar los ele-
mentos o aspectos propios del saizkhya (preclasico): ¢qué se en-
tiende por sankhya?

En el presente trabajo también se abordan aspectos del yoga
(preclasico), dada la estrecha conexidn entre éste y el sankhya, y
respecto de los cuales se afirma en algunos textos antiguos que
deben verse como uno.’ Sin embargo, algunos estudiosos afir-
man que no es posible escribir la historia temprana del yoga, y
no porque no se disponga de materiales suficientes para hacerlo,
sino porque no la tiene ni puede tenerla.* Para Bronkhorst, el
yoga no se concibe como un darsana o sistema filoséfico in-
dependiente sino hasta después del siglo 1%, y se debe a una lec-

! Gopinath Kaviraj (1887-1976) fue un eminente indélogo y filésofo indio espe-
cialista en la tradicion tantrica. Para una muestra de su pensamiento, véase Gopinath
Kaviraj, Aspects of Indian Thought, Calcuta, The University of Burdwan Press, 1954.

? Gerald Larson, Ram S. Bhattacharya y Karl H. Potter, Encyclopedia of Indian
Philosophies. Vol. 4: Sankbya, a Dualist Tradition in Indian Philosophy, Delhi, Motilal
Banarsidass, 1987, p. xi.

* Bhagavad Gita V 5. Cfr. Johannes A. B. van Buitenen (tr. y ed.), The Bhagavadgiti
in the Mahabharata, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 1981, pp. 90-91.

* Johannes Bronkhorst, “Yoga and Sesvara Sankhya”, Journal of Indian Philosophy,
vol. 9, nim. 3, diciembre de 1981, p. 316.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 121

tura errénea que Sankara realizé de una serie de aforismos del
Brabmasitra. El autor sostiene, siguiendo a Frauwallner,’ que
el yoga es una disciplina esp1r1tual que no pertenece a ningun
sistema filosofico en particular, pero que puede asociarse, o
no, a una variedad de filosofias.

Aclaremos, pues, como se procedera en el examen. No se
propone analizar la Kathd Upamsad con la conviccidén de que
evidencia una concepcion sistematica prop1a de los dos darsa-
nas® aludidos de posterior sistematizacion. Se procura, mas
bien, examinar los elementos asociados a las nociones de sa7n-
khyﬂ y de yoga y analizar aquellos aspectos que una mirada re-
trospectiva nos permita entender como ingredientes de los
que, con el correr del tiempo, devienen componentes de estas
corrientes. Se toma como punto de partida, a su vez, la ya alu-
dida idea —corriente en la época de la composicién de la upa-
nisad que se estudia, o tal vez levemente posterior— segtn la
cual el sankhya y el yoga estan estrechamente relacionados.”
Por esta razon, se elige identificar la tematica que se aborda
como sankhya-yoga, para luego explorar los modos en que es
posible pensar la relacién entre ambos a partir de nuestro texto.

Cuestiones de historiografia

Muchas de las dificultades historiograficas aludidas en la in-
troduccidn estan relacionadas con la amplitud e incluso ambi-
giiedad o multivocidad de las nociones antiguas que hacen
referencia a fenémenos que son, ellos también, complejos y
variados. Otras dificultades se presentan cuando pretendemos
aplicar a los fendémenos categorias que les son ajenas. Tal es el
caso de “preclasico”. Esta nocidn presupone la de “clasico” y

5 Erich Frauwallner, Geschichte der Indischen Philosophie, Salzburgo, Otto Miiller
Verlag, 1953, vol. 1, pp. 408-409.

¢ Si bien el término no se corresponde con el nominativo plural sinscrito, en
general indicamos el plural de las formas sinscritas afiadiendo una “s” al final de la
forma o tema en nominativo singular. Cuando se trata de citas, no obstante, preferi-
mos el plural sanscrito.

7 Cfr también Svetatvatara Upanisad. 6, 13. Para una discusién acerca de la inter-
pretacién de este pasaje, véase E. Washburn Hopkins, “Notes on the Cvetagvatara, the
Buddhacarita, etc.”, Journal of the American Oriental Society, vol. 22,1901, pp. 382 y ss.



122 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

ésta, a su vez, implica una mirada retrospectiva que subraya
y sobreestima un determinado periodo del desarrollo de los
fenodmenos historicos. En nuestro caso, dado que la materia del
presente analisis son los textos, la nocion de “clasico” sugiere
que determinados textos de los que nos han llegado, y no otros,
ponen de manifiesto una version ejemplar fundante, plena y
tipica de aquello sobre lo que versan.® Reconocer esto lleva
a preguntar por los criterios con los que se determina qué es
clasico y qué no. Al hacer referencia al sankhya-yoga preclasico,
pues, resulta evidente que el texto que abordamos no fue con-
cebido como una expresion clasica en este aspecto, aunque no
sea la Katha Upanisad misma la que se denomine de tal modo.

La categoria de lo “cldsico” respecto del sankhya y del yoga

Al utilizar la nocion de “clasico” se enrola uno en la corriente
de estudiosos que recurre a esta categoria para explicar el desa-
rrollo de las concepciones de sarkhya y de yoga en las fuentes
sanscritas,” pero un uso critico de este recurso demanda cierta
justificacién. Para brindarla, se recurre al binomio interno-
externo (respecto de los textos) aplicado alos criterios que pue-
den ayudar a comprender mejor el empleo de esta nocion y los
procesos historicos y filosoficos que indica.

Como es sabido, suele considerarse que la Sankbya-karika
y el Yogasiitra constituyen las dos exposiciones clasicas del sa7-
khya y del yoga respectivamente. Ambos textos son relativa-
mente tardios y posteriores a la upanisad que se examina aqui,
al menos en su forma definitiva, tal como nos ha llegado. La
Sankhya-karika, atrlbulda a Isvarakrsna habria sido compues-
ta entre los 51glos v y v,'° mientras que el Yogasiitra, atribuido

8 Cfr., por ejemplo, Mikel Burley, Classical Sankbya and Yoga. An Indian Meta-
physics of Experience, Londres-Nueva York, Routledge, 2007, p. 22.

? Cfr., por ejemplo, Erich Frauwallner, History of Indian Philosophy, Delhi,
Motilal Banarsidass, 1973, cap. 6; Gerald Larson, Classical Saikbya. An Interpretation
of its History and Meaning, Delhi, Motilal Banarsidass, 1998, cap. 2; Burley, Classical
Sanklya and Yoga, op. cit.; Knut A. Jacobsen, “Sankhya-yoga Traditions”, en Jessica
Frazier (ed.), The Continuum Companion to Hindu Studies, Londres, Continuum
International Publishing Group, 2011, pp. 74-83.

19 Larson, Bhattacharya y Potter (Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4, op.
cit., p. 15), por ejemplo, proponen entre el 350 y el 450 e.c.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 123

a Patafijali, dataria del siglo IV, ambos de la era coman." Los
dos comparten, como se vera, varias caracteristicas.

La primera serie de elementos que ambos textos comparten
constituye el criterio “externo”, el cual recurre al tratamiento
que la tradici6n india posterior les da y que se encuentra en las
doxografias. Cerca del segundo milenio prolifera en la literatu-
ra india un género dedicado a la clasificacion y la descripcion
detallada, critica y argumentativa de las principales corrientes
filosdficas. 2 Las sistematizaciones que brindan estas obras no
suelen seguir criterios historicos, sino que estan guiadas, mas
bien, por concepciones filosoficas adoptadas de antemano
por sus autores. Halbfass seflala que la mayorfa de las doxo-
grafias fueron escritas por pensadores jainistas o vedantinos.
Las obras de los primeros, afirma, siguen una presentacion
perspectivista en la que las diferentes doctrinas son concebi-
das como verdades parc1ales mientras que las de los segundos
siguen un orden jerarquico que tiene como punto mas elevado
al Advaita Vedanta.® Qvarnstrom, por su parte, sefiala tam-
bién la importancia de las doxografias budistas, entre las que
resalta la obra de Bhavya, pensador Madhyamika del siglo v
e.c. Dasgupta, a su vez, afirma que dos de los compendios de
sistemas filoséficos indios son especialmente importantes: el
Saddarsanasamuccaya del siglo x compuesto por el pensador
jaina Haribhadra Suri,"* y el Sarvadarsanasangraba del siglo xtv

! Gerald Larson y Ram Shankar Bhattacharya (Encyclopedia of Indian Philoso-
phies. Vol. 12: Yoga: India’s Philosophy of Meditation, Delhi, Motilal Banarsidass, 2008,
p- 53), respecto del yogasitra, proponen entre el 350 y el 400 e.c. Philip Maas (“A Con-
cise Historiography of Classical Yoga Philosophy”, en Eli Franco [ed.], Periodization and
Historiography of Indian Philosophy, Viena, Sammlung de Nobili, 2013, p. 66) considera
que habria que fechar la composicién unificada del Patasijalayogasistra, que comprende
tanto el yogasiitra como el comentario atribuido a Vyasa, entre el 325 y el 425 e.c.

12 Para una breve descripcién de las clasificaciones incluidas en algunas doxogra-
fias, véase Fernando Tola y Carmen Dragonetti, “Perspectivismo y tolerancia en la
filosoffa de la India”, en Carlos Enrique Berbeglia (coord.), Propuestas para una antro-
pologia argentina. Tomo vii: Comprensidn y tolerancia, Buenos Aires, Biblos, 2007,
pp- 115-128. Para una critica del saikhya en una doxografia budista del siglo vr e.c.
y en otras obras de Haribhadra, véase Olle Qvarnstrom, “Samkhya as Portrayed by
Bhaviveka and Haribhadrastri: Early Buddhist and Jain Criticisms of Samkhya Episte-
mology and the Theory of Reflection”, Journal of Indian Philosophy, vol. 40, ntim. 4,
agosto de 2012, pp. 395-409.

1 Wilhelm Halbfass, India and Europe. An Essay in Philosophical Understanding,
Delhi, Motilal Banarsidass, 1990, pp. 349 y ss.

¥ Tola y Dragonetti (“Perspectivismo y tolerancia”, op. cit., p. 119) afirman



124 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

redactado por el vedantino Madhava.® En la primera de estas
obras se aborda el sistema filosofico (darsana) sankhya, y se ase-
vera que algunos de sus adherentes no afirman la existencia de
un dios (nirisvarah), mientras que otros tienen a Iévara como
deidad (ISvaradevatah).'® En ella, por otra parte, no se examina
independientemente el yoga como un darsana. Sin embargo,
si tenemos en cuenta que en el Patcm]ala -yoga-sastra-sankhya-
pravacana’ se afirma la existencia de I$vara, mientras en la
Sankhya-karika no se afirma su existencia, podrlamos creer que
los ISvaradevatah alos que alude la obra de Haribhadra son los
seguidores de Patafijali, redactor del tratado considerado fun-
dante del posteriormente llamado yoga-darsana, mientras que
los no teistas se adheririan al s@rkhbya de la karika. El tratado de
Madhava, por el contrario, examina por separado los sistemas
de Isvarakrsna y de Patanjah aunque considera ambos siste-
mas como formas del skhya. El primero es descrito como pro-
pio de los que siguen a Kapila, el fundador de la vertiente atea
del sankhya,'® mientras que el segundo es referido como la filo-

que esta obra de Haribhadra es el primer tratado doxografico que se conoce que haya
incluido en su titulo el término dar$ana para designar un sistema de filosofia. En su
articulo los autores examinan distintas obras doxogréficas y sus diferentes clasifica-
ciones de los darsanas o sistemas filoséficos. Richard King (Orientalism and Religion.
Postcolonial Theory, India and “The Mystic East’, Londres-Nueva York, Routledge, 1999,
pp- 44-45) sefiala que Bhavyaviveka (véase nota siguiente) habria sido el primero en
utilizar el término darsana en este sentido.

1> Olle Qvarnstrém (Hindu Philosophy in Buddhist Perspective. The Vedantatat-
tvaviniscaya Chapter of Bhavya’s Madhyamakabydayakarika, Lund, Plus Ultra, 1989,
pp- 15 y ss.) subraya la importancia del Madbyamaka-hydaya-karika de Bhavya
(tb. Bhavaviveka. Cfr. p. 21, nota 2), pensador budista del siglo v1 e.c., como fuente
sumamente valiosa para el estudio de la historia de la filosofia india. Nétese que Bhavya
también clasifica las corrientes de pensamiento en seis escuelas, como Haribhadra y
muchos otros doxdgrafos, y que no postula el yoga de modo independiente como
una de ellas. En p. 96 sefiala, ademis, que la obra de Bhavya es el tratado doxografico
mas antiguo de los que nos han llegado.

16 Cfy. Saddarsanasamuccaya 34, en Olle Quanstrom, “Haribhadra and the Beginn-
ings of Doxography in India”, en N. K. Wagle y O. Quanstrém (eds.), Approaches to
Jaina Studies: Philosophy, Logic, Rituals and Symbols, Toronto, University of Toron-
to, 1999, pp. 169-210.

7 En sus detallados estudios criticos de los manuscritos més antiguos de la obra
clasica de Patafijali junto con el bhasya atribuido a Vyasa, Maas concluye que el titulo
reconstruible de ambas obras, que, segin él propone, habrian sido compuestas por
un mismo autor, es Tratado acerca de yoga de Patarijali, exposicion de acuerdo con el
Sarnkhya (Patanjala-yoga-Sastra-sankhya-pravacana).

18 Acharya Madhava, The Sarva-Darsana-Samgraba; or, Review of the Different



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 125

sofia sankhya teista originada por Patafijali," lo cual apoyaria
nuestra lectura del tratado de Haribhadra.

Como se aprecia, dos tratados doxograficos indios de gran
relevancia, junto con otros también importantes,?® compuestos
por pensadores de distintas alineaciones filosoficas y religiosas
y de épocas diversas, remiten a los tratados de Isvarakrsna y de
Patafijali como obras en las que se exponen los lineamientos, si
no de dos sistemas filosoficos, al menos de dos variantes (atea
y teista)?! del sistema sankhya.?? Tal valoracién que numerosos
pensadores indios manifiestan de estos textos sanscritos cons-
tituye uno de los criterios “externos” que favorecid que se to-
men las obras aludidas como expresiones clasicas. Es interesante
sefialar, asimismo, que las historias modernas de la filosofia de
India han sido fuertemente influidas por las doxografias indias
y, en especial, por los tratados de Haribhadra y de Madhava.?

Otro de los géneros literarios tipicos de India es el de los
comentarios, y esta clase de literatura nos provee del segundo
indicador del tratamiento que la tradicion dio a los textos de
I$varakrsna y de Patafijali. Hulin sefiala que, de acuerdo con di-
versos indices de las obras filoséficas indias mas 1mportantes en-
tre 80 y 95% de ellas son comentarios. Tal proporcidn pone de
manifiesto el peso de esta clase de literatura en el desarrollo

Systems of Hindu Philosophy, tr. E. B. Cowell y A. E. Gough, Londres, Kegan Paul,
Trench, Triibner & Co., 1914, p. 230.

9 Ibid., p. 231.

2 Para la clasificacién de los sistemas de filosoffa brindada por diferentes doxo-
grafias, remitimos al articulo de Tola y Dragonetti (“Perspectivismo y tolerancia”,
op. cit.). Cfr., asimismo, Prem Pahlajrai, “Doxographies-Why Six Darsanas? Which
Six?”, ponencia presentada en el 2004 Asian Studies Graduate Student Colloquium,
University of Washington, 2004, pp. 1-14.

21 Concebir, no obstante, el sankhya clasico de Isvarakrsna como ateo presenta
serias dificultades, ya que no parece que tal concepcién se ajuste a los textos més an-
tiguos. Véanse, en este sentido, Franklin Edgerton, “The Meaning of Sankhya and
Yoga”, American Journal of Philology, vol. 45, niim. 1, 1924, pp. 8 y ss.; Johannes
Bronkhorst, “God in Saikhya”, Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siidasiens, vol. 27,
1983, pp. 149-164; Andrew J. Nicholson, Unifying Hinduism. Philosophy and Identiry
in Indian Intellectual History, Nueva York, Columbia University Press, 2010, cap. 4; y
Jonathan Dickstein, “Richard Garbe, German Indology and the Messiness of (a)theistic
Samkhya”, Sagar, vol. 23, 2015, pp. 2-34.

2 Larson (Classical Sankhya, op. cit., pp. 134 y ss.) sostiene que es muy dificil,
si no imposible, determinar por qué la escuela de I$varakrsna se volvié normativa
respecto del sankhya.

» Halbfass, India and Europe, op. cit., pp. 349 y ss.



126 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

del pensamiento indio % Debe tenerse en cuenta, ademas, que
luego de la comp051c1on de las upanisads mas antiguas, comenzo
a utilizarse el género sttrico, una forma concisa de expresion
literaria técnica que expone ‘de modo sistemético y breve las
nociones y los argumentos principales de ciertas ramas del
conocimiento tradicional indio.” El caracter sumamente
reducido de las férmulas sutricas requirid, pues, del género
auxiliar de los comentarios para esclarecer el sentido y deta-
llar la escasa informacion brindada en los siatras. En muchos
casos, los comentarios mismos fueron tomados como texto a
comentar y originaron, de este modo, los subcomentarios. Las
obras aludidas de Pataiijali y de Isvarakrsna son buenos ejem-
plos de textos comentados y subcomentados numerosas veces.
La Sankhya-karika, sin embargo, no esta compuesta por sitras
sino por karikds. No obstante, en numerosas ocasiones esta
obra en verso es tratada por sus comentadores tempranos co-
mo si fuera un sitra, tal como sucede en la Yuktidipika (siglo vir
e.c.), el comentario mas importante de la Sankhya-karika, que
se refiere a varios de sus versos como sutms”.26 La kariki es-
ta regida por estrictas reglas de composicion, por lo cual las no-
ciones filosoficas son formuladas en versos constrefiidos por la
métrica (verso de metro Arya)” y con una extension acotada.?®
La Sankhya-karika, por su parte, contiene apenas 72 estrofas,”

por lo que puede entenderse que los conceptos y los argumentos
fllosoflcos vertidos en ella estén condensados y resumidos en
gran medida. En su karika 72, de hecho, I$varakrsna afirma
que la obra contiene los temas pr1nc1pales del Sastitantra —an
texto hoy perdido que habria contenido una expresién mas
detallada, desarrollada y previa del sanzkhya—, pero que no in-

% Michel Hulin, “Le commentaire dans la littérature philosophique et de I'Inde
ancienne”, en Marie-Odile Goulet-Cazé (ed.), Le Commentaire entre tradition et in-
novation, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2000, pp. 425-434.

% Cfr. Johannes Bronkhorst, “Siitra”, en Knut A. Jacobsen y Helene Basu (eds.),
Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Vol. 2: Sacred Texts, Ritual Traditions, Arts, Concepts,
Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 182-192.

% [bid., p. 183.

7 Arthur Llewelliyn Basham (The Wonder that was India: A Survey of the Culture
of the Indian Sub-continent before the Coming of the Muslims, Londres, Sidgwick and
Jackson, 1954, p. 511) describe en detalle esta figura métrica.

3 Cfr. Frauwallner, History of Indian Philosophy, op. cit., pp. 219 y ss.

¥ El ntmero de karikas varia de acuerdo con la edicion del texto.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 127

cluye las historias ilustrativas y las objeciones de los oponentes
que st habria incluido este otro texto anterior.*® Los numero-
sOs comentarios antiguos que se compusieron en torno a los
textos de Patafijali y de Isvarakrsna, muchos de ellos en otras
lenguas, como El libro del indio Patan]alz del viajero y escritor
arabe Al-Biruni™' o la traduccién al chino y comentario de la
Sankhya-karika del monje budista Paramartha,” ponen de ma-
nifiesto la importancia que se le atribuy? a estas fuentes a lo
largo de los siglos. El que muchos de estos comentarios hayan
llegado hasta la actualidad también demuestra el esfuerzo por
conservar lo que se consideraba un Valioso testimonio de una
tradicién antigua. A51 pues, la preservacion del Yogasitra y de
la Sankhya-karika, asi como de los numerosos comentarios que
tales obras han susc1tado, junto con las discusiones doxogra-
ficas, son indicativos del lugar que ocupan en la tradicion, lo
que bien justifica, a mi entender, que se consideren expresiones
clasicas del yoga y del sarkhya.

En cuanto al criterio interno mencionado en relacién con
el caracter clasico del Yogasitra y de la Sankbya-karika, consis-
te, por una parte, en las formas literarias utilizadas en su com-
posicién. Tanto el género sttrico como la composicién en
karika® han sido ampliamente empleados para exponer los li-
neamientos fundamentales de diferentes escuelas filosoficas o
los puntos principales de algin area de conocimiento tradicio-

% Larson, Classical Sankbya..., op. cit., pp. 135 y ss. Véase, asimismo, José Ledn
Herrera (presentacién y trad.), “Las estrofas del Samkhya de Ishvarakrishna”, Are-
26, vol. 24, nim. 2, 2012, p. 402.

31 Cfr. las traducciones de Shlomo Pines y Tuvia Gelblum: “Al-Biruni’s Arabic
Version of Patafijali’s Yogasitra: A Translation of His First Chapter and a Compari-
son with Related Sanskrit Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies,
vol. 29, nim. 2, 1966, pp. 302-325; “Al-Biruni’s Arabic Version of Patafijali’s Yogassitra: A
Translation of the Third Chapter and a Comparison with Related Texts”, Bulletin
of the School of Oriental and African Studies, vol. 46, nim. 2, 1983, pp. 258-304; “Al-
Biruni’s Arabic Version of Patafijali’s Yogasitra: A Translation of the Fourth Chapter
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African
Studies, vol. 52, ntim. 2, 1989, pp. 265-305; y “Al-Birtini’s Arabic Version of Patafijali’s
“Yogasiitra’. A Translation of the Second Chapter and a Comparison with Related
Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, vol. 40, ntim. 3, 1977,
pp- 522-549.

32 Larson, Classical Sankhya, op. cit., pp. 145 y ss.

3 Considérense, por ejemplo, el Alambanapariksakarika de Dignaga (cuyo texto
original en sanscrito se ha perdido, y se conserva sélo en chino y en tibetano), la
Mandiikyakarika de Gaudapada, la Spandakarika de Vasugupta, etcétera.



128 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

nal.** La eleccion de estos formatos por parte de los redactores
de los dos textos aludidos remitiria a una intencion de consoli-
dar y sintetizar un conocimiento preexistente en un discurso
que carezca de caracter narrativo y figurativo, y que posea un
enfoque expositivo directo y ordenado.” El recurso a estas for-
mas, asimismo, apunta a un gesto deliberadamente normativo
por parte de los autores, al cual la tradicion respondio positi-
vamente no aceptando su autoridad sin cuestionamientos sino
reconociéndola al comentarlos, resumirlos, traducirlos y bus-
car refutarlos. El estilo elegido en ambos casos, en fin, apunta a
una bisqueda de facilitar la palabra memonzada vehiculo por
excelencia de transmision y conservacion del conocimiento en
la cultura india antigua, exposiciones del sankhya y del yoga
que pudieran perdurar y circular, como finalmente lo hicie-
ron. Las obras mismas, por otra parte, formulan explicitamente
que exponen una doctrina o conocimiento preexistente, por
lo cual se infiere que el deseo de los redactores estaba mas pro-
ximo a ofrecer una reelaboracién de la tradicion precedente
que a simplemente realizar un aporte que concebian como des-
ligado de la tradicion.” Estos elementos, tomados en su con-
junto, tanto internos COmo externos a las obras aludidas, dan
sustento a la concepcion de que la Sankhya-karika'y el Yogasi-
tra constituyen exposiciones que los propios pensadores
ll’ldIOS entendian como formulaciones en cierto modo “clasi-
cas” del sankhya y del yoga respectivamente. Pareceria justi-
ficada, pues, esta categoria a pesar de ser anacromca y ajena no
solo a los textos, sino también al contexto mas amplio de su
produccion.

3* Cfr. Bronkhorst, “Sutra”, op. cit., pp. 182 y ss.

% Ya hemos mencionado que la Sankhya-karika en su estrofa 72 afirma que si-
gue al Sastitantra, aunque no incluye las historias ilustrativas que si estin en ese tex-
to. El Yogasitra, por su parte, se distancia de las exposiciones narrativas y figuradas
relativas al yoga que encontramos en el Moksadharma y de la Bhagavad Gita, por
ejemplo.

3 Cfr. Jacobsen, “Sankbya-yoga Traditions”, op. cit., p. 75. Ademas de lo mencio-
nado en la nota anterior, el texto de Patafijali comienza indicando que se trata de una
explicacion (anusisana) del yoga, y Madhava explica que “yoga”, en ese sitra, debe com-
prenderse, en un sentido inmediato, como la doctrina o ensefianza ($stra) que debe
entenderse, por ende, a su vez, como preexistente. S6lo en un sentido secundario yoga
puede entenderse aqui como samadhi, afirma Madhava.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 129
El sankhya y el yoga “preclasicos”y los modelos de su gestacion

En un notable articulo, Edgerton afirma que en toda la literatu-
ra india, hasta un momento bastante tardio, no se encuentra
ninguna indicacion de que los términos sank/oya o “yoga” su-
gieran, cada uno, un sistema metafisico en particular ni algo que
podria llamarse fllOSOfla sino que aluden a modos de obtener
la salvacién. “Sankhbya”, agrega, no implicaba ninguna clase de
ensefianza en el sentido de una formulacién especulatwa deuna
verdad metafisica, sino, meramente, la opinion de que el hom-
bre podia obtener la salvacién conociendo la verdad suprema,
formulada como fuera.’” Tal observacion pone de manifiesto
que los términos “sankhya” y “yoga” fueron transformando su
significado alo largo de los siglos en la Antigiiedad. De aludir a
una creencia segun la cual la liberacion puede obtenerse, en un
caso, mediante el conocimiento de los s@stras y, en otro, por la
dlsc1phna ascética, la concentracion y la percepcion dlrecta
pasaron a designar los sistemas de pensamiento formulados por
Isvarakrsna y por Patafijali y la tradicion que surgié a partir
de la lectura y el comentario de estos textos. Numerosos au-
tores modernos han propuesto modelos explicativos acerca de
esta transformacién que vale la pena revisar brevemente para
comprender mejor el lugar que la upanisad que aqui se analiza
ocupa en este desarrollo.

La primera interpretacion acerca del desenvolvimiento his-
torico que los textos ponen de manifiesto, y ala que aludiremos
brevemente, es la de Garbe, autor cuya explicacién ha sido seve-
ramente criticada en las Gltimas décadas.” Ya Edgerton la habia

%7 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., pp. 5-6. Cfr., asimismo,
p- 14: “El uso efectivo del término ‘sarzkhya’ en el periodo mas temprano, a mi parecer,
muestra que para los autores de este periodo la palabra no significaba un sistema me-
tafisico, sino un modo de salvacién mediante el conocimiento, y que otros términos
(como ‘yoga’) con los cuales puede ser asemejado o contrastado, significan otros mo-
dos de salvacién, no otros sistemas metafisicos”, y p. 15: “Cualquier férmula de verdad
metafisica, siempre que se conciba que el conocimiento conduce a la salvacién, puede
ser llamado ‘sankhya’. Lo que puede oponerse al sazkhya no es una teorfa abstracta
acerca de la verdad, sino la vision de que la salvacion puede obtenerse mediante algin
otro método distinto al conocimiento: por ejemplo, la devocién a Dios o el yoga”.

3% Cfr., por ejemplo, Mababharata xu, 289, 7.

% Véanse, por ejemplo, Nicholson, Unifying Hinduism, op. cit., cap. 4, y Dick-
stein, “Richard Garbe...”, op. cit., pp. 2-34.



130 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

censurado, pues Garbe habria iniciado la versi(')n segun la cual
el término sankhyd aludla en los textos mas tempranos, a un
sistema metafisico “numeérico”, caracterizado porun inventario
de categorias.”® Garbe afirma, ‘de hecho, que “Kapila fundé el
sistema filosofico efectivo mas antiguo de India en su filosoffa
atea sankbya, que comporta un estricto caracter dualista y que
ve en el conocimiento de la absoluta diferencia entre la mente
(mind) y la materia el inico medio de alcanzar la salvacion su-
prema”.*! Garbe procede, pues, como sefiala Edgerton, toman-
do la Sankhya-kariki como expresion sistematica del sankhya
y busca en los textos mas antiguos las concepciones que se ase-
mejan para luego llamarlas formas tempranas (o incluso “dis-
torsiones”), con el agregado de que da por sentada la ex1stenc1a
del sistema especulativo metafisico en ese tiempo temprano.*
Frente a esta interpretacion de los textos antiguos, Edgerton se
pregunta: “cDoénde, pues, encontramos expresada tal concep-
c1on atea original? Creo que en ningtn lugar. Un estudio de la
épica y de otros materiales antiguos me ha convencido de que
no hay un solo pasaje en que se atribuya al sankhya la no
creencia en Brahman o Dios”.* Asi como Edgerton rechaza
la nocion especifica de ateismo que Garbe atribuye al sankhya
antiguo y orlglnal también muestra que en las fuentes an-
tiguas este término no hace referencia a un sistema filoséfico
con doctrinas especificas. Ante la negativa a asumir una exis-
tencia antigua del sistema posterior, los especialistas han pro-
puesto diferentes explicaciones acerca del surgimiento y la cons-
titucién de éste.

Larson, por su parte, brinda un esquema diacrénico que
construyea partir de las tres dimensiones sincrénicas del térmi-
no “sankhbya”:* i) un adjetlvo que hace referencia a cualquier
serie enumerada o agrupacion y que puede ser usado en toda

“ Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., p. 35.

“ Richard Garbe, “Outlines of a History of Indian Philosophy”, The Monist,
vol. 4, niim. 4, julio de 1894, pp. 580-598. El autor atribuye a Kapila no s6lo una “fi-
losofia” y un “sistema”, sino también el ateismo y un conjunto de doctrinas bastante
especifico. La traduccion es mia.

2 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., p. 6.

“ Ibid., p. 8.

# Larson, Bhattacharya y Potter, Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4, op.
cit., pp. 3y ss.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 131

investigaci(')n en la que la enumeracién o el calculo sea una ca-
racteristica prominente; 7z) un sustantivo masculino que alude

aalguien que calcula, enumera o discrimina apropiadamente; y
iij) un sustantlvo neutro que hace referencia a un método de
enumeracion de los contenidos de la experiencia y del mundo
con la finalidad de alcanzar la liberacién. A su vez, las tres fases
diacrénicas correspondientes sefialadas por el autor son: 7) una
indagacion intelectual propia de la tradicion mas antigua de In-
dia que transcurre del periodo védico al maurya en los siglos 1v-
I a.e.c. y que toma la forma de una enumeracion elaborada
de los contenidos de un tema en particular. Se enmarca en esta
etapa la caracterizacién de Kautilya del sazkbya como una de
las tres formas de anviksiki;*® ii) comienza en el periodo de las
upanisads prebudistas, alrededor de los siglos vim-vi a.e.c., hasta
los primeros siglos de la era comtn. Los textos de esta etapa,
ademas de las upanisads antlguas son la B/mgawzd Gita, el
Moksadharma y los Puranas mas tempranos. La nocién se asocia
ala metodologia de razonamiento que resulta en conocimiento
espiritual (vidya, jiiana, viveka) que conduce a la liberacion del
ciclo de las reencarnaciones y es propia de los ambientes en los
cuales la meditacion, los ejercicios espirituales y la cosmologia
religiosa revisten gran interés; iii) corresponde al comienzo
de la tradicion filosofica técnica y coincide con el final del
segundo per10do aproximadamente desde el primer siglo de la
era comun y se extiende por varios siglos. Un comentario en
particular a la Sankhya-karika —sefiala Larson—, la Yuktidipi-
kd, pone de manifiesto una trad1c1on filosofica san/ehya yaen
los primeros siglos de la era comdn que no se ajusta a la con-
cepcion del sankhya propia del segundo periodo. El material
textual de este momento inicial de la tercera etapa, no obs-
tante, es sumamente fragmentario, y si bien se han propuesto
reconstrucciones a partir de los testimonios que se encuentran
en fuentes posteriores,* la Sankhya-karika es el primer texto

® Arthasistra,12,10. Cfr. R. P. Kangle, The Kautiltya Arthasistra, Part 11. An Eng-
lish Translation with Critical and Explanatory Notes, Delhi, Motilal Banarsidass, 2003,
p. 6.

# Cfr. Paul Hacker, “The Samkhyization of the Emanation Doctrine Shown in
a Critical Analysis of Texts”, wzkso4, vol. 5, 1961, pp. 75-112, y Erich Frauwallner,
“Zur Erkenntnislehre des Klassische Samkhya-system”, wzxso4, vol. 2, 1958, pp. 84-119.



132 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

que nos ha llegado a partir del cual es posible reconstruir la his-
toria de la tradicion filosofica sobre bases firmes.¥
Burley, asuvez, llama a los modelos como el recién descrito
ontogemcos 0 gestaaonales” “ y sefiala que contradicen la
comprension tradicional que transmiten las fuentes de acuer-
do con las cuales el sankhya fue concebido en la mente de un
gran 7si, Kapila, quien luego lo transmiti6 a su discipulo Asuri,
quien dio origen, a su vez, a un hna]e pedagogico. De acuerdo
con la tradicion, Isvarakrsna no seria un innovador, sino un
fiel transmisor de un corpus de conocimiento preexistente. Asi
pues, el modelo ontogénico, remarca Burley, desestima esta
historia del origen haciendo a un lado la concepcién de la in-
tuicion revelatoria que habria tenido Kapila y la remplaza con
una nocion de formalizacion incremental y gradual de ideas
dispares. Tal formalizacion habria comenzado como vaga y
mitologica y habria adquirido definicion y precision filosofi-
ca alo largo de los siglos. De acuerdo con esta vision, si Kapila
tuvo algin papel en esta serie de eventos en algin momento
inespecifico de la historia del sazkhya, se reduciria a alguna con-
tribucién al proceso de formalizacion.® Burley encuentra la
hipétesis ontogénica problematica, ya que le parece poco pro-
bable que un corpus de conocimiento y de practicas relativa-
mente complejo e integrado pudiera ser resultado de un proce-
so medianamente fortuito ocurrido a lo largo de tantos siglos
y en la mente de tantos pensadores.®
Burley propone, asimismo, una clasificacion de las diferen-
tes concepciones sobre la relacién histérica entre el sankhya y
el yoga que incluye cuatro opciones: la tesis del sistema Gni-
co, ladela divergencia, la de injerto y la de sistemas diferentes.”
La primera concibe el sarkhya y el yoga como mitades com-
plementarias de una empresa unificada, en la que el primero
hace hincapié en los asuntos tedricos, mientras que el segundo
posee una orientacion mas bien practica. Ambos, no obstante,

# Larson, Bhattacharya y Potter, Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4,
op. cit., p. 14.

“ Burley, Classical Sankhya and Yoga, op. cit., p. 16.

“ Ibid., p. 36.

%0 Idem.

SUIbid., pp. 39 y ss.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 133

estarian armonizados en una unidad te6rico-practica dirigida
haciauna finalidad espiritual comin.”? La segunda tesis postula
un origen comiin de ambos, pero concibe que el sankbya y el
yoga se separaron en algin punto de la compleja secuencia de
transmlslones > La siguiente tesis considera que el sarkhya es
una expresioén de un conjunto de ensefianzas muy antiguas, y
que el yoga (clasico) es una construccién mas bien artificial com-
puesta por una coleccién de instrucciones técnicas, junto con al-
gunas doctrinas ad hoc que fueron injertadas o adjuntadas auna
version preexistente, posiblemente preclasica, del sarkbya.™
La cuarta tesis considera que las metodologfas propias del saz-
khyay del yoga difieren hasta el punto de que siempre ha sub-
sistido un quiasmo entre ellas, desde el momento de su origen
hasta su expresion clasica.” Burley indica, en fin, que los espe-
cialistas se han adherido a una u otra de estas tesis, y por mo-
mentos a mas de una, aunque €l sigue en mayor medida lade la
divergencia.

Aludiré, por Gltimo, a la caracterizacion ofrecida hace
unos afios por Jacobsen, que también pareceria ajustarse a la
segunda clasificacién de Burley. En linea con otros especialis-
tas, el autor sugiere que el sistema expuesto por Isvarakrsna y
el sistematizado por Patafijali son dos interpretaciones de la
filosofia samkhya.”® Una de las distinciones centrales constitu-
ye cierto vocabulario presente en el Yogasitra y en el bhasya,
pero ausente en la Sankhya-karika. Esta terminologia, sefiala
Jacobsen, también esta en algunos textos budistas y, o bien
puede haber sido comln a varias filosofias de la meditacion
en la antigua India, o bien apunta a una influencia directa del

52 Cfr., por ejemplo, Pulinbihari Chakravarti, Origin and Development of the San-
khya System of Thought, 2* ed., Nueva Delhi, Oriental Books Reprint, 1975, pp. 65, 73.
También, Surendranath Dasgupta, A History of Indian Philosophy, vol. 1, Cambridge,
Cambridge University Press, 1922, p. 229.

% Cfr., por ejemplo, Surendranath Dasgupta, Yoga Philosophy in Relation to Other
Systems of Indian Thought, Calcuta, Calcutta University Press, 1930, p. 2.

> Cfr., por ejemplo, Richard Garbe, The Philosophy of Ancient India, Chicago,
Open Court, 1899, pp. 14-15.

% Cfr., por ejemplo, Georg Feuerstein, The Philosophy of Classical Yoga, Nueva
York, St. Martin’s Press, 1980, p. 116.

% Jacobsen alude, de hecho, a una pluralidad de corrientes sankhya aparte de
las mencionadas.



134 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

budismo sobre el saikhya pataiijalico.” Respecto de los contac-
tos entre el budismo y el yoga antiguos, no obstante, mucho
resta por indagar.*

Las distinciones sefialadas hasta el momento permiten sis-
tematizar dos sentidos diferentes en que se suele comprender
la expresion sankbyﬂ -yoga. El primero implica una conjuncién
entre ambos términos y apunta a la relacion entre dos sistemas
filos6ficamente emparentados que tuvieron, sin embargo,
tradiciones textuales divergentes. El segundo sentido se refie-
re solamente a una de estas tradiciones (textuales) con base en
el reconocimiento de que el yoga es una variante del sankhya
que se distingue de la otra no implicada con el yoga. Este se-
gundo sentido, ademas, indica la corriente de (sankhya-)yoga
en contraste con aquellas expres1ones del yoga no emparentadas
con la cosmovision sarnkhya.”

Las cuestiones a las que se ha aludido en esta seccién ponen
de manifiesto la complejidad del periodo al que corresponde la
fuente que se analiza a continuacién. Alertan, asimismo, de los
diferentes aspectos del par sankhya-yoga que han estado en discu-
sién entre los especialistas y de la diversidad de interpretaciones
que se han propuesto. También sugieren hipotesis explicativas
acerca de los elementos que este texto puede contener o que le
pueden faltar, y, por Gltimo, plantean preguntas con las cuales
es posible abordar el examen con la expectativa de esclarecer
alguna de ellas.

La Katha Upanisad

La Katha Upanisad pertenece a la escuela del Yajurveda negro
aunque, de acuerdo con Olivelle, es un texto tardio, compuesto

% Jacobsen, “Sankhya-yoga Traditions”, op. cit., pp. 76-80.

5 Cfr. Dominik Wujastyk, “Some Problematic Yoga Sutras and their Buddhist
Background”, en Philipp Maas (ed.), Yoga in Transformation. Historical and Contempo-
rary Perspectives on a Global Phenomenon, Viena, Vienna University Press, en prensa,
pp- 1-28. El autor examina algunos trabajos clasicos sobre esta cuestion.

% Tanto la prehistoria del yoga como su desenvolvimiento histérico han sido en
gran medida independientes del sankbya. Cfr. Jacobsen, “Sankhya-yoga Traditions”,
op. cit., p. 81.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 135

entre los siglos vy v a.e.c.,” que no habria formado parte inte-
gral del Brahmana de la escuela. La pertenencia a esta escuela,
no obstante, se establece por el episodio de Naciketas y Yama
(el dios de la muerte), relato que originalmente habria formado
parte del Kathaka Brabmanay que se encuentra, también, en el
Taittiriya Brahmana de la misma vertiente.*! Esta hlstorla que
en el Brahmana se presenta para explicar el nombre de una ce-
remonia sacrificial llamada naciketa, es retomada en la Katha
a modo de punta del ovillo para el desarrollo de ciertas doctri-
nas. Naciketas es el hijo de Auddalaka Aruni, quien realiza un
sacrificio que supone ceder todo a los brahmanes. Perplejo ante
la pobreza de lo entregado por su padre, Naciketas le pregunta
repetidamente a quién va a ser dado, a lo que su padre respon-
de que lo entregara ala muerte (Y ama) Una vez en la morada de
Yama, el dios invita a Naciketas a escoger tres dones. El joven
escoge primero regresar junto a su padre y, segundo, que no
se agoten sus acciones meritorias. El tercer pedido consiste en
que le sea revelado algo que ni los dioses saben: si se existe o
no después de la muerte. Ante esta pregunta, Yama vacila, pero
finalmente brinda una explicacion acerca de la naturaleza y el
origen del todo. Esto conduce, a su vez, a una exposicion acerca
de la condicién del azman. Comencemos nuestro examen del
texto en relacion con el sankhya-yoga por el final de la upanisad.

Entonces Naciketas, tras recibir este saber pronunciado por la muerte
y el método completo del yoga, llegado a Brahman, libre de pasién,
devino inmortal, asi como incluso otro [podria hacerlo] que [sea] un co-
nocedor en relacion con el arman.®?

Esta estrofa, Gltima del tratado, subsume bajo dos catego-
rias las ensefianzas brindadas por Yama. Por una parte, se hace
referencia a un saber especifico (vidyametan) impartido por
la muerte y, por otro, coordinado mediante un ca, al método
entero del yoga (yogavidhim... kytsnam). Si se aplica tal distin-
cion al texto entero, podria intentarse delinear, por una par-

% Daniel de Palma (ed. y trad.), Upanisads, Madrid, Siruela, 2006, p. 119.

61 Patrick Olivelle (tr. y ed.), The Early Upanisads. Annotated Text and Translation,
Nueva York, Oxford University Press, 1998, p. 372.

62 Katha Upanisad 11 3 18. Las traducciones de los textos sdnscritos son mias. En
todos los casos sigo el texto sanscrito de la edicién de Olivelle, bid., pp. 374-403.



136 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

te, en qué consiste el método del yoga expuesto y, por otro, en
qué reside el saber (vidya) al que alude la estrofa. Frente al esta-
blecimiento de esta dupla podriamos vernos inclinados a iden-
tificar de antemano esta vidya con alguna forma de san/e/oya
Sin embargo en el tratado no se encuentra ninguna mencion
del término, por lo cual se debe proceder a analizar los conte-
nidos y el caracter de la vidya para esclarecer qué aspectos, si
los hay, podrian indicar una proximidad con alguna forma
posterior de sankhya.

Otro de los elementos en esta estrofa es el resultado que al-
canza Naciketas (u otro) por haber recibido el don de parte de
Yama. Esta constituido por tres elementos: alcanza a Brahman
(brabmapraptas), y deviene libre de pasion (virajas) y de la muer-
te (vimytyur). Este trlple resultado nos alerta, por una parte,
de la orientacion teista de la #panisad, en la cual se afirma la
existencia de Brahman, y pone en correlac1on por otra, laidea
de laliberacion de la muerte y de la pasion con la obtencién de
la divinidad. Examinemos, pues, en primer lugar, el método
del yoga al que alude la estrofa.

Como ya se sefiald, la Katha Upanisad presenta referencias
explicitas al yoga. En 113, 10-11, por ejemplo, se brinda una
caracterizacion bastante a]ustada. Cito el pasaje.

Dicen que la via antiquisima® es ésta: cuando los cinco conocimientos
permanecen estables junto con la mente, y el entendimiento no se agita.

“Esta es el yoga”, piensan, la firme sujecién de los sentidos. En-
tonces [el yogui] deviene libre de perturbacién, pues el yoga es tanto
surgimiento como disolucién.*

Estas estrofas definen con claridad el yoga: la firme sujecion
de los sentidos (sthiramindriyadharanam). Este estado, a su vez,
esta puesto en relacion con la detencion de las cinco facultades
de conocimiento (parica... jianani) y de la mente (manas) y con
la no agitacion del entendimiento (buddbib... na vicestati). Aqui

6 Me aparto de las traducciones estindares del término paramam (Palma, p. 134:
supremo; Olivelle, p. 401: highest, por ejemplo) con la doble finalidad de conservar
tanto el sentido superlativo como la proximidad etimolégica con “anterior”, vocablo
con el que traduje para (cfr. I3, 10-11 y II 3, 7-8). Reservo “superior” para traducir
el término uttama (cfr. 11 3, 7). Nétese que el superlativo vuelve a aparecer en I 3, 9.

¢ Katha Upanisad 11 3, 10-11.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 137

el yoga, como es evidente, esta intimamente ligado a un estado
de concentracion (dharana), donde las diferentes facultades cog-
nitivas, entre las cuales debemos contar los sentidos, la mente
y el intelecto, son mantenidas sin agitacion. Esto traeria como
resultado que el yogul esté libre de perturbacion. El resultado,
pues, y la via antiquisima —notese el uso del superlativo— estan
caracterizados de modo negativo y desde el punto de vista de
las potencias psicologicas. Hay un tercer pasaje en la upanisad
donde se alude al yoga también explicitamente.

Tras considerar como dios, mediante el acercamiento del yoga relativo
al atman, a aquel que es dificil de contemplar, oculto, interno, centrado
en el corazdn, establecido en la profundiad, antiguo, el sabio abandona
tanto la excitacion como la pena.®

Este nuevo pasaje caracteriza el yoga en términos un tanto
diferentes. En primer lugar, se debe notar que se hace referencia
al yoga relativo al dtman (adhyatmayoga),* no meramente al yo-
ga, como en el pasaje anterior. Mediante el acercamiento (adhiga-
mena) propio de este yoga, el hombre logra concebir como
dios (devam matva) a aquel que se halla en el corazon, esta
oculto y es dificil de contemplar (durdarsam). Esto le permite al
hombre, a su vez, hacer a un lado la polaridad de la excitacion
y la depresion. Esta estrofa, por otra parte, parece anticipar lo
afirmado en II 3, 18, donde también se incluye la nocién de
adhyatma y se afirma que, quien conoce lo relativo al atman,
podria alcanzar a Brahman y esta libre de pasion.

Aparte de las alusiones explicitas al yoga que hemos co-
mentado, podriamos mencionar un pasaje mas, muy ilustra-
tivo, en el que encontramos otros elementos relacionados de
importancia:

Conoce al dtman como el que posee un carro, pero al cuerpo precisamen-
te como el carro. Pero conoce al intelecto como el cochero y ala mente
como la rienda.

% Katha Upanisad 12, 12.

% Cfr. Valerie J. Roebuck (trad. y ed.), The Upanisads, Londres-Nueva York,
Penguin Books, 2003, p. 444, n. 21. La autora sefiala la distincién entre adhydtma
(relativo al si mismo), adbidaivatam (relativo a las deidades) y adhbibhiitam (relativo a
los seres). Agradezco al evaluador andnimo por esta referencia.



138 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

Llaman a los sentidos, caballos; a las esferas de accién de éstos,
pradera; al conjunto de mente, sentidos y atman los pensadores lo
llaman “disfrutador”.

Pero los sentidos desobedientes de aquel que, carente de compren-
sién, prospera en una mente siempre suelta, (son) como los caballos
malos del cochero.

Pero los sentidos obedientes de aquel que, poseedor de compren-
sibén, prospera en una mente siempre sujetada, (son) como los caballos
buenos del cochero [...]

Pero el cochero con comprensién, que es un hombre que posee la
rienda que es la mente, ése alcanza el final del recorrido. Este es el paso
antiquisimo de Visnu.”

Este pasaje nos brinda una descripcion por medio de la
analogia de un cochero con un carro tirado por caballos. Los
elementos constitutivos del hombre son equiparados con di-
ferentes componentes en el simil. Asi, el atman seria el sefior
provisto del carro, el intelecto (buddhi) es el cochero (sarathi)
que guia los caballos, la mente (12anas) es la rienda, los sentidos
(indriyani) son los caballos, y las esferas de los sentidos son la
pradera por la que los caballos andan. Ahora bien, los caballos
pueden ser malvados o buenos y las riendas pueden tirar del
cochero sin que éste pueda controlarlas, o mantenerse déciles
en sus manos de modo que él pueda guiar con ellas a los caba-
llos. En el marco de tal analogia, se recurre a derivados de la
raiz yuj en tres oportunidades distintas. En primer término,
en la estrofa cuarta se habla del yugo de la mente con el atman
y con los sentidos (atmendriyamanoyuktam). Tal conjunto es
llamado “el disfrutador”. En la estrofa siguiente, se recurre
al participio ayukta, en caso instrumental junto con el verbo
bhavati, para hacer referencia a una mente que es como una
rienda suelta. El hombre cuya mente esta en esta condicion
no puede controlar sus sentidos, que son como caballos mal-
vados. A continuacion, se utiliza el participio yukta, también
en caso instrumental, para referirse a la mente sujetada y se da
a entender que un hombre con una mente tal tiene caballos
buenos que st pueden ser controlados. Tengase en cuenta, asi-
mismo, que la mente es conceblda aqui como la rienda, por lo
cual constituye el punto de union entre los caballos-sentidos,

¢ Katha Upanisad13,3-6 y 9.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 139

por un lado, y el cochero y el sefior del carro, por otro. Es
también el instrumento de control de los caballos y, por ello,
si la mente no es firmemente sujetada (yukta) por el cochero
(= intelecto), no se podra alcanzar el objetivo. En la analogia
el foco pareceria estar en la mente, que es el instrumento del
que el cochero se vale para tener los sentidos bajo su control.
Esta descripcion, por otra parte, es congruente con la ofrecida
en la estrofa IT 3, 11, citada mas arriba.

Ahora bien, en la Gltima estrofa citada se vuelve a hacer hin-
capié en la sujecién de la mente, pero también se incluye otro
elemento. El hombre aludido debe estar provisto de compren-
sién (vijiana). El elemento cognoscitivo ya habia sido intro-
ducido con la nocién de hombre de mente suelta o sujetada (es-
trofas I 3, 5-6). El primero, de hecho, carece de comprension
(avz]nanm}an) mientras que el segundo la posee (vijianavan).
Creo que el término vijiiana tiene una doble funcién en el
marco de la analogia. Por una parte, hace referenciaala posibi-
lidad de alcanzar el conocimiento que pretende transmitir la
analogfa. Podemos pensar, en este sentido, que el recurso dis-
cursivo no es meramente estético, sino que busca favorecer el
entendimiento de la nocién del yoga como firme sujecién de los
sentidos que se transmite en la #panisad. Asi pues, la analogia
imparte alegbricamente el conocimiento del yoga, pero para ad-
quirirlo efectivamente es preciso comprender la analogfa. La
segunda funcion, a su vez, consiste en poner el énfasis en el as-
pecto cognitivo 1mp11cado en la sujecion de los sentidos, que
reside en distinguir las diferentes partes constitutivas del hom-
bre: los sentidos, la mente y el intelecto. Esto nos conduciria
a la dupla de categorias de la estrofa final de la upanisad en la
que se clasifica la ensefianza impartida.

La Katha Upanisad subraya en repetidas oportunidades el

valor supremo del conocimiento (j7iana).”® Este es dificil de
obtener, ya que no todos logran oirlo y, entre quienes lo oyen,
no necesanamente lo saben.*” S6lo puede accederse a él si otro
lo ensefla,”® ya que no es posible obtenerlo mediante la argu-

8 Cfr., por ejemplo, Katha Upanisad 1 2, 4.
% Cfr., por ejemplo, Katha Upanisad12,7.
7® Cfr., por ejemplo, Katha Upanisad 12, 8 y 9.



140 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

mentacion (tarkena).”* Tal conocimiento es llamado, asimismo,
dharma’ y alude, en pocos términos, a la existencia del atman
en el corazon de todos los seres. La upanisad, no obstante, dis-
curre con bastante detalle acerca de este conocimiento. Repa-
remos especialmente en dos pasajes muy similares entre si, en
los cuales se encuentran doctrinas importantes para nuestro
examen. Cito el primero:

Pues anteriores a los sentidos son los objetos y anterior a los objetos es
la mente. Pero anterior a la mente es el intelecto. Al intelecto, el gran
dtman es anterior.

Anterior al grande es lo no desarrollado. Anterior alo no desarro—
llado es purusa. Nada es anterior a purusa. El es la cima. El es la via
anterior.”

Este pasaje nos brinda una descripcion estratificada de la
realidad en la cual se enumeran los diferentes grados de entes
de modo ascendente, por decirlo asi. La secuencia es: objetos de
los sentidos (arthds) — sentidos (indriyani) — la mente (manas)
— el intelecto (buddhi) — el gran atman (maban arma) —
lo no desarrollado (avyakta) — purusa. Numerosos autores
han sefialado la afinidad de este pasaje con la filosofia de la Sa7-
khya-karika. Burley, por ejemplo, apunta que, si bien el esque-
ma categorial presentado no es igual al de la filosofia sankbya
clasica, las semejanzas entre ellos no pueden ser ignoradas. El
pasaje retrata, afirma el autor, un refinamiento progresivo de la
atencion que conduce en Gltimo término al purusa, la finalidad
del sankhya clasico.” Van Buitenen, por su parte, sefiala que el
término gran atman o mahan atma, presente en el pasaje citado,
implica una nocién que adquiere una progresiva sistematizacion
hasta llegar a los textos de la tradicion filosofica del sankbya.”>
Su lugar en la jerarquia de lo real es posterior a lo no desarro-
llado (avyakta) y, por tanto, parecena ser concebido como el
primer principio de la creacién manifestada:’® “el creador ori-

7t Cfr., por ejemplo, Katha Upanisad 12, 9.

72 Cfr. Katha Upanisad 12, 13 y 14.

73 Katha Upanisad 13, 10-11.

7* Burley, Classical Sankhya and Yoga, op. cit., p. 17.

75 Johannes A. B. van Buitenen, “The Large Atman”, History of Religions, vol. 4,
ndm. 1, verano de 1964, p. 103.

7 Ibid., p. 107.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 141

ginal que se ha incorporado, por asi decirlo, a si mismo en la
creacion”.” Van Buitenen sostiene, por otra parte, que en nues-
tra upanisad no se afirma si avya/etcz es de una naturaleza “ma-
terial” o “espiritual” y sefiala que en este punto radicaria un
principio de distincion entre las formas clasicas de sankhya y
de Vedanta que implica divergencias no s6lo metafisicas, sino
también antropologicas. Cito, por ultimo, el segundo pasaje
relativo al conocimiento.

Anterior a los sentidos es la mente, el sattva es superior a la mente. Sobre

el sattva esta el gran atman, lo no desarrollado es superior al grande.
Pero purusa es anterior alo no desarrollado, difundido y sin género;

tras conocerlo, el ser nacido se libera y marcha hacia la inmortalidad.”

En este pasaje, paralelo al anterior, se vuelven a listar los di-
ferentes grados de la realidad de modo similar, aunque con dos
pequefias diferencias. En el texto previo se alude a los objetos de
los sentidos, mientras que en éste no. Sin embargo, la diferencia
mas importante radica en que en el primero se recurre a la no-
ci6n de intelecto (buddbi), y en éste se utiliza el término sattva,
que los traductores suelen interpretar como “esencia” 7?En su
Estudios sobre sankhya (I1I), dedicado a la nocién de sattva, si
bien Van Buitenen reconoce al menos cinco sentidos diferentes
del término en la literatura preclasica,® considera que en este
pasaje en particular hace referencia a buddhi, el segundo de los

7 Ibid., p. 105.

78 Katha Upanisad 11 3, 7-8.

7 Cfr., por ejemplo, “essence”, Olivelle, op. cit., p. 401; “esencia suprema”, de Pal-
ma, op. cit., p. 133.

Contrastense en el siguiente cuadro las nociones vertidas en los pasajes:

13, 10-11 113,78
Objetos de los sentidos —

Sentidos Sentidos

Mente Mente

Intelecto sattva

Gran atman Gran atman

No desarrollado No desarrollado
purnsa purnsa

% Johannes A. B. van Buitenen, “Studies in Samkhya (m)”, Journal of the American
Oriental Society, vol. 77, ndm. 2, abril-junio de 1957, p. 95.



142 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

sentidos posibles. Tal correspondencia, sefiala, también ocurre
en la Bhagavad Gita y en el Moksadharma.®!

Vale la pena sefialar que ambos pasajes en los que se listan
]erarqulcamente los elementos que componen la realidad es-
tan estrechamente asocmdos a los pasajes citados en los que se
expone la concepcion del yoga. Las dos prlmeras estrofas en las
que se expone esta jerarquia, I 3, 10-11, estan inmediatamente
después de la descripcion de la analogla del carro, I 3, 3-9. La
segunda serie jerarquica (I 3, 7-8), a su vez, se encuentra inme-
diatamente antes de la secciéon donde se da una definicién del
yoga (II 3, 10-11), solamente separadas por una unica estrofa.
Volveremos sobre ésta al final de esta seccion. El hecho de
que el conocimiento sea expuesto en estrecha proximidad a la
caracterizacion del yoga pareceria reforzar la clasificacion de
la ensefianza de la upanisad en dos categorias que se brinda en
su Gltima estrofa. Pero, ademas de esta contigtiidad inmediata
entre los pasajes, hay un interesante vinculo terminolégico. En
la estrofa II 3, 10, inmediatamente anterior a la definicion de
yoga (II 3,11) ¥ relacionada con ella conceptualmente, se habla
de la via antiquisima (parama gatih), mientras que en la estro-
fa I3, 11, en la que se da una de las enumeraciones, se alude a la
via anterior (para gatih). Tanto el yoga como el conocimiento
de la jerarquia de elementos parecen conducir a la via final, aun-
que el superlativo en el pasaje relativo al yoga podria 1mphcar
cierta superioridad de este método. Considérese también que
enlaestrofal3, 9, enla que concluye la analogia del carro, se
menciona el “paso antiquisimo de Visnu” (paramarm padam)
Nuevamente en un pasaje relativo al yoga hallamos el uso del
superlativo. Indiquemos, ademas, en relacién con estos detalles,
la interpretacién teista de la culminacién del camino del yoga
que se brinda en I3, 9 (presente también en II 3, 18), asociada
a la interpretacion psicologica en II 3, 11 —rasgos ambos del
yoga clasico posterior—. Estos aspectos, a su vez, contrastan
con la interpretacién ontologica de 13,11, donde la via final
es identificada con purusa. La nocion de purusa, cabe sefialar,
no aparece en los pasajes relativos al yoga.®

81 Ibid., p. 96.
82 El yoga clasico posterior combina con su interpretacion psicolégica y teista



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 143

Menciono, por tltimo, un claro nexo entre la nocién de
saber (vidyd) con la inmortalidad que trae aparej jada de acuerdo
con la Gltima estrofa del tratado, y la exposicidn jerarquica de
elementos con el purusa a la cabeza. Este vinculo lo encontra-
mos, justamente, en la estrofa que articula la Gltima de las digre-
siones metafisicas en II 3, 7-8 y la definici6én del yoga expuesta
en II 3, 10-11. La cito para concluir el analisis:

Su forma (la de purusa) no esta entre lo visible; nadie la ve con el ojo
Por el corazdn, por el pensamiento, por las mentes es anhelado. Los
que saben (vidur) esto se vuelven inmortales.®

Este pasaje conflrmarla la identificacion de las digresiones
ontoldgicas con la nocién de saber (vidya) contemda en la Ului-
ma estrofa. Notese, por una parte, que aqui se hace referencia
al principio supremo de las enumeraciones, purusa, y al modo
en que éste es captado, en termmos de algo que los hombres sa-
ben (vidur). E incluso aqui, por otra parte, se afirma que este
saber permite alcanzar la inmortalidad, tal como se expresa en
las lineas que cierran la upanisad. Se podrla afirmar, en fin, que
el saber al que alude este pasaje articulador indicarfa que una
de las categorias en las que se clasifica la ensefianza brindada en
nuestra #panisad, el saber (wdyd) se corresponderfa, en parte al
menos, con la exposicién ]erarqulca de principios metafisicos
en los cuales purusa es la via final que debe ser alcanzada para
lograr la inmortalidad.

Conclusiones

Se examinaron diferentes dificultades que han encontrado los
estudiosos al abordar la historia de las ideas o de la tradicion
intelectual identificada con las nociones de sazkhya y de yoga.
Se mostrd que incluso para los pensadores indios de la Anti-
gliedad, las exposiciones de Isvarakrsna y de Patafijali poseen
una autoridad innegable respecto tanto del sizkhya como del

la ontologia sartkhya, incluida la nocién de purusa. Justamente por esto, entre otros
elementos, el yoga clasico es sarkbya-yoga, como ya mencionamos.
8 Katha Upanisad 11 3, 9.



144 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

(sankhya-)yoga. Estas exposiciones, a su vez, han sido abundan-
temente comentadas a lo largo de los siglos, lo cual contribuye
a su canonizacion. Se sefialo también que, en las fuentes ante-
riores a estas obras, donde el empleo de los vocablos sankhbya
y yoga es frecuente, no resulta facil determinar el significado
de estos términos, y tampoco la relaciéon que hay entre ellos ni
la que tienen con sus formas llamadas clasicas. A modo de con-
clusion, se contrastan enseguida los resultados obtenidos a par-
tir del analisis de la Katha Upanisad con las propuestas acerca de
estos problemas historiograficos ofrecidas por los especialistas
y discutidas en la segunda seccién.

El examen del texto nos permite poner en cuestion, en pri-
mer término, la concepcién de Edgerton del sarkhya y del yo-
ga como dos ‘modos alternatlvos para alcanzar la salvacién. Si
tomamos su concepcién del saizkhya como conocimiento libe-
rador y tenemos en cuenta que la Katha Upanisad hace repeti-
das referencias al saber (vidya) y al conocimiento (jiana) libe-
rador a pesar de no recurrir al vocablo sankhya, tal vez no sea
posible concebir el conoc1mlento y el yoga como dos méto-
dos alternativos. Tal posicién no parece seguirse de mi inter-
pretacion del texto upanishadico, al menos. Es cierto que la
ensefianza brindada en él se clasifica en dos categorias, pero
la conjuncién mediante la cual son presentadas en la Gltima es-
trofa y la estrecha relacién con la cual se exponen en el texto
parecerfan apuntar a la necesidad de que ambas modalidades
de instruccion sean implementadas conjuntamente para lograr
la inmortalidad y alcanzar a Brahman. Esta conjuncion del yoga
con el dharma —término con el que se alude a las doctrinas
expuestas por Yama a Naciketas,* como ya se sefial6—, por
otra parte, podria entenderse como un intento de alinear el yo-
ga con el pensamiento ortodoxo brahmanico, sobre todo si se
toma en cuenta que en otras fuentes se alude al yoga con inde-
pendencia de las doctrinas asociadas a esta tradicion.

En cuanto al significado del término “sankhya”, por otra
parte, es evidente que no se puede hacer una contribucion aqui
dada la ausencia de este vocablo en la #panisad analizada. Tal
falta resulta significativa, sin embargo, en la medida en que cier-

8 Katha Upanisad 12,13 y 14.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 145

tas doctrinas que posteriormente pasaran a formar parte de este
sistema filosofico clasico, parecen haber alcanzado un grado
considerable de sistematizacion incluso antes de que se las reco-
nozca como sdﬁkhyd La identificacion de estas doctrinas con los
términos vidya y jiiana, no obstante su caracter liberador y su
conjuncion con el yoga, parece atribuirles cierta identidad que
no las coloca lejos de lo que se podria considerar una expresion
acotada del sarkhya. Lo que resulta claro, de todos modos, es
que el saber (wdycz) al que se alude en la upamsad tampoco es una
categoria vacia que implica meramente la salvacion por medio
del conocimiento, como afirma Edgerton,* sino que involucra
doctrinas espec1f1cas, tanto acerca del desenvolvimiento de lo
real desde su estado inmanifestado hacia su manifestacion plena,
como de los aspectos constitutivos del hombre, que debe lograr
poner en correcta relacion jerarquica para obtener la liberacion.

Si se reconsideran, por otra parte, las cuatro tesis de Bur-
ley acerca de la relacién historica entre sankbya y yoga y se
reformulan en términos de vidyd y yoga, creo que nuestro
texto proporciona interesantes elementos. En primer lugar,
la upanisad narra que ambas fueron transmitidas por Yama
como aspectos de una misma enseflanza y en un mismo acto.
Tal afirmaci6n dificilmente podria aceptarse como historica,
pero alerta acerca de la contradiccion, sefialada por Burley, que
el modelo ontogénico o gestac10nal plantea con la presentacién
que la tradicion nos da de si misma. Se afirma, ademas, que
la liberacién fue alcanzada por Naciketas tras recibir tanto el
saber como el método entero del yoga, y estas dimensiones de la
enseflanza aparecen estrechamente entretejidas en la #panisad,
con lo cual dificilmente podria aducirse el presente texto en de-
fensa de las tesis de sistemas diferentes. Si bien no podria ha-
blarse de sistemas en esta etapa, la conjunciéon mediante la cual
ambos ingredientes son presentados conduce mas bien ala tesis
de sistema Gnico o bien a la tesis de divergencia. No obstante,
para aplicar alguna de estas dos tesis a la tradicién sankbya-yo-
ga deberia mostrarse que uno de los dos modelos se aplica a los
otros textos posteriores en los que también se abordan el sa7-
khya y el yoga.

% Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., pp. 5-6.



146 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

El examen de la Katha Upanisad, pues, permitié poner de
relieve y discutir diferentes elementos de un importante cam-
po del pensamiento antiguo de India. Tomada en si misma, la
upanisad es un valioso testimonio de doctrinas brahménicas
pertenecientes a una etapa relativamente tardia de la antigua
literatura védica. Mas tomada en el marco de la tradicion textual
del sankhya-yoga, es una importante evidencia de una instancia

“preclasica” en el desarrollo de estos sistemas filosoficos, de sus
implicaciones practicas y soterioldgicas, evidencia que puede
proporcionar criterios para comprender mejor las etapas pos-
teriores de la filosofia de India. El examen del texto, en fin,
pone de manifiesto que el analisis textual y conceptual yla dis-
cusion historiografica parecen ir de la mano en el estudio de
la filosofia antigua de India. <%

Direccidn institucional del autor:
Instituto de Filosofia Dr. A. Korn
Facultad de Filosofia y Letras
Universidad de Buenos Aires
Pudn 480 (1406), 410 piso, of- 431
Buenos Aires, Argentina

Bibliografia

Basuawm, Arthur Llewellyn, The Wonder that was India: A Survey of
the Culture of the Indian Sub-continent before the Coming of the
Muslims, Londres, Sidgwick and Jackson, 1954.

BRONKHORST, Johannes, “God in Sankhya”, Wiener Zeitschrift fiir
die Kunde Siidasiens, vol. 27, 1983, pp. 149-164.

BRONKHORST, Johannes, “Stutra”, en Knut A. Jacobsen y Helene
Basu (eds.), Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Vol. 2: Sacred Texts,
Ritual Traditions, Arts, Concepts, Leiden-Boston, Brill, 2010,
pp. 182-192.

BRONKHORST, Johannes, “Yoga and Sesvara Sarnkhbya”, Journal of
Indian Philosophy, vol. 9, nim. 3, diciembre de 1981, pp. 309-
320.

BUITENEN, Johannes A. B. van, “Studies in Samkhya (m)”, Journal
of the American Oriental Society, vol. 77, nim. 2, abril-junio de
1957, pp. 88-107.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 147

BUITENEN, Johannes A. B. van, “The Large Atman”, History of Reli-
gions, vol. 4, nim. 1, verano de 1964, pp. 103-114.

BUITENEN, Johannes A. B. van (tr. y ed.), The Bbhagavadgita in the
Mahabhbarata, Chicago-Londres, University of Chicago Press,
1981.

BurLey, Mikel, Classical Sankhya and Yoga. An Indian Metaphysics of
Experience, Londres-Nueva York, Routledge, 2007.

CHAKRAVARTI, Pulinbihari, Origin and Development of the Sankhya
System of Thought, 2* ed., Nueva Delhi, Oriental Books Reprint,
1975.

DasGuUPTA, Surendranath, A History of Indian Philosophy, vol. 1,
Cambridge, Cambridge University Press, 1922.

DAsGUPTA, Surendranath, Yoga Philosophy in Relation to Other Systems
of Indian Thought, Calcuta, Calcutta University Press, 1930.

DIckSTEIN, Jonathan, “Richard Garbe, German Indology and the
Messiness of (A)theistic Samkhya”, Sagar, vol. 23,2015, pp. 2-34.

EDGERTON, Franklin, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, American
Journal of Philology, vol. 45, niim. 1, 1924, pp. 1-46.

FEUERSTEIN, Georg, The Philosophy of Classical Yoga, Nueva York,
St. Martin’s Press, 1980.

FRAUWALLNER, Erich, Geschichte der Indischen Philosophie, vol. 1,
Salzburgo, Otto Miiller Verlag, 1953.

FRAUWALLNER, Erich, History of Indian Philosophy, Delhi, Motilal
Banarsidass, 1973.

FRAUWALLNER, Erich, “Zur Erkenntnislehre des Klassische Samkhya-
system”, WZzkso4, vol. 2, 1958, pp. 84-139.

GARBE, Richard, “Outlines of a History of Indian Philosophy”, The
Monist, vol. 4, nim. 4, julio de 1894, pp. 580-598.

GaRgE, Richard, The Philosophy of Ancient India, Chicago, Open
Court, 1899.

HAckER, Paul, “The Saimkhyization of the Emanation Doctrine
Shown in a Critical Analysis of Texts”, wzkso4, vol. 5, 1961,
pp- 75-112.

Havsrass, Wilhelm, India and Europe. An Essay in Philosophical
Understanding, Delhi, Motilal Banarsidass, 1990.

HERRERA, José Ledn (presentacion y trad.), “Las estrofas del Samkbya
de Ishvarakrishna”, Areté, vol. 24, ndm. 2, 2012, pp. 397-402.

Horkins, E. Washburn, “Notes on the Cvetagvatara, the Buddhaca-
rita, etc.”, Journal of the American Oriental Society, vol. 22,1901,
pp. 380-389.

HuwiN, Michel, “Le commentaire dans la littérature philosophique
et de I'Inde ancienne”, en Marie-Odile Goulet-Cazé (ed.), Le



148 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

Commentaire entre tradition et innovation, Paris, Librairie Phi-
losophique J. Vrin, 2000, pp. 425-434.

Jacossen, Knut A., “Sankbya-yoga Traditions”, en Jessica Frazier
(ed.), The Continuum Companion to Hindu Studies, Londres,
Continuum International Publishing Group, 2011, pp. 74-83.

KaNGLE, R. P., The Kautiltya Arthasastra, Part 1. An English Trans-
lation with Critical and Explanatory Notes, Delhi, Motilal Ba-
narsidass, 2003.

Kaviraj, Gopinath, Aspects of Indian Thought, Calcuta, The Univer-
sity of Burdwan Press, 1954.

King, Richard, Orientalism and Religion. Postcolonial Theory, India
and “The Mystic East’, Londres-Nueva York, Routledge, 1999.

LarsoN, Gerald, Classical Sankhya. An Interpretation of its History
and Meaning, Delhi, Motilal Banarsidass, 1998.

LArsON, Gerald y Ram Shankar Bhattacharya, Encyclopedia of Indian
Philosophies. Vol. 12: Yoga: India’s Philosophy of Meditation, Delhi,
Motilal Banarsidass, 2008.

LarsoN, Gerald, Ram Shankar Bhattacharya y Karl H. Potter,
Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4: Sankbya, a Dualist
Tradition in Indian Philosophy, Delhi, Motilal Banarsidass, 1987.

Maas, Philipp, “A Concise Historiography of Classical Yoga Phi-
losophy”, en Eli Franco (ed.), Periodization and Historiography
of Indian Philosophy, Viena, Sammlung de Nobili, 2013, pp. 53-
90.

MADHAVA, Acharya, The Sarva-Darsana-Samgraha; or, Review of the
Different Systems of Hindu Philosophy, tr. E. B. Cowell y A. E.
Gough, Londres, Kegan Paul, Trench, Triibner & Co., 1914.

NicHOLSON, Andrew J., Unifying Hinduism. Philosophy and Iden-
tity in Indian Intellectual History, Nueva York, Columbia Uni-
versity Press, 2010.

OLIVELLE, Patrik (tr. y ed.), The Early Upanisads. Annotated Text and
Translation, Nueva York, Oxford University Press, 1998.
PAHLAJRATL Prem, “Doxographies-Why Six Darsanas? Which Six?”,
ponencia presentada en el 2004 Asian Studies Graduate Student
Colloquium, University of Washington, 2004. [ < http://facul-
ty.washington.edu/prem/Colloquium04-Doxographies.pdf >,

consultado en agosto de 2016.]

Parma, Daniel de (ed. y trad.), Upanisads, Madrid, Siruela, 2006.

PNEs, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Birani’s Arabic Version of
Patafijali’s Yogasitra: A Translation of His First Chapter and a
Comparison with Related Sanskrit Texts”, Bulletin of the School
of Oriental and African Studies, vol. 29, nlim. 2, 1966, pp. 302-325.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRAFICOS DE LA FILOSOFIA... 149

Pings, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Birini’s Arabic Version of
Patafijali’s Yogasitra: A Translation of the Third Chapter and a
Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, vol. 46, nim. 2, 1983, pp. 258-304.

PiNgs, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Birani’s Arabic Version of
Patafijali’s Yogasitra: A Translation of the Fourth Chapter
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, vol. 52, nim. 2, 1989, pp. 265-305.

PNEs, Shlomo y Gelblum Tuvia, “Al-Birani’s Arabic Version of
Patafijali’s ‘Yogasiitra’. A Translation of the Second Chapter
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, vol. 40, ntim. 3, 1977, pp. 522-549.

QVARNSTROM, Olle, “Haribhadra and the Beginnings of Doxography
in India”, en N. K. Wagle y O. Qvarnstrom (eds.), Approaches
to Jaina Studies: Philosophy, Logic, Rituals and Symbols, Toronto,
University of Toronto, 1999, pp. 169-210.

QvarNSTROM, Olle, Hindu Philosophy in Buddhist Perspective. The
Vedantatattvaviniscaya Chapter of Bhavya’s Madbyamakabrda-
yakarika, Lund, Plus Ultra, 1989.

QvarRNSTROM, Olle, “Samkhya as Portrayed by Bhaviveka and
Haribhadrasiri: Early Buddhist and Jain Criticisms of Samkhya
Epistemology and the Theory of Reflection”, Journal of Indian
Philosophy, vol. 40, nim. 4, agosto de 2012, pp. 395-409.

ROEBUCK, Valerie J. (trad. y ed.), The Upanisads, Londres-Nueva
York, Penguin Books, 2003.

Tora, Fernando y Carmen Dragonetti, “Perspectivismo y tolerancia
en la filosofia de la India”, en Carlos Enrique Berbeglia (coord.),
Propuestas para una antropologia argentina. Tomo vir: Compren-
sién y tolerancia, Buenos Aires, Biblos, 2007, pp. 115-128.

WujasTYK, Dominik, “Some Problematic Yoga Sutras and their
Buddhist Background”, en Philipp Maas (ed.), Yoga in Trans-
Jformation. Historical and Contemporary Perspectives on a Global
Phenomenon, Viena, Vienna University Press, en prensa.



