
[119]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

Problemas historiográficos 
de la filosofía antigua de India. 

El sa n·khya-yoga preclásico 
y la Kat‰ha Upanis‰ad

Historiographical Problems 
of Ancient Indian Philosophy. 

Pre-classical san·khya-yoga 
and the Kat‰ha Upanis‰ad

GABRIEL MARTINO*

Resumen: Se analizan algunos problemas historiográficos relaciona-
dos con las nociones de sān·khya y yoga entendidas como darśanas o 
sistemas filosóficos. Primero se discute la noción de lo “clásico” en 
relación con estas vertientes del pensamiento indio, luego se examinan 
las propuestas de los especialistas acerca de la gestación y relación mu- 
tua de las dos corrientes. Posteriormente se analiza la Kat‰ha Upanis‰ad, 
un texto que evidencia una etapa temprana en el desarrollo del sān·khya 
y del yoga. Por último, se contrasta el examen del tratado upanishádi
co con los problemas historiográficos analizados antes.
	 Palabras clave: sānkhya; yoga; historiografía; pensamiento clá
sico; filosofía antigua de India.

Abstract: We analyze some historiographical problems related to the 
notions of sān·khya and yoga understood as darśanas or philosophical 
systems. First, we discuss the notion of “classical” in relation to these 
currents of Indian thought. Then, we examine different conceptions 

Recepción: 19 de enero de 2017. / Aceptación: 16 de marzo de 2017.
* Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, gabriel.filosofia@

hotmail.com

0119-0150-MARTINO.indd   119 23/11/2017   09:43:29 a.m.



120	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

put forward by scholars concerning the gestation and mutual rela-
tionship of these two trends. Later, we analyze the Kat‰ha Upanis‰ad, 
a text that evinces an early stage in the development of sān·khya and 
yoga. We conclude by confronting our exam of the upanis‰adic treatise 
with the historiographical issues first discussed.
	 Key words: sān·khya; yoga; historiogaphy; classical thought; an
cient Indian philosophy.

Introducción

En su prefacio al volumen dedicado al sān·khya de la Enciclopedia 
de filosofías de la India, Gerard Larson cuenta que, al encontrarse 
con Gopinath Kaviraj,1 le comentó que se dedicaba al estudio 
de uno de los antiguos sistemas de filosofía de India, el sān·khya. 
Sacudiendo una de sus manos, Kaviraj lo interrumpió: “No es 
uno de los sistemas de filosofía india, el sān·khya es la filosofía de 
India”.2 Esta pequeña anécdota alerta acerca de una de las difi- 
cultades con las que uno se enfrenta al intentar abordar los ele- 
mentos o aspectos propios del sān·khya (preclásico): ¿qué se en- 
tiende por sān·khya?

En el presente trabajo también se abordan aspectos del yoga 
(preclásico), dada la estrecha conexión entre éste y el sān·khya, y 
respecto de los cuales se afirma en algunos textos antiguos que 
deben verse como uno.3 Sin embargo, algunos estudiosos afir- 
man que no es posible escribir la historia temprana del yoga, y 
no porque no se disponga de materiales suficientes para hacerlo, 
sino porque no la tiene ni puede tenerla.4 Para Bronkhorst, el 
yoga no se concibe como un darśana o sistema filosófico in- 
dependiente sino hasta después del siglo ix, y se debe a una lec-

1 Gopinath Kaviraj (1887-1976) fue un eminente indólogo y filósofo indio espe-
cialista en la tradición tántrica. Para una muestra de su pensamiento, véase Gopinath 
Kaviraj, Aspects of Indian Thought, Calcuta, The University of Burdwan Press, 1954.

2 Gerald Larson, Ram S. Bhattacharya y Karl H. Potter, Encyclopedia of Indian 
Philosophies. Vol. 4: Sān·khya, a Dualist Tradition in Indian Philosophy, Delhi, Motilal 
Banarsidass, 1987, p. xi.

3 Bhagavad Gītā V 5. Cfr. Johannes A. B. van Buitenen (tr. y ed.), The Bhagavadgītā 
in the Mahābhārata, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 1981, pp. 90-91.

4 Johannes Bronkhorst, “Yoga and Seśvara Sān·khya”, Journal of Indian Philosophy, 
vol. 9, núm. 3, diciembre de 1981, p. 316.

0119-0150-MARTINO.indd   120 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 121

tura errónea que Śan·kara realizó de una serie de aforismos del 
Brahmasūtra. El autor sostiene, siguiendo a Frauwallner,5 que 
el yoga es una disciplina espiritual que no pertenece a ningún 
sistema filosófico en particular, pero que puede asociarse, o 
no, a una variedad de filosofías.

Aclaremos, pues, cómo se procederá en el examen. No se 
propone analizar la Kat‰ha Upanis‰ad con la convicción de que 
evidencia una concepción sistemática propia de los dos darśa- 
nas6 aludidos de posterior sistematización. Se procura, más 
bien, examinar los elementos asociados a las nociones de sān·- 
khya y de yoga y analizar aquellos aspectos que una mirada re- 
trospectiva nos permita entender como ingredientes de los 
que, con el correr del tiempo, devienen componentes de estas 
corrientes. Se toma como punto de partida, a su vez, la ya alu- 
dida idea —corriente en la época de la composición de la upa- 
nis‰ad que se estudia, o tal vez levemente posterior— según la 
cual el sān·khya y el yoga están estrechamente relacionados.7 
Por esta razón, se elige identificar la temática que se aborda 
como sān·khya-yoga, para luego explorar los modos en que es 
posible pensar la relación entre ambos a partir de nuestro texto.

Cuestiones de historiografía

Muchas de las dificultades historiográficas aludidas en la in- 
troducción están relacionadas con la amplitud e incluso ambi- 
güedad o multivocidad de las nociones antiguas que hacen 
referencia a fenómenos que son, ellos también, complejos y 
variados. Otras dificultades se presentan cuando pretendemos 
aplicar a los fenómenos categorías que les son ajenas. Tal es el 
caso de “preclásico”. Esta noción presupone la de “clásico” y 

5 Erich Frauwallner, Geschichte der Indischen Philosophie, Salzburgo, Otto Müller 
Verlag, 1953, vol. 1, pp. 408-409.

6 Si bien el término no se corresponde con el nominativo plural sánscrito, en 
general indicamos el plural de las formas sánscritas añadiendo una “s” al final de la 
forma o tema en nominativo singular. Cuando se trata de citas, no obstante, preferi-
mos el plural sánscrito.

7 Cfr. también Śvetāśvatara Upanis‰ad. 6, 13. Para una discusión acerca de la inter-
pretación de este pasaje, véase E. Washburn Hopkins, “Notes on the Çvetāçvatara, the 
Buddhacarita, etc.”, Journal of the American Oriental Society, vol. 22, 1901, pp. 382 y ss.

0119-0150-MARTINO.indd   121 23/11/2017   09:43:29 a.m.



122	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

ésta, a su vez, implica una mirada retrospectiva que subraya 
y sobreestima un determinado periodo del desarrollo de los 
fenómenos históricos. En nuestro caso, dado que la materia del 
presente análisis son los textos, la noción de “clásico” sugiere 
que determinados textos de los que nos han llegado, y no otros, 
ponen de manifiesto una versión ejemplar, fundante, plena y 
típica de aquello sobre lo que versan.8 Reconocer esto lleva 
a preguntar por los criterios con los que se determina qué es 
clásico y qué no. Al hacer referencia al sān·khya-yoga preclásico, 
pues, resulta evidente que el texto que abordamos no fue con-
cebido como una expresión clásica en este aspecto, aunque no 
sea la Kat‰ha Upanis‰ad misma la que se denomine de tal modo.

La categoría de lo “clásico” respecto del sān·khya y del yoga

Al utilizar la noción de “clásico” se enrola uno en la corriente 
de estudiosos que recurre a esta categoría para explicar el desa-
rrollo de las concepciones de sān·khya y de yoga en las fuentes 
sánscritas,9 pero un uso crítico de este recurso demanda cierta 
justificación. Para brindarla, se recurre al binomio interno-
externo (respecto de los textos) aplicado a los criterios que pue- 
den ayudar a comprender mejor el empleo de esta noción y los 
procesos históricos y filosóficos que indica.

Como es sabido, suele considerarse que la Sān·khya-kārikā 
y el Yogasūtra constituyen las dos exposiciones clásicas del sān·- 
khya y del yoga respectivamente. Ambos textos son relativa-
mente tardíos y posteriores a la upanis‰ad que se examina aquí, 
al menos en su forma definitiva, tal como nos ha llegado. La 
Sān·khya-kārikā, atribuida a Īśvarakr‰s‰n‰a, habría sido compues- 
ta entre los siglos iv y v,10 mientras que el Yogasūtra, atribuido 

8 Cfr., por ejemplo, Mikel Burley, Classical Sān·khya and Yoga. An Indian Meta-
physics of Experience, Londres-Nueva York, Routledge, 2007, p. 22.

9 Cfr., por ejemplo, Erich Frauwallner, History of Indian Philosophy, Delhi, 
Motilal Banarsidass, 1973, cap. 6; Gerald Larson, Classical Sān·khya. An Interpretation 
of its History and Meaning, Delhi, Motilal Banarsidass, 1998, cap. 2; Burley, Classical 
Sān·khya and Yoga, op. cit.; Knut A. Jacobsen, “Sān·khya-yoga Traditions”, en Jessica 
Frazier (ed.), The Continuum Companion to Hindu Studies, Londres, Continuum 
International Publishing Group, 2011, pp. 74-83.

10 Larson, Bhattacharya y Potter (Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4, op. 
cit., p. 15), por ejemplo, proponen entre el 350 y el 450 e.c.

0119-0150-MARTINO.indd   122 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 123

a Patañjali, dataría del siglo iv, ambos de la era común.11 Los 
dos comparten, como se verá, varias características.

La primera serie de elementos que ambos textos comparten 
constituye el criterio “externo”, el cual recurre al tratamiento 
que la tradición india posterior les da y que se encuentra en las 
doxografías. Cerca del segundo milenio prolifera en la literatu-
ra india un género dedicado a la clasificación y la descripción 
detallada, crítica y argumentativa de las principales corrientes 
filosóficas.12 Las sistematizaciones que brindan estas obras no 
suelen seguir criterios históricos, sino que están guiadas, más 
bien, por concepciones filosóficas adoptadas de antemano 
por sus autores. Halbfass señala que la mayoría de las doxo-
grafías fueron escritas por pensadores jainistas o vedantinos. 
Las obras de los primeros, afirma, siguen una presentación 
perspectivista en la que las diferentes doctrinas son concebi-
das como verdades parciales, mientras que las de los segundos 
siguen un orden jerárquico que tiene como punto más elevado 
al Advaita Vedānta.13 Qvarnström, por su parte, señala tam-
bién la importancia de las doxografías budistas, entre las que 
resalta la obra de Bhavya, pensador Mādhyamika del siglo vi 
e.c. Dasgupta, a su vez, afirma que dos de los compendios de 
sistemas filosóficos indios son especialmente importantes: el 
S‰ad‰darśanasamuccaya del siglo ix compuesto por el pensador 
jaina Haribhadra Sūri,14 y el Sarvadarśanasan·graha del siglo xiv 

11 Gerald Larson y Ram Shankar Bhattacharya (Encyclopedia of Indian Philoso-
phies. Vol. 12: Yoga: India’s Philosophy of Meditation, Delhi, Motilal Banarsidass, 2008, 
p. 53), respecto del yogasūtra, proponen entre el 350 y el 400 e.c. Philip Maas (“A Con- 
cise Historiography of Classical Yoga Philosophy”, en Eli Franco [ed.], Periodization and 
Historiography of Indian Philosophy, Viena, Sammlung de Nobili, 2013, p. 66) considera 
que habría que fechar la composición unificada del Pātañjalayogaśāstra, que comprende 
tanto el yogasūtra como el comentario atribuido a Vyāsa, entre el 325 y el 425 e.c.

12 Para una breve descripción de las clasificaciones incluidas en algunas doxogra- 
fías, véase Fernando Tola y Carmen Dragonetti, “Perspectivismo y tolerancia en la 
filosofía de la India”, en Carlos Enrique Berbeglia (coord.), Propuestas para una antro- 
pología argentina. Tomo vii: Comprensión y tolerancia, Buenos Aires, Biblos, 2007, 
pp. 115-128. Para una crítica del sān·khya en una doxografía budista del siglo vi e.c. 
y en otras obras de Haribhadra, véase Olle Qvarnström, “Sāmµkhya as Portrayed by 
Bhāviveka and Haribhadrasūri: Early Buddhist and Jain Criticisms of Sāmµkhya Episte- 
mology and the Theory of Reflection”, Journal of Indian Philosophy, vol. 40, núm. 4, 
agosto de 2012, pp. 395-409.

13 Wilhelm Halbfass, India and Europe. An Essay in Philosophical Understanding, 
Delhi, Motilal Banarsidass, 1990, pp. 349 y ss.

14 Tola y Dragonetti (“Perspectivismo y tolerancia”, op. cit., p. 119) afirman 

0119-0150-MARTINO.indd   123 23/11/2017   09:43:29 a.m.



124	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

redactado por el vedantino Mādhava.15 En la primera de estas 
obras se aborda el sistema filosófico (darśana) sān·khya, y se ase- 
vera que algunos de sus adherentes no afirman la existencia de 
un dios (nirīśvarāh‰), mientras que otros tienen a Īśvara como 
deidad (Īśvaradevatāh‰).16 En ella, por otra parte, no se examina 
independientemente el yoga como un darśana. Sin embargo, 
si tenemos en cuenta que en el Pātanjala-yoga-śāstra-sān·khya-
pravacana17 se afirma la existencia de Īśvara, mientras en la 
Sān·khya-kārikā no se afirma su existencia, podríamos creer que 
los Īśvaradevatāh‰ a los que alude la obra de Haribhadra son los 
seguidores de Patañjali, redactor del tratado considerado fun-
dante del posteriormente llamado yoga-darśana, mientras que 
los no teístas se adherirían al sān·khya de la kārikā. El tratado de 
Mādhava, por el contrario, examina por separado los sistemas 
de Īśvarakr‰s‰n‰a y de Patañjali, aunque considera ambos siste- 
mas como formas del sān·khya. El primero es descrito como pro- 
pio de los que siguen a Kapila, el fundador de la vertiente atea 
del sān·khya,18 mientras que el segundo es referido como la filo-

que esta obra de Haribhadra es el primer tratado doxográfico que se conoce que haya 
incluido en su título el término darśana para designar un sistema de filosofía. En su 
artículo los autores examinan distintas obras doxográficas y sus diferentes clasifica-
ciones de los darśanas o sistemas filosóficos. Richard King (Orientalism and Religion. 
Postcolonial Theory, India and ‘The Mystic East’, Londres-Nueva York, Routledge, 1999, 
pp. 44-45) señala que Bhāvyaviveka (véase nota siguiente) habría sido el primero en 
utilizar el término darśana en este sentido.

15 Olle Qvarnström (Hindu Philosophy in Buddhist Perspective. The Vedāntatat- 
tvaviniścaya Chapter of Bhavya’s Madhyamakahr‰dayakārikā, Lund, Plus Ultra, 1989, 
pp. 15 y ss.) subraya la importancia del Madhyamaka-hr‰daya-kārikā de Bhavya 
(tb. Bhāvaviveka. Cfr. p. 21, nota 2), pensador budista del siglo vi e.c., como fuente 
sumamente valiosa para el estudio de la historia de la filosofía india. Nótese que Bhavya 
también clasifica las corrientes de pensamiento en seis escuelas, como Haribhadra y 
muchos otros doxógrafos, y que no postula el yoga de modo independiente como 
una de ellas. En p. 96 señala, además, que la obra de Bhāvya es el tratado doxográfico 
más antiguo de los que nos han llegado.

16 Cfr. S‰ad‰darśanasamuccaya 34, en Olle Quanström, “Haribhadra and the Beginn- 
ings of Doxography in India”, en N. K. Wagle y O. Quanström (eds.), Approaches to 
Jaina Studies: Philosophy, Logic, Rituals and Symbols, Toronto, University of Toron- 
to, 1999, pp. 169-210.

17 En sus detallados estudios críticos de los manuscritos más antiguos de la obra 
clásica de Patañjali junto con el bhāśya atribuido a Vyāsa, Maas concluye que el título 
reconstruible de ambas obras, que, según él propone, habrían sido compuestas por 
un mismo autor, es Tratado acerca de yoga de Patañjali, exposición de acuerdo con el 
Sān·khya (Pātanjala-yoga-śāstra-sān·khya-pravacana).

18 Āchārya Madhava, The Sarva-Darśana-Samµgraha; or, Review of the Different 

0119-0150-MARTINO.indd   124 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 125

sofía sān·khya teísta originada por Patañjali,19 lo cual apoyaría 
nuestra lectura del tratado de Haribhadra.

Como se aprecia, dos tratados doxográficos indios de gran 
relevancia, junto con otros también importantes,20 compuestos 
por pensadores de distintas alineaciones filosóficas y religiosas 
y de épocas diversas, remiten a los tratados de Īśvarakr‰s‰n‰a y de 
Patañjali como obras en las que se exponen los lineamientos, si 
no de dos sistemas filosóficos, al menos de dos variantes (atea 
y teísta)21 del sistema sān·khya.22 Tal valoración que numerosos 
pensadores indios manifiestan de estos textos sánscritos cons-
tituye uno de los criterios “externos” que favoreció que se to- 
men las obras aludidas como expresiones clásicas. Es interesante 
señalar, asimismo, que las historias modernas de la filosofía de 
India han sido fuertemente influidas por las doxografías indias 
y, en especial, por los tratados de Haribhadra y de Mādhava.23

Otro de los géneros literarios típicos de India es el de los 
comentarios, y esta clase de literatura nos provee del segundo 
indicador del tratamiento que la tradición dio a los textos de 
Īśvarakr‰s‰n‰a y de Patañjali. Hulin señala que, de acuerdo con di- 
versos índices de las obras filosóficas indias más importantes, en- 
tre 80 y 95% de ellas son comentarios. Tal proporción pone de 
manifiesto el peso de esta clase de literatura en el desarrollo 

Systems of Hindu Philosophy, tr. E. B. Cowell y A. E. Gough, Londres, Kegan Paul, 
Trench, Trübner & Co., 1914, p. 230.

19 Ibid., p. 231.
20 Para la clasificación de los sistemas de filosofía brindada por diferentes doxo-

grafías, remitimos al artículo de Tola y Dragonetti (“Perspectivismo y tolerancia”, 
op. cit.). Cfr., asimismo, Prem Pahlajrai, “Doxographies-Why Six Darśanas? Which 
Six?”, ponencia presentada en el 2004 Asian Studies Graduate Student Colloquium, 
University of Washington, 2004, pp. 1-14.

21 Concebir, no obstante, el sān·khya clásico de Īśvarakr‰s‰n‰a como ateo presenta 
serias dificultades, ya que no parece que tal concepción se ajuste a los textos más an- 
tiguos. Véanse, en este sentido, Franklin Edgerton, “The Meaning of Sankhya and 
Yoga”, American Journal of Philology, vol. 45, núm. 1, 1924, pp. 8 y ss.; Johannes 
Bronkhorst, “God in Sān·khya”, Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens, vol. 27, 
1983, pp. 149-164; Andrew J. Nicholson, Unifying Hinduism. Philosophy and Identity 
in Indian Intellectual History, Nueva York, Columbia University Press, 2010, cap. 4; y 
Jonathan Dickstein, “Richard Garbe, German Indology and the Messiness of (a)theistic 
Sāmµkhya”, Sagar, vol. 23, 2015, pp. 2-34.

22 Larson (Classical Sān·khya, op. cit., pp. 134 y ss.) sostiene que es muy difícil, 
si no imposible, determinar por qué la escuela de Īśvarakr‰s‰n‰a se volvió normativa 
respecto del sān·khya.

23 Halbfass, India and Europe, op. cit., pp. 349 y ss.

0119-0150-MARTINO.indd   125 23/11/2017   09:43:29 a.m.



126	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

del pensamiento indio.24 Debe tenerse en cuenta, además, que 
luego de la composición de las upanis‰ads más antiguas, comenzó 
a utilizarse el género sútrico, una forma concisa de expresión 
literaria técnica que expone de modo sistemático y breve las 
nociones y los argumentos principales de ciertas ramas del 
conocimiento tradicional indio.25 El carácter sumamente 
reducido de las fórmulas sútricas requirió, pues, del género 
auxiliar de los comentarios para esclarecer el sentido y deta-
llar la escasa información brindada en los sūtras. En muchos 
casos, los comentarios mismos fueron tomados como texto a 
comentar y originaron, de este modo, los subcomentarios. Las 
obras aludidas de Patañjali y de Īśvarakr‰s‰n‰a son buenos ejem-
plos de textos comentados y subcomentados numerosas veces. 
La Sān·khya-kārikā, sin embargo, no está compuesta por sūtras 
sino por kārikās. No obstante, en numerosas ocasiones esta 
obra en verso es tratada por sus comentadores tempranos co- 
mo si fuera un sūtra, tal como sucede en la Yuktidīpikā (siglo vii 
e.c.), el comentario más importante de la Sān·khya-kārikā, que 
se refiere a varios de sus versos como “sūtras”.26 La kārikā es- 
tá regida por estrictas reglas de composición, por lo cual las no- 
ciones filosóficas son formuladas en versos constreñidos por la 
métrica (verso de metro Āryā)27 y con una extensión acotada.28 
La Sān·khya-kārikā, por su parte, contiene apenas 72 estrofas,29 
por lo que puede entenderse que los conceptos y los argumentos 
filosóficos vertidos en ella estén condensados y resumidos en 
gran medida. En su kārikā 72, de hecho, Īśvarakr‰s‰n‰a afirma 
que la obra contiene los temas principales del S‰as‰t‰itantra —un 
texto hoy perdido que habría contenido una expresión más 
detallada, desarrollada y previa del sān·khya—, pero que no in-

24 Michel Hulin, “Le commentaire dans la littérature philosophique et de l’Inde 
ancienne”, en Marie-Odile Goulet-Cazé (ed.), Le Commentaire entre tradition et in-
novation, París, Librairie Philosophique J. Vrin, 2000, pp. 425-434.

25 Cfr. Johannes Bronkhorst, “Sūtra”, en Knut A. Jacobsen y Helene Basu (eds.), 
Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Vol. 2: Sacred Texts, Ritual Traditions, Arts, Concepts, 
Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 182-192.

26 Ibid., p. 183.
27 Arthur Llewelliyn Basham (The Wonder that was India: A Survey of the Culture 

of the Indian Sub-continent before the Coming of the Muslims, Londres, Sidgwick and 
Jackson, 1954, p. 511) describe en detalle esta figura métrica.

28 Cfr. Frauwallner, History of Indian Philosophy, op. cit., pp. 219 y ss.
29 El número de kārikās varía de acuerdo con la edición del texto.

0119-0150-MARTINO.indd   126 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 127

cluye las historias ilustrativas y las objeciones de los oponentes 
que sí habría incluido este otro texto anterior.30 Los numero-
sos comentarios antiguos que se compusieron en torno a los 
textos de Patañjali y de Īśvarakr‰s‰n‰a, muchos de ellos en otras 
lenguas, como El libro del indio Patañjali del viajero y escritor 
árabe Al-Bīrūnī31 o la traducción al chino y comentario de la 
Sān·khya-kārikā del monje budista Paramārtha,32 ponen de ma- 
nifiesto la importancia que se le atribuyó a estas fuentes a lo 
largo de los siglos. El que muchos de estos comentarios hayan 
llegado hasta la actualidad también demuestra el esfuerzo por 
conservar lo que se consideraba un valioso testimonio de una 
tradición antigua. Así pues, la preservación del Yogasūtra y de 
la Sān·khya-kārikā, así como de los numerosos comentarios que 
tales obras han suscitado, junto con las discusiones doxográ-
ficas, son indicativos del lugar que ocupan en la tradición, lo 
que bien justifica, a mi entender, que se consideren expresiones 
clásicas del yoga y del sān·khya.

En cuanto al criterio interno mencionado en relación con 
el carácter clásico del Yogasūtra y de la Sān·khya-kārikā, consis- 
te, por una parte, en las formas literarias utilizadas en su com- 
posición. Tanto el género sútrico como la composición en 
kārikā33 han sido ampliamente empleados para exponer los li- 
neamientos fundamentales de diferentes escuelas filosóficas o 
los puntos principales de algún área de conocimiento tradicio-

30 Larson, Classical Sān·khya…, op. cit., pp. 135 y ss. Véase, asimismo, José León 
Herrera (presentación y trad.), “Las estrofas del Sāmkhya de Ishvarakrishna”, Are- 
té, vol. 24, núm. 2, 2012, p. 402.

31 Cfr. las traducciones de Shlomo Pines y Tuvia Gelblum: “Al-Bīrūnī’s Arabic 
Version of Patañjali’s Yogasūtra: A Translation of His First Chapter and a Compari- 
son with Related Sanskrit Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 
vol. 29, núm. 2, 1966, pp. 302-325; “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of Patañjali’s Yogasūtra: A 
Translation of the Third Chapter and a Comparison with Related Texts”, Bulletin 
of the School of Oriental and African Studies, vol. 46, núm. 2, 1983, pp. 258-304; “Al- 
Bīrūnī’s Arabic Version of Patañjali’s Yogasūtra: A Translation of the Fourth Chapter 
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African 
Studies, vol. 52, núm. 2, 1989, pp. 265-305; y “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of Patañjali’s 
‘Yogasūtra’. A Translation of the Second Chapter and a Comparison with Related 
Texts”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, vol. 40, núm. 3, 1977, 
pp. 522-549.

32 Larson, Classical Sān·khya, op. cit., pp. 145 y ss.
33 Considérense, por ejemplo, el Ālambanaparīks‰ākārikā de Dignāga (cuyo texto 

original en sánscrito se ha perdido, y se conserva sólo en chino y en tibetano), la 
Mānd‰ūkyakārikā de Gaud‰apāda, la Spandakārikā de Vasugupta, etcétera.

0119-0150-MARTINO.indd   127 23/11/2017   09:43:29 a.m.



128	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

nal.34 La elección de estos formatos por parte de los redactores 
de los dos textos aludidos remitiría a una intención de consoli-
dar y sintetizar un conocimiento preexistente en un discurso 
que carezca de carácter narrativo y figurativo, y que posea un 
enfoque expositivo directo y ordenado.35 El recurso a estas for-
mas, asimismo, apunta a un gesto deliberadamente normativo 
por parte de los autores, al cual la tradición respondió positi-
vamente no aceptando su autoridad sin cuestionamientos sino 
reconociéndola al comentarlos, resumirlos, traducirlos y bus- 
car refutarlos. El estilo elegido en ambos casos, en fin, apunta a 
una búsqueda de facilitar la palabra memorizada, vehículo por 
excelencia de transmisión y conservación del conocimiento en 
la cultura india antigua, exposiciones del sān·khya y del yoga 
que pudieran perdurar y circular, como finalmente lo hicie- 
ron. Las obras mismas, por otra parte, formulan explícitamente 
que exponen una doctrina o conocimiento preexistente, por 
lo cual se infiere que el deseo de los redactores estaba más pró- 
ximo a ofrecer una reelaboración de la tradición precedente 
que a simplemente realizar un aporte que concebían como des- 
ligado de la tradición.36 Estos elementos, tomados en su con-
junto, tanto internos como externos a las obras aludidas, dan 
sustento a la concepción de que la Sān·khya-kārikā y el Yogasū- 
tra constituyen exposiciones que los propios pensadores 
indios entendían como formulaciones en cierto modo “clási- 
cas” del sān·khya y del yoga respectivamente. Parecería justi- 
ficada, pues, esta categoría a pesar de ser anacrónica y ajena no 
sólo a los textos, sino también al contexto más amplio de su 
producción.

34 Cfr. Bronkhorst, “Sutra”, op. cit., pp. 182 y ss.
35 Ya hemos mencionado que la Sān·khya-kārikā en su estrofa 72 afirma que si- 

gue al S‰as‰t‰itantra, aunque no incluye las historias ilustrativas que sí están en ese tex- 
to. El Yogasūtra, por su parte, se distancia de las exposiciones narrativas y figuradas 
relativas al yoga que encontramos en el Moks‰adharma y de la Bhagavad Gītā, por 
ejemplo.

36 Cfr. Jacobsen, “Sān·khya-yoga Traditions”, op. cit., p. 75. Además de lo mencio-
nado en la nota anterior, el texto de Patañjali comienza indicando que se trata de una 
explicación (anuśāsana) del yoga, y Mādhava explica que “yoga”, en ese sūtra, debe com- 
prenderse, en un sentido inmediato, como la doctrina o enseñanza (śāstra) que debe 
entenderse, por ende, a su vez, como preexistente. Sólo en un sentido secundario yoga 
puede entenderse aquí como samādhi, afirma Mādhava.

0119-0150-MARTINO.indd   128 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 129

El sān·khya y el yoga “preclásicos” y los modelos de su gestación

En un notable artículo, Edgerton afirma que en toda la literatu- 
ra india, hasta un momento bastante tardío, no se encuentra 
ninguna indicación de que los términos “sān·khya” o “yoga” su-
gieran, cada uno, un sistema metafísico en particular ni algo que 
podría llamarse filosofía, sino que aluden a modos de obtener 
la salvación. “Sān·khya”, agrega, no implicaba ninguna clase de 
enseñanza en el sentido de una formulación especulativa de una 
verdad metafísica, sino, meramente, la opinión de que el hom-
bre podía obtener la salvación conociendo la verdad suprema, 
formulada como fuera.37 Tal observación pone de manifiesto 
que los términos “sān·khya” y “yoga” fueron transformando su 
significado a lo largo de los siglos en la Antigüedad. De aludir a 
una creencia según la cual la liberación puede obtenerse, en un 
caso, mediante el conocimiento de los śāstras y, en otro, por la 
disciplina ascética, la concentración y la percepción directa,38 
pasaron a designar los sistemas de pensamiento formulados por 
Īśvarakr‰s‰n‰a y por Patañjali y la tradición que surgió a partir 
de la lectura y el comentario de estos textos. Numerosos au-
tores modernos han propuesto modelos explicativos acerca de 
esta transformación que vale la pena revisar brevemente para 
comprender mejor el lugar que la upanis‰ad que aquí se analiza 
ocupa en este desarrollo.

La primera interpretación acerca del desenvolvimiento his-
tórico que los textos ponen de manifiesto, y a la que aludiremos 
brevemente, es la de Garbe, autor cuya explicación ha sido seve-
ramente criticada en las últimas décadas.39 Ya Edgerton la había 

37 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., pp. 5-6. Cfr., asimismo, 
p. 14: “El uso efectivo del término ‘sān·khya’ en el periodo más temprano, a mi parecer, 
muestra que para los autores de este periodo la palabra no significaba un sistema me-
tafísico, sino un modo de salvación mediante el conocimiento, y que otros términos 
(como ‘yoga’) con los cuales puede ser asemejado o contrastado, significan otros mo- 
dos de salvación, no otros sistemas metafísicos”, y p. 15: “Cualquier fórmula de verdad 
metafísica, siempre que se conciba que el conocimiento conduce a la salvación, puede 
ser llamado ‘sān·khya’. Lo que puede oponerse al sān·khya no es una teoría abstracta 
acerca de la verdad, sino la visión de que la salvación puede obtenerse mediante algún 
otro método distinto al conocimiento: por ejemplo, la devoción a Dios o el yoga”.

38 Cfr., por ejemplo, Mahābhārata xii, 289, 7.
39 Véanse, por ejemplo, Nicholson, Unifying Hinduism, op. cit., cap. 4, y Dick-

stein, “Richard Garbe…”, op. cit., pp. 2-34.

0119-0150-MARTINO.indd   129 23/11/2017   09:43:29 a.m.



130	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

censurado, pues Garbe habría iniciado la versión según la cual 
el término sān·khya aludía, en los textos más tempranos, a un 
sistema metafísico “numérico”, caracterizado por un inventario 
de categorías.40 Garbe afirma, de hecho, que “Kapila fundó el 
sistema filosófico efectivo más antiguo de India en su filosofía 
atea sān·khya, que comporta un estricto carácter dualista y que 
ve en el conocimiento de la absoluta diferencia entre la mente 
(mind) y la materia el único medio de alcanzar la salvación su- 
prema”.41 Garbe procede, pues, como señala Edgerton, toman-
do la Sān·khya-kārikā como expresión sistemática del sān·khya 
y busca en los textos más antiguos las concepciones que se ase- 
mejan para luego llamarlas formas tempranas (o incluso “dis-
torsiones”), con el agregado de que da por sentada la existencia 
del sistema especulativo metafísico en ese tiempo temprano.42 
Frente a esta interpretación de los textos antiguos, Edgerton se 
pregunta: “¿Dónde, pues, encontramos expresada tal concep-
ción atea original? Creo que en ningún lugar. Un estudio de la 
épica y de otros materiales antiguos me ha convencido de que 
no hay un solo pasaje en que se atribuya al sān·khya la no 
creencia en Brahman o Dios”.43 Así como Edgerton rechaza 
la noción específica de ateísmo que Garbe atribuye al sān·khya 
antiguo y “original”, también muestra que en las fuentes an- 
tiguas este término no hace referencia a un sistema filosófico 
con doctrinas específicas. Ante la negativa a asumir una exis- 
tencia antigua del sistema posterior, los especialistas han pro-
puesto diferentes explicaciones acerca del surgimiento y la cons- 
titución de éste.

Larson, por su parte, brinda un esquema diacrónico que 
construye a partir de las tres dimensiones sincrónicas del térmi- 
no “sān·khya”:44 i) un adjetivo que hace referencia a cualquier 
serie enumerada o agrupación y que puede ser usado en toda 

40 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., p. 35.
41 Richard Garbe, “Outlines of a History of Indian Philosophy”, The Monist, 

vol. 4, núm. 4, julio de 1894, pp. 580-598. El autor atribuye a Kapila no sólo una “fi-
losofía” y un “sistema”, sino también el ateísmo y un conjunto de doctrinas bastante 
específico. La traducción es mía.

42 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., p. 6.
43 Ibid., p. 8.
44 Larson, Bhattacharya y Potter, Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4, op. 

cit., pp. 3 y ss.

0119-0150-MARTINO.indd   130 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 131

investigación en la que la enumeración o el cálculo sea una ca-
racterística prominente; ii) un sustantivo masculino que alude 
a alguien que calcula, enumera o discrimina apropiadamente; y 
iii) un sustantivo neutro que hace referencia a un método de 
enumeración de los contenidos de la experiencia y del mundo 
con la finalidad de alcanzar la liberación. A su vez, las tres fases 
diacrónicas correspondientes señaladas por el autor son: i) una 
indagación intelectual propia de la tradición más antigua de In- 
dia que transcurre del periodo védico al maurya en los siglos iv- 
iii a.e.c. y que toma la forma de una enumeración elaborada 
de los contenidos de un tema en particular. Se enmarca en esta 
etapa la caracterización de Kaut‰ilya del sān·khya como una de 
las tres formas de ānvīks‰ikī;45 ii) comienza en el periodo de las 
upanis‰ads prebudistas, alrededor de los siglos viii-vii a.e.c., hasta 
los primeros siglos de la era común. Los textos de esta etapa, 
además de las upanis‰ads antiguas, son la Bhagavad Gītā, el 
Moks‰adharma y los Purān‰as más tempranos. La noción se asocia 
a la metodología de razonamiento que resulta en conocimiento 
espiritual (vidyā, jñāna, viveka) que conduce a la liberación del 
ciclo de las reencarnaciones y es propia de los ambientes en los 
cuales la meditación, los ejercicios espirituales y la cosmología 
religiosa revisten gran interés; iii) corresponde al comienzo 
de la tradición filosófica técnica y coincide con el final del 
segundo periodo, aproximadamente desde el primer siglo de la 
era común y se extiende por varios siglos. Un comentario en 
particular a la Sān·khya-kārikā —señala Larson—, la Yuktidipi- 
kā, pone de manifiesto una tradición filosófica sān·khya ya en 
los primeros siglos de la era común que no se ajusta a la con-
cepción del sān·khya propia del segundo periodo. El material 
textual de este momento inicial de la tercera etapa, no obs-
tante, es sumamente fragmentario, y si bien se han propuesto 
reconstrucciones a partir de los testimonios que se encuentran 
en fuentes posteriores,46 la Sān·khya-kārikā es el primer texto 

45 Arthaśāstra, I 2, 10. Cfr. R. P. Kangle, The Kaut‰ilīya Arthaśāstra, Part ii. An Eng- 
lish Translation with Critical and Explanatory Notes, Delhi, Motilal Banarsidass, 2003, 
p. 6.

46 Cfr. Paul Hacker, “The Sāmµkhyization of the Emanation Doctrine Shown in 
a Critical Analysis of Texts”, wzksoa, vol. 5, 1961, pp. 75-112, y Erich Frauwallner, 
“Zur Erkenntnislehre des Klassische Sāmµkhya-system”, wzksoa, vol. 2, 1958, pp. 84-119.

0119-0150-MARTINO.indd   131 23/11/2017   09:43:29 a.m.



132	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

que nos ha llegado a partir del cual es posible reconstruir la his- 
toria de la tradición filosófica sobre bases firmes.47

Burley, a su vez, llama a los modelos como el recién descrito 
“ontogénicos” o “gestacionales”,48 y señala que contradicen la 
comprensión tradicional que transmiten las fuentes de acuer- 
do con las cuales el sān·khya fue concebido en la mente de un 
gran r‰s‰i, Kapila, quien luego lo transmitió a su discípulo Asuri, 
quien dio origen, a su vez, a un linaje pedagógico. De acuerdo 
con la tradición, Īśvarakr‰s‰n‰a no sería un innovador, sino un 
fiel transmisor de un corpus de conocimiento preexistente. Así 
pues, el modelo ontogénico, remarca Burley, desestima esta 
historia del origen haciendo a un lado la concepción de la in- 
tuición revelatoria que habría tenido Kapila y la remplaza con 
una noción de formalización incremental y gradual de ideas 
dispares. Tal formalización habría comenzado como vaga y 
mitológica y habría adquirido definición y precisión filosófi- 
ca a lo largo de los siglos. De acuerdo con esta visión, si Kapila 
tuvo algún papel en esta serie de eventos en algún momento 
inespecífico de la historia del sān·khya, se reduciría a alguna con- 
tribución al proceso de formalización.49 Burley encuentra la 
hipótesis ontogénica problemática, ya que le parece poco pro- 
bable que un corpus de conocimiento y de prácticas relativa-
mente complejo e integrado pudiera ser resultado de un proce- 
so medianamente fortuito ocurrido a lo largo de tantos siglos 
y en la mente de tantos pensadores.50

Burley propone, asimismo, una clasificación de las diferen-
tes concepciones sobre la relación histórica entre el sān·khya y 
el yoga que incluye cuatro opciones: la tesis del sistema úni- 
co, la de la divergencia, la de injerto y la de sistemas diferentes.51 
La primera concibe el sān·khya y el yoga como mitades com-
plementarias de una empresa unificada, en la que el primero 
hace hincapié en los asuntos teóricos, mientras que el segundo 
posee una orientación más bien práctica. Ambos, no obstante, 

47 Larson, Bhattacharya y Potter, Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4, 
op. cit., p. 14.

48 Burley, Classical Sān·khya and Yoga, op. cit., p. 16.
49 Ibid., p. 36.
50 Idem.
51 Ibid., pp. 39 y ss.

0119-0150-MARTINO.indd   132 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 133

estarían armonizados en una unidad teórico-práctica dirigida 
hacia una finalidad espiritual común.52 La segunda tesis postula 
un origen común de ambos, pero concibe que el sān·khya y el 
yoga se separaron en algún punto de la compleja secuencia de 
transmisiones.53 La siguiente tesis considera que el sān·khya es 
una expresión de un conjunto de enseñanzas muy antiguas, y 
que el yoga (clásico) es una construcción más bien artificial com- 
puesta por una colección de instrucciones técnicas, junto con al- 
gunas doctrinas ad hoc que fueron injertadas o adjuntadas a una 
versión preexistente, posiblemente preclásica, del sān·khya.54 
La cuarta tesis considera que las metodologías propias del sān·- 
khya y del yoga difieren hasta el punto de que siempre ha sub- 
sistido un quiasmo entre ellas, desde el momento de su origen 
hasta su expresión clásica.55 Burley indica, en fin, que los espe- 
cialistas se han adherido a una u otra de estas tesis, y por mo-
mentos a más de una, aunque él sigue en mayor medida la de la 
divergencia.

Aludiré, por último, a la caracterización ofrecida hace 
unos años por Jacobsen, que también parecería ajustarse a la 
segunda clasificación de Burley. En línea con otros especialis-
tas, el autor sugiere que el sistema expuesto por Īśvarakr‰s‰n‰a y 
el sistematizado por Patañjali son dos interpretaciones de la 
filosofía sān·khya.56 Una de las distinciones centrales constitu-
ye cierto vocabulario presente en el Yogasūtra y en el bhās‰ya, 
pero ausente en la Sān·khya-kārikā. Esta terminología, señala 
Jacobsen, también está en algunos textos budistas y, o bien 
puede haber sido común a varias filosofías de la meditación 
en la antigua India, o bien apunta a una influencia directa del 

52 Cfr., por ejemplo, Pulinbihari Chakravarti, Origin and Development of the Sān·- 
khya System of Thought, 2a ed., Nueva Delhi, Oriental Books Reprint, 1975, pp. 65, 73. 
También, Surendranath Dasgupta, A History of Indian Philosophy, vol. 1, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1922, p. 229.

53 Cfr., por ejemplo, Surendranath Dasgupta, Yoga Philosophy in Relation to Other 
Systems of Indian Thought, Calcuta, Calcutta University Press, 1930, p. 2.

54 Cfr., por ejemplo, Richard Garbe, The Philosophy of Ancient India, Chicago, 
Open Court, 1899, pp. 14-15.

55 Cfr., por ejemplo, Georg Feuerstein, The Philosophy of Classical Yoga, Nueva 
York, St. Martin’s Press, 1980, p. 116.

56 Jacobsen alude, de hecho, a una pluralidad de corrientes sān·khya aparte de 
las mencionadas.

0119-0150-MARTINO.indd   133 23/11/2017   09:43:29 a.m.



134	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

budismo sobre el sān·khya patañjálico.57 Respecto de los contac-
tos entre el budismo y el yoga antiguos, no obstante, mucho 
resta por indagar.58

Las distinciones señaladas hasta el momento permiten sis-
tematizar dos sentidos diferentes en que se suele comprender 
la expresión sān·khya-yoga. El primero implica una conjunción 
entre ambos términos y apunta a la relación entre dos sistemas 
filosóficamente emparentados que tuvieron, sin embargo, 
tradiciones textuales divergentes. El segundo sentido se refie- 
re solamente a una de estas tradiciones (textuales) con base en 
el reconocimiento de que el yoga es una variante del sān·khya 
que se distingue de la otra no implicada con el yoga. Este se-
gundo sentido, además, indica la corriente de (sān·khya-)yoga 
en contraste con aquellas expresiones del yoga no emparentadas 
con la cosmovisión sān·khya.59

Las cuestiones a las que se ha aludido en esta sección ponen 
de manifiesto la complejidad del periodo al que corresponde la 
fuente que se analiza a continuación. Alertan, asimismo, de los 
diferentes aspectos del par sān·khya-yoga que han estado en discu-
sión entre los especialistas y de la diversidad de interpretaciones 
que se han propuesto. También sugieren hipótesis explicativas 
acerca de los elementos que este texto puede contener o que le 
pueden faltar, y, por último, plantean preguntas con las cuales 
es posible abordar el examen con la expectativa de esclarecer 
alguna de ellas.

La Kat‰ha Upanis‰ad

La Kat‰ha Upanis‰ad pertenece a la escuela del Yajurveda negro 
aunque, de acuerdo con Olivelle, es un texto tardío, compuesto 

57 Jacobsen, “Sān·khya-yoga Traditions”, op. cit., pp. 76-80.
58 Cfr. Dominik Wujastyk, “Some Problematic Yoga Sutras and their Buddhist 

Background”, en Philipp Maas (ed.), Yoga in Transformation. Historical and Contempo-
rary Perspectives on a Global Phenomenon, Viena, Vienna University Press, en prensa, 
pp. 1-28. El autor examina algunos trabajos clásicos sobre esta cuestión.

59 Tanto la prehistoria del yoga como su desenvolvimiento histórico han sido en 
gran medida independientes del sān·khya. Cfr. Jacobsen, “Sān·khya-yoga Traditions”, 
op. cit., p. 81.

0119-0150-MARTINO.indd   134 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 135

entre los siglos v y iv a.e.c.,60 que no habría formado parte inte-
gral del Brāhman‰a de la escuela. La pertenencia a esta escuela, 
no obstante, se establece por el episodio de Naciketas y Yama 
(el dios de la muerte), relato que originalmente habría formado 
parte del Kat‰haka Brāhman‰a y que se encuentra, también, en el 
Taittīriya Brāhman‰a de la misma vertiente.61 Esta historia, que 
en el Brāhman‰a se presenta para explicar el nombre de una ce- 
remonia sacrificial llamada naciketa, es retomada en la Kat‰ha 
a modo de punta del ovillo para el desarrollo de ciertas doctri-
nas. Naciketas es el hijo de Auddalaka Aruni, quien realiza un 
sacrificio que supone ceder todo a los brahmanes. Perplejo ante 
la pobreza de lo entregado por su padre, Naciketas le pregunta 
repetidamente a quién va a ser dado, a lo que su padre respon- 
de que lo entregará a la muerte (Yama). Una vez en la morada de 
Yama, el dios invita a Naciketas a escoger tres dones. El joven 
escoge primero regresar junto a su padre y, segundo, que no 
se agoten sus acciones meritorias. El tercer pedido consiste en 
que le sea revelado algo que ni los dioses saben: si se existe o 
no después de la muerte. Ante esta pregunta, Yama vacila, pero 
finalmente brinda una explicación acerca de la naturaleza y el 
origen del todo. Esto conduce, a su vez, a una exposición acerca 
de la condición del ātman. Comencemos nuestro examen del 
texto en relación con el sān·khya-yoga por el final de la upanis‰ad.

Entonces Naciketas, tras recibir este saber pronunciado por la muerte 
y el método completo del yoga, llegado a Brahman, libre de pasión, 
devino inmortal, así como incluso otro [podría hacerlo] que [sea] un co- 
nocedor en relación con el ātman.62

Esta estrofa, última del tratado, subsume bajo dos catego
rías las enseñanzas brindadas por Yama. Por una parte, se hace 
referencia a un saber específico (vidyāmetām·) impartido por 
la muerte y, por otro, coordinado mediante un ca, al método 
entero del yoga (yogavidhim… kr‰tsnam). Si se aplica tal distin-
ción al texto entero, podría intentarse delinear, por una par- 

60 Daniel de Palma (ed. y trad.), Upanis‰ads, Madrid, Siruela, 2006, p. 119.
61 Patrick Olivelle (tr. y ed.), The Early Upanisads. Annotated Text and Translation, 

Nueva York, Oxford University Press, 1998, p. 372.
62 Kat‰ha Upanis‰ad II 3 18. Las traducciones de los textos sánscritos son mías. En 

todos los casos sigo el texto sánscrito de la edición de Olivelle, ibid., pp. 374-403.

0119-0150-MARTINO.indd   135 23/11/2017   09:43:29 a.m.



136	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

te, en qué consiste el método del yoga expuesto y, por otro, en 
qué reside el saber (vidyā) al que alude la estrofa. Frente al esta- 
blecimiento de esta dupla podríamos vernos inclinados a iden-
tificar de antemano esta vidyā con alguna forma de sān·khya. 
Sin embargo, en el tratado no se encuentra ninguna mención 
del término, por lo cual se debe proceder a analizar los conte- 
nidos y el carácter de la vidyā para esclarecer qué aspectos, si 
los hay, podrían indicar una proximidad con alguna forma 
posterior de sān·khya.

Otro de los elementos en esta estrofa es el resultado que al- 
canza Naciketas (u otro) por haber recibido el don de parte de 
Yama. Está constituido por tres elementos: alcanza a Brahman 
(brahmaprāptas), y deviene libre de pasión (virajas) y de la muer-
te (vimr‰tyur). Este triple resultado nos alerta, por una parte, 
de la orientación teísta de la upanis‰ad, en la cual se afirma la 
existencia de Brahman, y pone en correlación, por otra, la idea 
de la liberación de la muerte y de la pasión con la obtención de 
la divinidad. Examinemos, pues, en primer lugar, el método 
del yoga al que alude la estrofa.

Como ya se señaló, la Kat‰ha Upanis‰ad presenta referencias 
explícitas al yoga. En II 3, 10-11, por ejemplo, se brinda una 
caracterización bastante ajustada. Cito el pasaje.

Dicen que la vía antiquísima63 es ésta: cuando los cinco conocimientos 
permanecen estables junto con la mente, y el entendimiento no se agita.
	 “Esta es el yoga”, piensan, la firme sujeción de los sentidos. En-
tonces [el yogui] deviene libre de perturbación, pues el yoga es tanto 
surgimiento como disolución.64

Estas estrofas definen con claridad el yoga: la firme sujeción 
de los sentidos (sthirāmindriyadhāran‰ām). Este estado, a su vez, 
está puesto en relación con la detención de las cinco facultades 
de conocimiento (pañca… jñānāni) y de la mente (manas) y con 
la no agitación del entendimiento (buddhih‰… na vices‰t‰ati). Aquí 

63 Me aparto de las traducciones estándares del término paramām (Palma, p. 134: 
supremo; Olivelle, p. 401: highest, por ejemplo) con la doble finalidad de conservar 
tanto el sentido superlativo como la proximidad etimológica con “anterior”, vocablo 
con el que traduje para (cfr. I 3, 10-11 y II 3, 7-8). Reservo “superior” para traducir 
el término uttama (cfr. II 3, 7). Nótese que el superlativo vuelve a aparecer en I 3, 9.

64 Kat‰ha Upanis‰ad II 3, 10-11.

0119-0150-MARTINO.indd   136 23/11/2017   09:43:29 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 137

el yoga, como es evidente, está íntimamente ligado a un estado 
de concentración (dhāran‰a), donde las diferentes facultades cog-
nitivas, entre las cuales debemos contar los sentidos, la mente 
y el intelecto, son mantenidas sin agitación. Esto traería como 
resultado que el yogui esté libre de perturbación. El resultado, 
pues, y la vía antiquísima —nótese el uso del superlativo— están 
caracterizados de modo negativo y desde el punto de vista de 
las potencias psicológicas. Hay un tercer pasaje en la upanis‰ad 
donde se alude al yoga también explícitamente.

Tras considerar como dios, mediante el acercamiento del yoga relativo 
al ātman, a aquel que es difícil de contemplar, oculto, interno, centrado 
en el corazón, establecido en la profundiad, antiguo, el sabio abandona 
tanto la excitación como la pena.65

Este nuevo pasaje caracteriza el yoga en términos un tanto 
diferentes. En primer lugar, se debe notar que se hace referencia 
al yoga relativo al ātman (adhyātmayoga),66 no meramente al yo- 
ga, como en el pasaje anterior. Mediante el acercamiento (adhiga- 
mena) propio de este yoga, el hombre logra concebir como 
dios (devam matvā) a aquel que se halla en el corazón, está 
oculto y es difícil de contemplar (durdarśam). Esto le permite al 
hombre, a su vez, hacer a un lado la polaridad de la excitación 
y la depresión. Esta estrofa, por otra parte, parece anticipar lo 
afirmado en II 3, 18, donde también se incluye la noción de 
adhyātma y se afirma que, quien conoce lo relativo al ātman, 
podría alcanzar a Brahman y está libre de pasión.

Aparte de las alusiones explícitas al yoga que hemos co-
mentado, podríamos mencionar un pasaje más, muy ilustra-
tivo, en el que encontramos otros elementos relacionados de 
importancia:

Conoce al ātman como el que posee un carro, pero al cuerpo precisamen- 
te como el carro. Pero conoce al intelecto como el cochero y a la mente 
como la rienda.

65 Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 12.
66 Cfr. Valerie J. Roebuck (trad. y ed.), The Upanis‰ads, Londres-Nueva York, 

Penguin Books, 2003, p. 444, n. 21. La autora señala la distinción entre adhyātma 
(relativo al sí mismo), adhidaivatam (relativo a las deidades) y adhibhūtam (relativo a 
los seres). Agradezco al evaluador anónimo por esta referencia.

0119-0150-MARTINO.indd   137 23/11/2017   09:43:29 a.m.



138	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

	 Llaman a los sentidos, caballos; a las esferas de acción de éstos, 
pradera; al conjunto de mente, sentidos y ātman los pensadores lo 
llaman “disfrutador”.
	 Pero los sentidos desobedientes de aquel que, carente de compren-
sión, prospera en una mente siempre suelta, (son) como los caballos 
malos del cochero.
	 Pero los sentidos obedientes de aquel que, poseedor de compren-
sión, prospera en una mente siempre sujetada, (son) como los caballos 
buenos del cochero […]
	 Pero el cochero con comprensión, que es un hombre que posee la 
rienda que es la mente, ése alcanza el final del recorrido. Éste es el paso 
antiquísimo de Vis‰n‰u.67

Este pasaje nos brinda una descripción por medio de la 
analogía de un cochero con un carro tirado por caballos. Los 
elementos constitutivos del hombre son equiparados con di-
ferentes componentes en el símil. Así, el ātman sería el señor 
provisto del carro, el intelecto (buddhi) es el cochero (sārathi) 
que guía los caballos, la mente (manas) es la rienda, los sentidos 
(indriyān‰i) son los caballos, y las esferas de los sentidos son la 
pradera por la que los caballos andan. Ahora bien, los caballos 
pueden ser malvados o buenos y las riendas pueden tirar del 
cochero sin que éste pueda controlarlas, o mantenerse dóciles 
en sus manos de modo que él pueda guiar con ellas a los caba-
llos. En el marco de tal analogía, se recurre a derivados de la 
raíz yuj en tres oportunidades distintas. En primer término, 
en la estrofa cuarta se habla del yugo de la mente con el ātman 
y con los sentidos (ātmendriyamanoyuktam). Tal conjunto es 
llamado “el disfrutador”. En la estrofa siguiente, se recurre 
al participio ayukta, en caso instrumental junto con el verbo 
bhavati, para hacer referencia a una mente que es como una 
rienda suelta. El hombre cuya mente está en esta condición 
no puede controlar sus sentidos, que son como caballos mal-
vados. A continuación, se utiliza el participio yukta, también 
en caso instrumental, para referirse a la mente sujetada y se da 
a entender que un hombre con una mente tal tiene caballos 
buenos que sí pueden ser controlados. Téngase en cuenta, asi-
mismo, que la mente es concebida aquí como la rienda, por lo 
cual constituye el punto de unión entre los caballos-sentidos, 

67 Kat‰ha Upanis‰ad I 3, 3-6 y 9.

0119-0150-MARTINO.indd   138 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 139

por un lado, y el cochero y el señor del carro, por otro. Es 
también el instrumento de control de los caballos y, por ello, 
si la mente no es firmemente sujetada (yukta) por el cochero 
(= intelecto), no se podrá alcanzar el objetivo. En la analogía 
el foco parecería estar en la mente, que es el instrumento del 
que el cochero se vale para tener los sentidos bajo su control. 
Esta descripción, por otra parte, es congruente con la ofrecida 
en la estrofa II 3, 11, citada más arriba.

Ahora bien, en la última estrofa citada se vuelve a hacer hin- 
capié en la sujeción de la mente, pero también se incluye otro 
elemento. El hombre aludido debe estar provisto de compren-
sión (vijñāna). El elemento cognoscitivo ya había sido intro- 
ducido con la noción de hombre de mente suelta o sujetada (es- 
trofas I 3, 5-6). El primero, de hecho, carece de comprensión 
(avijñānavān), mientras que el segundo la posee (vijñānavān). 
Creo que el término vijñāna tiene una doble función en el 
marco de la analogía. Por una parte, hace referencia a la posibi- 
lidad de alcanzar el conocimiento que pretende transmitir la 
analogía. Podemos pensar, en este sentido, que el recurso dis-
cursivo no es meramente estético, sino que busca favorecer el 
entendimiento de la noción del yoga como firme sujeción de los 
sentidos que se transmite en la upanis‰ad. Así pues, la analogía 
imparte alegóricamente el conocimiento del yoga, pero para ad- 
quirirlo efectivamente es preciso comprender la analogía. La 
segunda función, a su vez, consiste en poner el énfasis en el as- 
pecto cognitivo implicado en la sujeción de los sentidos, que 
reside en distinguir las diferentes partes constitutivas del hom-
bre: los sentidos, la mente y el intelecto. Esto nos conduciría 
a la dupla de categorías de la estrofa final de la upanis‰ad en la 
que se clasifica la enseñanza impartida.

La Kat‰ha Upanis‰ad subraya en repetidas oportunidades el 
valor supremo del conocimiento (jñāna).68 Éste es difícil de 
obtener, ya que no todos logran oírlo y, entre quienes lo oyen, 
no necesariamente lo saben.69 Sólo puede accederse a él si otro 
lo enseña,70 ya que no es posible obtenerlo mediante la argu-

68 Cfr., por ejemplo, Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 4.
69 Cfr., por ejemplo, Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 7.
70 Cfr., por ejemplo, Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 8 y 9.

0119-0150-MARTINO.indd   139 23/11/2017   09:43:30 a.m.



140	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

mentación (tarken‰a).71 Tal conocimiento es llamado, asimismo, 
dharma72 y alude, en pocos términos, a la existencia del ātman 
en el corazón de todos los seres. La upanis‰ad, no obstante, dis- 
curre con bastante detalle acerca de este conocimiento. Repa-
remos especialmente en dos pasajes muy similares entre sí, en 
los cuales se encuentran doctrinas importantes para nuestro 
examen. Cito el primero:

Pues anteriores a los sentidos son los objetos y anterior a los objetos es 
la mente. Pero anterior a la mente es el intelecto. Al intelecto, el gran 
ātman es anterior.
	 Anterior al grande es lo no desarrollado. Anterior a lo no desarro- 
llado es purus‰a. Nada es anterior a purus‰a. Él es la cima. Él es la vía 
anterior.73

Este pasaje nos brinda una descripción estratificada de la 
realidad en la cual se enumeran los diferentes grados de entes 
de modo ascendente, por decirlo así. La secuencia es: objetos de 
los sentidos (arthās) → sentidos (indriyāni) → la mente (manas) 
→ el intelecto (buddhi) → el gran ātman (mahān ātmā) → 
lo no desarrollado (avyakta) → purus‰a. Numerosos autores 
han señalado la afinidad de este pasaje con la filosofía de la Sān·- 
khya-kārikā. Burley, por ejemplo, apunta que, si bien el esque-
ma categorial presentado no es igual al de la filosofía sān·khya 
clásica, las semejanzas entre ellos no pueden ser ignoradas. El 
pasaje retrata, afirma el autor, un refinamiento progresivo de la 
atención que conduce en último término al purus‰a, la finalidad 
del sān·khya clásico.74 Van Buitenen, por su parte, señala que el 
término gran ātman o mahān ātmā, presente en el pasaje citado, 
implica una noción que adquiere una progresiva sistematización 
hasta llegar a los textos de la tradición filosófica del sān·khya.75 
Su lugar en la jerarquía de lo real es posterior a lo no desarro-
llado (avyakta) y, por tanto, parecería ser concebido como el 
primer principio de la creación manifestada:76 “el creador ori-

71 Cfr., por ejemplo, Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 9.
72 Cfr. Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 13 y 14.
73 Kat‰ha Upanis‰ad I 3, 10-11.
74 Burley, Classical Sān·khya and Yoga, op. cit., p. 17.
75 Johannes A. B. van Buitenen, “The Large Ātman”, History of Religions, vol. 4, 

núm. 1, verano de 1964, p. 103.
76 Ibid., p. 107.

0119-0150-MARTINO.indd   140 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 141

ginal que se ha incorporado, por así decirlo, a sí mismo en la 
creación”.77 Van Buitenen sostiene, por otra parte, que en nues- 
tra upanis‰ad no se afirma si avyakta es de una naturaleza “ma-
terial” o “espiritual” y señala que en este punto radicaría un 
principio de distinción entre las formas clásicas de sān·khya y 
de Vedānta que implica divergencias no sólo metafísicas, sino 
también antropológicas. Cito, por último, el segundo pasaje 
relativo al conocimiento.

Anterior a los sentidos es la mente, el sattva es superior a la mente. Sobre 
el sattva está el gran ātman, lo no desarrollado es superior al grande.
	 Pero purus‰a es anterior a lo no desarrollado, difundido y sin género; 
tras conocerlo, el ser nacido se libera y marcha hacia la inmortalidad.78

En este pasaje, paralelo al anterior, se vuelven a listar los di- 
ferentes grados de la realidad de modo similar, aunque con dos 
pequeñas diferencias. En el texto previo se alude a los objetos de 
los sentidos, mientras que en éste no. Sin embargo, la diferencia 
más importante radica en que en el primero se recurre a la no-
ción de intelecto (buddhi), y en éste se utiliza el término sattva, 
que los traductores suelen interpretar como “esencia”.79 En su 
Estudios sobre sān·khya (III), dedicado a la noción de sattva, si 
bien Van Buitenen reconoce al menos cinco sentidos diferentes 
del término en la literatura preclásica,80 considera que en este 
pasaje en particular hace referencia a buddhi, el segundo de los 

77 Ibid., p. 105.
78 Kat‰ha Upanis‰ad II 3, 7-8.
79 Cfr., por ejemplo, “essence”, Olivelle, op. cit., p. 401; “esencia suprema”, de Pal- 

ma, op. cit., p. 133.
Contrástense en el siguiente cuadro las nociones vertidas en los pasajes:

		  I 3, 10-11 	  II 3, 7-8

		  Objetos de los sentidos	 —
		  Sentidos	 Sentidos
		  Mente	 Mente
		  Intelecto	 sattva
		  Gran ātman	 Gran ātman
		  No desarrollado	 No desarrollado
		  purus‰a	 purus‰a

80 Johannes A. B. van Buitenen, “Studies in Sāmkhya (iii)”, Journal of the American 
Oriental Society, vol. 77, núm. 2, abril-junio de 1957, p. 95.

0119-0150-MARTINO.indd   141 23/11/2017   09:43:30 a.m.



142	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

sentidos posibles. Tal correspondencia, señala, también ocurre 
en la Bhagavad Gītā y en el Moks‰adharma.81

Vale la pena señalar que ambos pasajes en los que se listan 
jerárquicamente los elementos que componen la realidad es- 
tán estrechamente asociados a los pasajes citados en los que se 
expone la concepción del yoga. Las dos primeras estrofas en las 
que se expone esta jerarquía, I 3, 10-11, están inmediatamente 
después de la descripción de la analogía del carro, I 3, 3-9. La 
segunda serie jerárquica (II 3, 7-8), a su vez, se encuentra inme-
diatamente antes de la sección donde se da una definición del 
yoga (II 3, 10-11), solamente separadas por una única estrofa. 
Volveremos sobre ésta al final de esta sección. El hecho de 
que el conocimiento sea expuesto en estrecha proximidad a la 
caracterización del yoga parecería reforzar la clasificación de 
la enseñanza de la upanis‰ad en dos categorías que se brinda en 
su última estrofa. Pero, además de esta contigüidad inmediata 
entre los pasajes, hay un interesante vínculo terminológico. En 
la estrofa II 3, 10, inmediatamente anterior a la definición de 
yoga (II 3, 11) y relacionada con ella conceptualmente, se habla 
de la vía antiquísima (paramā gatih‰), mientras que en la estro- 
fa I 3, 11, en la que se da una de las enumeraciones, se alude a la 
vía anterior (parā gatih‰). Tanto el yoga como el conocimiento 
de la jerarquía de elementos parecen conducir a la vía final, aun-
que el superlativo en el pasaje relativo al yoga podría implicar 
cierta superioridad de este método. Considérese también que 
en la estrofa I 3, 9, en la que concluye la analogía del carro, se 
menciona el “paso antiquísimo de Vis‰n‰u” (paramamµ padam). 
Nuevamente en un pasaje relativo al yoga hallamos el uso del 
superlativo. Indiquemos, además, en relación con estos detalles, 
la interpretación teísta de la culminación del camino del yoga 
que se brinda en I 3, 9 (presente también en II 3, 18), asociada 
a la interpretación psicológica en II 3, 11 —rasgos ambos del 
yoga clásico posterior—. Estos aspectos, a su vez, contrastan 
con la interpretación ontológica de I 3, 11, donde la vía final 
es identificada con purus‰a. La noción de purus‰a, cabe señalar, 
no aparece en los pasajes relativos al yoga.82

81 Ibid., p. 96.
82 El yoga clásico posterior combina con su interpretación psicológica y teísta 

0119-0150-MARTINO.indd   142 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 143

Menciono, por último, un claro nexo entre la noción de 
saber (vidyā) con la inmortalidad que trae aparejada de acuerdo 
con la última estrofa del tratado, y la exposición jerárquica de 
elementos con el purus‰a a la cabeza. Este vínculo lo encontra- 
mos, justamente, en la estrofa que articula la última de las digre-
siones metafísicas en II 3, 7-8 y la definición del yoga expuesta 
en II 3, 10-11. La cito para concluir el análisis:

Su forma (la de purus‰a) no está entre lo visible; nadie la ve con el ojo. 
Por el corazón, por el pensamiento, por las mentes es anhelado. Los 
que saben (vidur) esto se vuelven inmortales.83

Este pasaje confirmaría la identificación de las digresiones 
ontológicas con la noción de saber (vidyā) contenida en la últi-
ma estrofa. Nótese, por una parte, que aquí se hace referencia 
al principio supremo de las enumeraciones, purus‰a, y al modo 
en que éste es captado, en términos de algo que los hombres sa- 
ben (vidur). E incluso aquí, por otra parte, se afirma que este 
saber permite alcanzar la inmortalidad, tal como se expresa en 
las líneas que cierran la upanis‰ad. Se podría afirmar, en fin, que 
el saber al que alude este pasaje articulador indicaría que una 
de las categorías en las que se clasifica la enseñanza brindada en 
nuestra upanis‰ad, el saber (vidyā), se correspondería, en parte al 
menos, con la exposición jerárquica de principios metafísicos 
en los cuales purus‰a es la vía final que debe ser alcanzada para 
lograr la inmortalidad.

Conclusiones

Se examinaron diferentes dificultades que han encontrado los 
estudiosos al abordar la historia de las ideas o de la tradición 
intelectual identificada con las nociones de sān·khya y de yoga. 
Se mostró que incluso para los pensadores indios de la Anti-
güedad, las exposiciones de Īśvarakr‰s‰n‰a y de Patañjali poseen 
una autoridad innegable respecto tanto del sān·khya como del 

la ontología sān·khya, incluida la noción de purus‰a. Justamente por esto, entre otros 
elementos, el yoga clásico es sān·khya-yoga, como ya mencionamos.

83 Kat‰ha Upanis‰ad II 3, 9.

0119-0150-MARTINO.indd   143 23/11/2017   09:43:30 a.m.



144	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

(sān·khya-)yoga. Estas exposiciones, a su vez, han sido abundan-
temente comentadas a lo largo de los siglos, lo cual contribuye 
a su canonización. Se señaló también que, en las fuentes ante-
riores a estas obras, donde el empleo de los vocablos sān·khya 
y yoga es frecuente, no resulta fácil determinar el significado 
de estos términos, y tampoco la relación que hay entre ellos ni 
la que tienen con sus formas llamadas clásicas. A modo de con- 
clusión, se contrastan enseguida los resultados obtenidos a par-
tir del análisis de la Kat‰ha Upanis‰ad con las propuestas acerca de 
estos problemas historiográficos ofrecidas por los especialistas 
y discutidas en la segunda sección.

El examen del texto nos permite poner en cuestión, en pri- 
mer término, la concepción de Edgerton del sān·khya y del yo- 
ga como dos modos alternativos para alcanzar la salvación. Si 
tomamos su concepción del sān·khya como conocimiento libe- 
rador y tenemos en cuenta que la Kat‰ha Upanis‰ad hace repeti- 
das referencias al saber (vidyā) y al conocimiento (jñāna) libe- 
rador a pesar de no recurrir al vocablo sān·khya, tal vez no sea 
posible concebir el conocimiento y el yoga como dos méto-
dos alternativos. Tal posición no parece seguirse de mi inter-
pretación del texto upanishádico, al menos. Es cierto que la 
enseñanza brindada en él se clasifica en dos categorías, pero 
la conjunción mediante la cual son presentadas en la última es- 
trofa y la estrecha relación con la cual se exponen en el texto 
parecerían apuntar a la necesidad de que ambas modalidades 
de instrucción sean implementadas conjuntamente para lograr 
la inmortalidad y alcanzar a Brahman. Esta conjunción del yoga 
con el dharma —término con el que se alude a las doctrinas 
expuestas por Yama a Naciketas,84 como ya se señaló—, por 
otra parte, podría entenderse como un intento de alinear el yo- 
ga con el pensamiento ortodoxo brahmánico, sobre todo si se 
toma en cuenta que en otras fuentes se alude al yoga con inde-
pendencia de las doctrinas asociadas a esta tradición.

En cuanto al significado del término “sān·khya”, por otra 
parte, es evidente que no se puede hacer una contribución aquí 
dada la ausencia de este vocablo en la upanis‰ad analizada. Tal 
falta resulta significativa, sin embargo, en la medida en que cier- 

84 Kat‰ha Upanis‰ad I 2, 13 y 14.

0119-0150-MARTINO.indd   144 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 145

tas doctrinas que posteriormente pasarán a formar parte de este 
sistema filosófico clásico, parecen haber alcanzado un grado 
considerable de sistematización incluso antes de que se las reco-
nozca como sān·khya. La identificación de estas doctrinas con los 
términos vidyā y jñāna, no obstante su carácter liberador y su 
conjunción con el yoga, parece atribuirles cierta identidad que 
no las coloca lejos de lo que se podría considerar una expresión 
acotada del sān·khya. Lo que resulta claro, de todos modos, es 
que el saber (vidyā) al que se alude en la upanis‰ad tampoco es una 
categoría vacía que implica meramente la salvación por medio 
del conocimiento, como afirma Edgerton,85 sino que involucra 
doctrinas específicas, tanto acerca del desenvolvimiento de lo 
real desde su estado inmanifestado hacia su manifestación plena, 
como de los aspectos constitutivos del hombre, que debe lograr 
poner en correcta relación jerárquica para obtener la liberación.

Si se reconsideran, por otra parte, las cuatro tesis de Bur-
ley acerca de la relación histórica entre sān·khya y yoga y se 
reformulan en términos de vidyā y yoga, creo que nuestro 
texto proporciona interesantes elementos. En primer lugar, 
la upanis‰ad narra que ambas fueron transmitidas por Yama 
como aspectos de una misma enseñanza y en un mismo acto. 
Tal afirmación difícilmente podría aceptarse como histórica, 
pero alerta acerca de la contradicción, señalada por Burley, que 
el modelo ontogénico o gestacional plantea con la presentación 
que la tradición nos da de sí misma. Se afirma, además, que 
la liberación fue alcanzada por Naciketas tras recibir tanto el 
saber como el método entero del yoga, y estas dimensiones de la 
enseñanza aparecen estrechamente entretejidas en la upanis‰ad, 
con lo cual difícilmente podría aducirse el presente texto en de- 
fensa de las tesis de sistemas diferentes. Si bien no podría ha- 
blarse de sistemas en esta etapa, la conjunción mediante la cual 
ambos ingredientes son presentados conduce más bien a la tesis 
de sistema único o bien a la tesis de divergencia. No obstante, 
para aplicar alguna de estas dos tesis a la tradición sān·khya-yo- 
ga debería mostrarse que uno de los dos modelos se aplica a los 
otros textos posteriores en los que también se abordan el sān·- 
khya y el yoga.

85 Edgerton, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, op. cit., pp. 5-6.

0119-0150-MARTINO.indd   145 23/11/2017   09:43:30 a.m.



146	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

El examen de la Kat‰ha Upanis‰ad, pues, permitió poner de 
relieve y discutir diferentes elementos de un importante cam-
po del pensamiento antiguo de India. Tomada en sí misma, la 
upanis‰ad es un valioso testimonio de doctrinas brahmánicas 
pertenecientes a una etapa relativamente tardía de la antigua 
literatura védica. Mas tomada en el marco de la tradición textual 
del sān·khya-yoga, es una importante evidencia de una instancia 
“preclásica” en el desarrollo de estos sistemas filosóficos, de sus 
implicaciones prácticas y soteriológicas, evidencia que puede 
proporcionar criterios para comprender mejor las etapas pos-
teriores de la filosofía de India. El examen del texto, en fin, 
pone de manifiesto que el análisis textual y conceptual y la dis- 
cusión historiográfica parecen ir de la mano en el estudio de 
la filosofía antigua de India. v

Dirección institucional del autor:
Instituto de Filosofía Dr. A. Korn
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad de Buenos Aires
Puán 480 (1406), 4to piso, of. 431
Buenos Aires, Argentina

Bibliografía

Basham, Arthur Llewellyn, The Wonder that was India: A Survey of 
the Culture of the Indian Sub-continent before the Coming of the 
Muslims, Londres, Sidgwick and Jackson, 1954.

Bronkhorst, Johannes, “God in Sān·khya”, Wiener Zeitschrift für 
die Kunde Südasiens, vol. 27, 1983, pp. 149-164.

Bronkhorst, Johannes, “Sūtra”, en Knut A. Jacobsen y Helene 
Basu (eds.), Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Vol. 2: Sacred Texts, 
Ritual Traditions, Arts, Concepts, Leiden-Boston, Brill, 2010, 
pp. 182-192.

Bronkhorst, Johannes, “Yoga and Seśvara Sān·khya”, Journal of 
Indian Philosophy, vol. 9, núm. 3, diciembre de 1981, pp. 309- 
320.

Buitenen, Johannes A. B. van, “Studies in Sāmkhya (iii)”, Journal 
of the American Oriental Society, vol. 77, núm. 2, abril-junio de 
1957, pp. 88-107.

0119-0150-MARTINO.indd   146 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 147

Buitenen, Johannes A. B. van, “The Large Ātman”, History of Reli-
gions, vol. 4, núm. 1, verano de 1964, pp. 103-114.

Buitenen, Johannes A. B. van (tr. y ed.), The Bhagavadgītā in the 
Mahābhārata, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 
1981.

Burley, Mikel, Classical Sān·khya and Yoga. An Indian Metaphysics of 
Experience, Londres-Nueva York, Routledge, 2007.

Chakravarti, Pulinbihari, Origin and Development of the Sān·khya 
System of Thought, 2a ed., Nueva Delhi, Oriental Books Reprint, 
1975.

Dasgupta, Surendranath, A History of Indian Philosophy, vol. 1, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1922.

Dasgupta, Surendranath, Yoga Philosophy in Relation to Other Systems 
of Indian Thought, Calcuta, Calcutta University Press, 1930.

Dickstein, Jonathan, “Richard Garbe, German Indology and the 
Messiness of (A)theistic Sāmµkhya”, Sagar, vol. 23, 2015, pp. 2-34.

Edgerton, Franklin, “The Meaning of Sankhya and Yoga”, American 
Journal of Philology, vol. 45, núm. 1, 1924, pp. 1-46.

Feuerstein, Georg, The Philosophy of Classical Yoga, Nueva York, 
St. Martin’s Press, 1980.

Frauwallner, Erich, Geschichte der Indischen Philosophie, vol. 1, 
Salzburgo, Otto Müller Verlag, 1953.

Frauwallner, Erich, History of Indian Philosophy, Delhi, Motilal 
Banarsidass, 1973.

Frauwallner, Erich, “Zur Erkenntnislehre des Klassische Sāmµkhya-
system”, wzksoa, vol. 2, 1958, pp. 84-139.

Garbe, Richard, “Outlines of a History of Indian Philosophy”, The 
Monist, vol. 4, núm. 4, julio de 1894, pp. 580-598.

Garbe, Richard, The Philosophy of Ancient India, Chicago, Open 
Court, 1899.

Hacker, Paul, “The Sāmµkhyization of the Emanation Doctrine 
Shown in a Critical Analysis of Texts”, wzksoa, vol. 5, 1961, 
pp. 75-112.

Halbfass, Wilhelm, India and Europe. An Essay in Philosophical 
Understanding, Delhi, Motilal Banarsidass, 1990.

Herrera, José León (presentación y trad.), “Las estrofas del Sāmkhya 
de Ishvarakrishna”, Areté, vol. 24, núm. 2, 2012, pp. 397-402.

Hopkins, E. Washburn, “Notes on the Çvetāçvatara, the Buddhaca
rita, etc.”, Journal of the American Oriental Society, vol. 22, 1901, 
pp. 380-389.

Hulin, Michel, “Le commentaire dans la littérature philosophique 
et de l’Inde ancienne”, en Marie-Odile Goulet-Cazé (ed.), Le 

0119-0150-MARTINO.indd   147 23/11/2017   09:43:30 a.m.



148	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 119-150

Commentaire entre tradition et innovation, París, Librairie Phi-
losophique J. Vrin, 2000, pp. 425-434.

Jacobsen, Knut A., “Sān·khya-yoga Traditions”, en Jessica Frazier 
(ed.), The Continuum Companion to Hindu Studies, Londres, 
Continuum International Publishing Group, 2011, pp. 74-83.

Kangle, R. P., The Kaut‰ilīya Arthaśāstra, Part ii. An English Trans-
lation with Critical and Explanatory Notes, Delhi, Motilal Ba-
narsidass, 2003.

Kaviraj, Gopinath, Aspects of Indian Thought, Calcuta, The Univer-
sity of Burdwan Press, 1954.

King, Richard, Orientalism and Religion. Postcolonial Theory, India 
and ‘The Mystic East’, Londres-Nueva York, Routledge, 1999.

Larson, Gerald, Classical Sān·khya. An Interpretation of its History 
and Meaning, Delhi, Motilal Banarsidass, 1998.

Larson, Gerald y Ram Shankar Bhattacharya, Encyclopedia of Indian 
Philosophies. Vol. 12: Yoga: India’s Philosophy of Meditation, Delhi, 
Motilal Banarsidass, 2008.

Larson, Gerald, Ram Shankar Bhattacharya y Karl H. Potter, 
Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. 4: Sān·khya, a Dualist 
Tradition in Indian Philosophy, Delhi, Motilal Banarsidass, 1987.

Maas, Philipp, “A Concise Historiography of Classical Yoga Phi-
losophy”, en Eli Franco (ed.), Periodization and Historiography 
of Indian Philosophy, Viena, Sammlung de Nobili, 2013, pp. 53- 
90.

Madhava, Āchārya, The Sarva-Darśana-Samµgraha; or, Review of the 
Different Systems of Hindu Philosophy, tr. E. B. Cowell y A. E. 
Gough, Londres, Kegan Paul, Trench, Trübner & Co., 1914.

Nicholson, Andrew J., Unifying Hinduism. Philosophy and Iden- 
tity in Indian Intellectual History, Nueva York, Columbia Uni-
versity Press, 2010.

Olivelle, Patrik (tr. y ed.), The Early Upanisads. Annotated Text and 
Translation, Nueva York, Oxford University Press, 1998.

Pahlajrai, Prem, “Doxographies-Why Six Darśanas? Which Six?”, 
ponencia presentada en el 2004 Asian Studies Graduate Student 
Colloquium, University of Washington, 2004. [<http://facul-
ty.washington.edu/prem/Colloquium04-Doxographies.pdf>, 
consultado en agosto de 2016.]

Palma, Daniel de (ed. y trad.), Upanis‰ads, Madrid, Siruela, 2006.
Pines, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of 

Patañjali’s Yogasūtra: A Translation of His First Chapter and a 
Comparison with Related Sanskrit Texts”, Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies, vol. 29, núm. 2, 1966, pp. 302-325.

0119-0150-MARTINO.indd   148 23/11/2017   09:43:30 a.m.



MARTINO: PROBLEMAS HISTORIOGRÁFICOS DE LA FILOSOFÍA…	 149

Pines, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of 
Patañjali’s Yogasūtra: A Translation of the Third Chapter and a 
Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of Oriental 
and African Studies, vol. 46, núm. 2, 1983, pp. 258-304.

Pines, Shlomo y Tuvia Gelblum, “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of 
Patañjali’s Yogasūtra: A Translation of the Fourth Chapter 
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies, vol. 52, núm. 2, 1989, pp. 265-305.

Pines, Shlomo y Gelblum Tuvia, “Al-Bīrūnī’s Arabic Version of 
Patañjali’s ‘Yogasūtra’. A Translation of the Second Chapter 
and a Comparison with Related Texts”, Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies, vol. 40, núm. 3, 1977, pp. 522-549.

Qvarnström, Olle, “Haribhadra and the Beginnings of Doxography 
in India”, en N. K. Wagle y O. Qvarnström (eds.), Approaches 
to Jaina Studies: Philosophy, Logic, Rituals and Symbols, Toronto, 
University of Toronto, 1999, pp. 169-210.

Qvarnström, Olle, Hindu Philosophy in Buddhist Perspective. The 
Vedāntatattvaviniścaya Chapter of Bhavya’s Madhyamakahr‰da
yakārikā, Lund, Plus Ultra, 1989.

Qvarnström, Olle, “Sāmµkhya as Portrayed by Bhāviveka and 
Haribhadrasūri: Early Buddhist and Jain Criticisms of Sāmµkhya 
Epistemology and the Theory of Reflection”, Journal of Indian 
Philosophy, vol. 40, núm. 4, agosto de 2012, pp. 395-409.

Roebuck, Valerie J. (trad. y ed.), The Upanis‰ads, Londres-Nueva 
York, Penguin Books, 2003.

Tola, Fernando y Carmen Dragonetti, “Perspectivismo y tolerancia 
en la filosofía de la India”, en Carlos Enrique Berbeglia (coord.), 
Propuestas para una antropología argentina. Tomo vii: Compren-
sión y tolerancia, Buenos Aires, Biblos, 2007, pp. 115-128.

Wujastyk, Dominik, “Some Problematic Yoga Sutras and their 
Buddhist Background”, en Philipp Maas (ed.), Yoga in Trans-
formation. Historical and Contemporary Perspectives on a Global 
Phenomenon, Viena, Vienna University Press, en prensa.

0119-0150-MARTINO.indd   149 23/11/2017   09:43:30 a.m.


