ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

Héroes y antihéroes en el Shabnamé
de Ferdousi: una vision mitico-ética

Heroes and Antiheroes in the Shabnameb
of Ferdowsi: A Mythical-ethical Vision

SHEKOUFEH MOHAMMADI SHIRMAHALEH*

Resumen: El Shabnamé de Abol Qasem Ferdousi, un texto poético
de la literatura persa del siglo x considerado la épica nacional de Iran,
cuenta con fuentes escritas y orales que recogen la tradicion poética
de diferentes zonas de la meseta irani; entre ellas, la mas importante
es el Jodaynamag sasanida (siglo vi e.c.). Como otras épicas, se nu-
tre de mitos, leyendas e historia, y sus protagonistas responden al
contexto y las exigencias de las fuentes. Este trabajo busca explicar
la construccién de la personalidad de los héroes y los antihéroes del
Shahnamé en sus ciclos mitico y heroico, con base en sus funciones
miticas y dentro de un marco ético determinado.

Palabras clave: Shahnamé; mitologia persa; mazdeismo; Ferey-
dtn; Zahak; Siyawash.

Abstract: The Shabnameh of Abul Qasem Ferdowsi, a poetic text from
tenth century Persian literature regarded as the national epic of
Iran, has written and oral sources that reflect the poetic tradition
of different areas of the Iranian plateau, the most important being the
Sasanian Jodaynamag (sixth century c.e.). Like other epics, it derives
from myths, legends and history, and the depiction of its protago-
nists responds to the context and the demands of the sources. This
paper seeks to explain the construction of the personality of heroes
and antiheroes of the Shahnameh with reference to its mythical and

Recepcion: 10 de noviembre de 2015./Aceptacién: 16 de febrero de 2016.
* Universidad Nacional Auténoma de México, cielo_sh@yahoo.com

[97]



98 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

heroic cycles, based on their functions in traditional myth and the
context of different ethical frameworks.

Key words: Shahnameb; Persian Mythology; Zoroastrianism;
Fereydun; Zahak; Siyawash.

Introduccion

El Shabnamé de Abol Qasem Ferdousi, la épica nacional de
Iran, es una obra que, debido a su estructura, lenguaje y raices
profundas en la cultura persa preislamica, se presta a multi-
ples interpretaciones en cuanto al tratamiento de sus persona-
jes se refiere. Mientras que una lectura superficial de la obra la
reduce a un conjunto de cuentos épicos y fantasticos con fines
de ensefianza moral, al profundizar en los relatos nos damos
cuenta de que tanto el contenido como la estructura de las le-
yendas épicas del Shabnamé responden en primer lugar a los
objetivos concretos de su fuente escrita mas antigua; a saber: el
]odaynamag sasanida. La recopilacion de las antiguas leyendas
épicas iranies en forma de un solo libro, el Jodaynamag, sirvi6
de sustento cultural a un 1mper1o cuyo éxito y cuya gloria es-
taban muy hgados ala aceptacion del clero zoroastriano y, por
lo tanto, a su vision ontologica.

Cuando Ferdousi comenzo a escribir su Shahnamé en ver-
so, contaba con numerosas fuentes escritas, mayormente en
persa moderno. Merece mencionar que, entre estas fuentes,
el Shabnamé de Abu Mansur Tusi! o el Shabnamé-ye Abuman-
surt, cuya fuente principal era el Jodaynamag sasanida, era una
obra muy conocida, aplaudida durante varias décadas, incluso
en los mismos aflos cuando Ferdousi habia comenzado a escri-
bir su Shahnamé, y quiza por ello investigadores como Noldeke

! Abu Mansur Tusi era un militar de alto rango de la ciudad de Tus, la ciu-
dad natal de Ferdousi, quien ordené y patrociné la recopilacion de un Shabnamé
cuya introduccién se habia conservado durante mucho tiempo como el prefacio del
Shahnamé de Ferdousi. Cuatro escritores de origen irani y conocedores del idioma
pahlavi participaron en la recopilacién y la redaccién del Shahnamé de Abu Mansur,
basandose en los textos existentes en persa medio; esta variedad de escritores dio
lugar a diferencias de estilo y contradicciones puntuales en las narraciones heroicas.
Véase Theodor Néldeke, Hemaseye meli-e Iran, trad. Bozorg Alavi, Teheran, Negah,
2006, pp. 45-46.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 99

lo consideran como su fuente principal. Por otra parte, como
Omidsalar argumenta,’ los Shabnamé posislamicos tenian co-
mo fuente tres tipos de textos épicos o legendarios, existentes
en persa medio; a saber: libros locales de historia, incluidas le-
yendas locales —como las historias de Sistdn y Tabaristin—,
épicas literarias acerca de héroes como Bahram-e Chubin y Gar-
shasp, y una épica nacional que contaba la historia étnica de Iran
desde sus comienzos hasta la época sasanida. Noldeke, a su vez,
hace referencia a otras dos obras épicas escritas en persa medio:
Yadgar-e Zariran (Memorias de Zarir) y Karname-ye Ardeshir
Babakan (Libro de las hazafias de Ardeshir Babakan), y a una ter-
cera mas, titulada Pseudokallisthenes® (Pseudo-Calistenes), como
fuentes de Ferdousi. De este modo, si nos proponemos deter-
minar de manera exacta las fuentes del Shahnamé de Ferdousi,
es preciso considerar como recursos también todos estos textos
épicos y legendarios.

Debido a esa diversidad, al proponernos la investigacion de
los criterios de la formacion y el desarrollo de los personajes
del Shahnamé, enfocarnos en las caracteristicas legendarias de
los héroes y los villanos del Shahnamé en relacion con factores
vinculados a la zona de su procedencia se presenta como una
posibilidad viable. Sin embargo, el hecho de que la primera
recopilacion de los mitos y leyendas épicas que conforman el
Shabnamé de Ferdousi se haya realizado en la época sasanida
es un factor que no podemos dejar de lado. Es necesario com-
prender a los personajes del Shahnamé también en el marco de
la visiébn mazdeista y en relacion con los fines politicos de la
era sasanida que incluyen la recuperacion de la gloria pasada
mediante la narracion de las hazafias de los reyes persas miticos
y la creacién de vinculos con ellos.

Gracias al trabajo de investigadores como Dumézil* so-
bre la mitologia indoirania, sabemos que muchos de los re-
yes, principes, héroes y heroinas del Shabnamé son personajes

2 Mahmoud Omidsalar, Poetics and Politics of Iran’s National Epic, the Shabnameb,
Nueva York, Palgrave Macmillan, 2011, pp. 38-39.

* Este Gltimo, en relacion con el pasaje de Alejandro el Macedonio en el Shah-
namé. Véase ibid., p. 90.

* Véase G. Dumézil, Les dieux Indo-enropéens, Paris, Presses Universitaires de
France, 1952.



100 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

miticos indoiranios, cuyos nombres y descripciones fueron
recogidos en el Avesta tras el surgimiento de Zaratustra en Per-
sia. Los himnos Yasht, dedicados principalmente a la evoca-
ci6n de las deidades mazdeistas y la explicacion de los rituales
relacionados con ellas, incluyen las referencias mas detalla-
das de esos personajes. El Zozmyad Yasht (Yasht 19), por ejemplo,

menciona a héroes y dinastias miticos prezoroastrianos, como
la dinastia Paradata (Pishdadi) y la dinastia Kavi (Kayanida), y
reyes como Haoshanha (Hushang), Takhma Urupi (Tahmu-
ras), Yima (Yamshid, que se vuelve a mencionar en Vandidad
II), Kavi Vishtaspa (Kay Goshtasp) Kavi Usan (Kaykavus),

Kavi Haosravah (Kayjosrow), etcétera, que constituyen, a su
vez, algunos de los protagonistas del Shahnamé. El alcance
del mito, sin embargo, va mas alla de la mitologia del pueblo
avéstico y en algunos casos, como en la historia de Zahak y
Fereydin y en la historia de Siyawash, descubrimos similitu-
des con mitos mesopotamicos, como bien han mostrado inves-
tigadores como M. Bahar® y B. Beizai,® y que a su vez exigen
otra interpretacion.

Por otra parte, los personajes del Shabnamé, tanto sus he-
roes como sus antihéroes, por lo menos en los dos primeros ci-
clos del libro,” ademas presentan y representan caracteristicas
aparentemente adaptadas al fundamento ético del zoroastris-
mo. Este marco ético comprende una moral trascendental y
una moral practica, ambas adoptadas por el Shahnamé, aun en
diferentes niveles. De esta manera, los héroes y los villanos del
Shahnamé responden a un pensamiento dual que distingue, por
un lado, las fuerzas de la luz y, por otro, las de la oscuridad, y

> Mehrdad Bahar, Pajubeshi dar asitire iran (Investigaciones acerca de los mitos
de Iran), Teheran, Agah, 2014.

¢ Bahram Beizal, Hezar afsan kojast? (¢(Dénde estd Los mil cuentos?), Teheran,
Roshangaran, 2011.

7 Los estudiosos del Shahnamé tienen consenso en aceptar la divisién sugerida
por A. E. Bertels, que distingue tres ciclos principales en la obra: el ciclo mitico, el ci-
clo heroico y el ciclo histérico, en orden de aparicién. El ciclo mitico comienza con
el mito de la creacién y narra las historias de los primeros hombres-reyes; el ciclo he-
roico, el més extenso de todos, se plantea como la continuacién del ciclo anterior e
incluye tanto a los reyes y los principes miticos como a héroes y heroinas fantasticos.
El ciclo histérico cuenta historias acerca de los reyes sasinidas y también es presentado
como la continuacién de los otros dos ciclos para terminar con la conquista arabe
de Persia.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 101

se convierten asi en la personificacion de los atributos de estas
dos fuerzas.

Otro elemento determinante para el desenvolvimiento de
los personajes del Shahnamé parece ser la ontologia zurvanista-
islamica, que ademas de aparecer junto con la ética zoroastriana®
en los aspectos practicos y de manifestarse en las palabras y
las decisiones de los personajes, se traduce en la presencia de
un destino especialmente cruel, cuyo poder sobrepasa el libre
albedrio del héroe.

En este trabajo, intentaré confirmar los criterios mas im-
portantes que influyen en el desarrollo de los personajes del
Shabnamé de Ferdoust, independientemente de la diversidad
de sus fuentes, y analizaré algunos de los personajes de la obra
en el marco de estos criterios. Parto de la idea de que dichos
criterios son principalmente funciones miticas en relacion no
solo con las figuras mitolégicas, sino también con el mito de
creacion mazdeista y sus caracteristicas épicas, éticas y miticas;
ademas, tendré en cuenta otro criterio que pretendo identificar
como la ética zurvanista-islamica. Los personajes elegidos para
el analisis son aquellos que debido a la antigiiedad de sus pre-
cedentes resultan mas ilustrativos en relacion con nuestra vi-
si6n mitologica y que ademas han trascendido y se han conver-
tido en personajes simbolicos durante la historia mas reciente
de Iran.

Por lo tanto, comenzaré con algunas aclaraciones acerca del
pensamiento mazdeista que nos aportaran la base ética y mitica.
A continuacién, estudiaré dos visiones clave arraigadas en el
zurvanismo'y el islam (perspectivas de vida y muerte) para llegar
a otros dos conceptos, pertenecientes a las creencias religiosas

§ La ética zoroastriana-mazdeista define las virtudes y los buenos actos como
aquellos que Mazda ha ordenado, y describe los vicios y lo prohibido como aquellos ac-
tos realizados e inducidos por Ahriman. El Dinkerd nos dice ademas que la mejor
actitud o la mas correcta éticamente es aquella que observa el equilibrio y no se inclina
hacia ninglin extremos; tal actitud puede lograrse a través del conocimiento sabio y su
consecuencia es obtener siempre buenos resultados y finales. Entre las virtudes mas
destacadas, surgidas de la sabiduria, estan la generosidad hacia los buenos seres huma-
nosy buscar siempre la paz y la amistad con ellos, la justicia, el respeto, la sinceridad,
etcétera. En el lado contrario, los peores vicios son la enemistad y el egoismo, la in-
justicia, la avaricia y la mentira. La visién zurvanista se adapta a esta visién y la islamica
propone lo mismo, con la diferencia de que ambos hablan de un dios creador tinico
que lo decide y controla todo.



102 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

populares; a saber; el destino y el buen nombre, y finalizaré
con un pequefio estudio de los nombres de los personajes del
Shahnamé, como la confirmacién de nuestra vision ético-épica

de ellos.

Mitologia épico-ética

La esencia del pensamiento preislamico en Iran es la dualidad
del bien y el mal, representada, respectivamente, por Ahura
Mazda (Sepandar Min), el creador del bien y el soberano del
reino de la luz, y Ahriman (Angra Mlnu) el creador del mal Ly
el soberano del reino de la oscuridad S Seglin el mito de creac1on
mazdeista, la pareja dual, preexistente y eterna, coexistia paci-
ficamente hasta que Ahriman, movido por la avaricia, decidio
agredir el reino de la luz; la consecuencia de esta agresion fue la
creacién del mundo material (Guiti)'® por Mazda con el fin de
que las creaciones materiales lo apoyaran en su batalla contra
Ahriman: Ahura Mazda no es un dios todopoderoso, pero
podra convertirse en uno cuando haya vencido a Ahriman.
Este pensamiento ha penetrado en los mitos persas y les ha
otorgado un fundamento ético, ya que la ética es la consecuen-
cia inevitable de distinguir la dualidad del bien y el mal, cuya
diferencia se manifiesta tanto en la conciencia, la mente y el
pensamiento como fisicamente. Shahroj Meskub, uno de los
investigadores mas visionarios de las antiguas culturas de Persia,
opina que en la cosmovision avéstica, la ética es un fenémeno
ontologico, “en el sentido de que sus pr1nc1p1os y valores son
el resultado inevitable de la comprension de la ex1stenc1a, la
aparicion y el funcionamiento de los dos mundos tinicos Mint-
Guiti [mundo del espiritu y mundo material]”.!! Asi, los prin-

? El Avesta ademas establece otra dualidad entre ashe, la verdad y la justicia, cuya
representacion fisica es el fuego, y doruy, la mentira y la injusticia, que se manifiesta
fisicamente en los demonios. A lo largo de todo el Avesta, especialmente en los Gathas,
encontramos referencias a la lucha entre Ashe y Doruy; véase, por ejemplo: Avesta,
2 vols., ed. de Yalil Dustjah, Teheran, Morvarid, 1991: Yasne: 8:30, 2:31, 14:44, 3:49
y Yasht 12:19.

10 Antes de la creacién del mundo material, Ahura Mazda habia creado el mundo
de los espiritus arquetipicos (Mind): véase ibid., vol. 1, pp. 934-936 y 1069.

! Shahroj Meskub, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shabnamé” (Reflexiones
sobre ética, del Avesta al Shabnamé), Irannameh, ndm. 64, 1999, p. 583.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 103

cipios éticos preislamicos no provienen de un solo dios, sino
que estan presentes en la naturaleza de la creacién.

Dicha dualidad, por otra parte, exige necesariamente un
enfrentamiento, ya que ninguna de las dos fuerzas puede acep-
tar o tolerar a la otra, y mas bien debe intentar destruirla. En
palabras de S. Meskub: “Si Ahura Mazda acepta a Ahriman,
o incluso lo abandona a su suerte, ya no puede ser la luz y la
bondad absoluta y se convierte en su complice, y viceversa”.!?
De este modo, la mitologia persa es ademas necesariamente
épica, y sus héroes y sus antihéroes actdan en el marco de es-
ta épica ética. El pensamiento preislamico, ademas, le otorga
un lugar de privilegio a los seres humanos como comphces y
ayudantes de Mazda en la creacion: el faravahar, el quinto y el
mas poderoso elemento componente de los seres humanos,
junto con el cuerpo, la mente, el espiritu y el espejo, es la fuerza
gracias a la cual la creaciéon de Mazda se vuelve viva y se pone
en movimiento;® el faravahar, ademas, goza de absoluta liber-
tad para elegir de qué lado luchar en la guerra entre el bien y
el mal,** lo cual acenttia el concepto de que los seres humanos
son responsables de sus actos. De este modo, decimos con Mes-
kub, “cualquier acto éticamente correcto traspasa el pequefio
circulo de la vida individual y afecta a todo el mundo [...] ast
el hombre no es responsable solo de sus actos, sino también
del destino del mundo”.”®

Los reyes'y los héroes del S/mlmamé nacen y se desarro-
llan segtin esta predefinicién mitico-épico-ética y su sentido de
Justlaa e injusticia, sabiduria e ignorancia, veracidad o falsedad,
etcétera, se basa en estos mismos principios. Por otra parte,
debido ala visién nacionalista-religiosa que se refleja en el Shah-
namé de Ferdousi a través de sus fuentes sasanidas, la tierra de
Iran se establece en la obra como la morada del bien, como un
territorio cuyos reyes y héroes luchan por el predominio del
bien y a favor de Ahura Mazda'® y, por lo tanto, gozan de la

2 Ibid., p. 582.

B Awvesta, op. cit., Farvardin Yasht.

' Bondabesh, ed. de Mehrdad Bahar, Teheran, Tus, 2012, p. 48.

15 Meskub, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shahnamé”, op. cit., p. 584.

10 Tras la division triadica del mundo entre los hijos de Fereydin, Turan se
presenta como el territorio del mal y la oscuridad, y forma junto con Irin la dua-



104 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

gloria divina, o Farr-e izadi. De este modo, el primer rey po-
seedor de la gloria divina en el Shahnamé, Yamshid (Yimaen la
mitologia indoirania), también es el primero nombrado como
el rey de Iran; de hecho, es igualmente con Yamshid cuando
se pone de manifiesto, por primera vez, el disturbio de la paz
y el equilibrio del mundo causado por la oscuridad. Yamshid
es un rey adornado con todas las virtudes imaginables, como
si fuera Ahura Mazda mismo, y bajo su reinado el mundo se
civiliza y todas las criaturas viven pacificamente sin conocer ni
la enfermedad ni la muerte, como si del primer ciclo de la vida
del mundo' o del reinado absoluto de Ahura Mazda se tratase;
el mundo de Yamshid es tan perfecto que finalmente un dia
olvida que su poder le fue concedido por Mazda y se proclama el
Gnico creador del mundo. El Avesta habla de doruy (la mentira)
como la causa de esta falsa proclamacion, y el Shabnamé culpa
a la avaricia (#z). Curiosamente, tanto Az como Doruy estan
entre los demonios principales en el pensamiento mazdeista, asi
que Yamshid es agredido por estos demonios, igual que el rei-
no de laluz es agredido por Ahriman; el significado del nombre
de Yamshid (Yamah Xsaitah: gemelo radiante) y los atributos
solares que acompafian su figura en los textos zoroastrianos'®

afirman su funcion como el representante de Mazda y rey del
reino de la luz. La falsa proclamacién de Yamshid lo conde-
na a ser abandonado por su pueblo una vez que la gloria di-
vina también lo ha abandonado; finalmente, el gran rey solar
es derrotado y asesinado por el villano mas oscuro de todo el
Shabnamé: Zahak. Las descripciones del reinado de Zahak en
el Shahnamé, en el que la oscuridad, la magia negra y la muer-
te son omnipresentes, trazan a Zahak como la contraparte perfec-
tade Yamshid, y, por lo tanto, como Ahriman, el polo opuesto
de Mazda y soberano del reino de la oscuridad. De este modo, se

lidad bien-mal. Esta dualidad y su constante lucha se refleja en la enemistad de es-
tos dos territorios, y sus reyes y héroes, a lo largo de todo el ciclo heroico del Shah-
namé.

7 Seglin el mito de creacién zurvanista, la duracién total de la vida del mundo
es de nueve mil afios, divididos en tres ciclos de tres mil; en el primer ciclo, Ahura
Mazda es el rey predominante; en el segundo gobierna Ahriman, y en el tercero se
desencadena la guerra entre ambos.

18 Véase, por ejemplo: Avesta, op. cit., Yasht 19, Vendidad 2, Hat 9.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 105

crea un paralelismo entre los personajes de Yamshid y Zahak
y la pareja dual de Ahura Mazda y Ahriman en cuanto a sus
caracteristicas, su funcion en el mundo y el comienzo de su
enfrentamiento a causa de la agresién del mal Estos dos reyes en
el Shahnamé responden a esta vision mitico- eplca y sus persona-
jes se desarrollan en el marco de esta misma vision. El contraste
extremo entre estos dos personajes, como dos polos opues-
tos, es un caso unico en el Shahnamé en cuanto a su fuerza:
la contraposicion de los personajes de Zahak y Fereydun, o
Kayjosrow y Afrasyab, es también definida con mucha claridad
pero no alcanza dimensiones semejantes. Asi, pues, el trata-
miento humanistico que reciben casi todos los héroes y los anti-
héroes del Shahnamé se les niega a los dos primeros reyes, Yam-
shid y Zahak, debido a la preeminencia de sus caracteristicas
mitologicas.

El personaje de Zahak, ademas, responde a una antigua
creencia mitologica indoirania en la que, cada afio, el dragon de
la sequia domina el mundo por cierto periodo, pues secuestra
a las dos deidades de las aguas, la fertilidad y la perfeccién, y
es finalmente vencido por otro dragdn, el de la fecundidad,
quien libera a las deidades encerradas y renueva el mundo.?”
Desde esta perspectiva es interesante observar que en el Shab-
namé, Zahak hace suyas a las dos hermanas de Yamshid, Arna-
vaz y Shahrnaz, quienes son liberadas tras mil afios por el
rey Fereydun, que derroca a Zahak y lo encierra en el monte
Damavand. Fereydan,® igual que Zahak, es un dragon de tres
cabezas —asi se presenta a sus tres hijos para ponerlos a prue-
ba— y su figura esta vinculada con la lluvia y la fertilidad, tanto
en el Shahnamé como en el Avesta. Asimismo, por un lado, el
hecho de que Fereydun reciba del angel Sorush la orden de no
matar a Zahak y encerrarlo hasta que llegue su dia, alude a la
repeticion de los ciclos miticos de vida-muerte, que coinciden
con la muerte y el renacimiento de la naturaleza al eliminar
la posibilidad de la destruccién total de Zahak; y, por el otro,
el sefialamiento de que Zahak sera destruido completamente

19 Véase Beizal, Hezar afsan kojast?, op. cit.

2 Para un detallado analisis mitolégico del personaje de Fereydtn, véase Shahroj
Meskub, Chand goftar dar farhangue irdn (Algunas palabras acerca de la cultura irani),
Teheran, Zenderud, 1992, pp. 25-82.



106 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

cuando llegue su dia, plasma la ontologia mazdeista, en la que
el periodo de la existencia del mal es limitado, calculado y de-
finido, y la promesa escatolégica de un apocal1p51s y lallegada
de un salvador definitivo garantizan la aniquilacién total del
mal y el establecimiento del reino del bien hasta el infinito.?!
Este salvador mesianico aparece en el Shahnamé como Kay-
josrow, hijo de Siyawash, quien consigue matar a Afrasyab, el
rey de Turan, y restablecer la paz y la justicia por varios siglos.
Ast, pues, tras una larga historia de batallas, el ciclo heroico
del Shabnamé concluye con la desapariciéon de Kayjosrow en
las faldas del monte Damavand,? suceso que responde a la
creencia mazdeista de que el salvador definitivo es inmortal y
tras haber cumplido su misién volvera a morar con Mazda en
el cielo.

Como podemos observar, los personajes principales del
ciclo mitico del Shahnamé, que termina con el fin del reinado
de Fereydun, conservan un fundamento mitolégico que sostie-
ne una estrecha relacion tanto con los mitos de creacion preis-
lamicos como con los antiguos mitos indoiranios, en los que
los reyes son representaciones de las fuerzas de la naturaleza
y las clases sociales; asi, sus caracteristicas y sus funciones miti-
cas destacan por encima de su condiciéon de humanos mortales.
A partir del ciclo heroico sin embargo, son los héroes, y no
tanto los reyes (a excepcion de Kayjosrow), quienes adqu1eren
protagonismo, y sus personajes se desarrollan con gran huma-
nismo y sin polarizaciones, aunque sus hazafias se desenvuelven
en contextos todavia miticos y magicos.

! Cabe mencionar que la historia de Zahak y Fereydtin ademas tiene dimensio-
nes étnicas y nacionalistas que estan fuera del marco de este trabajo. Aqui basta decir
que Ferdousi desarrolla el personaje de Zahak de tal manera que sus caracteristicas
étnicas, como rey arabe, se enlazan con sus rasgos miticos y (anti)éticos para presen-
tar la figura prototipica de los conquistadores arabes de Persia desde una perspectiva
claramente nacionalista.

2 Seglin el Avesta (op. cit., Yasht 19:1) y otros textos zoroastrianos (Bondabesh,
op. cit., p. 71), el monte Damavand, alternativamente llamado Alborz, es la primera
montafia del mundo y la fuente de luz y agua, que habia tardado 800 afios en crecer,
con sus raices profundamente sumergidas en la tierra y su pico atado al cielo; el cuerpo
de esta montafia marcaba la morada de las estrellas, la Luna, el Sol y la luz infini-
ta. De alli que esta montafia se presenta en el Shabnamé como un lugar magico donde
se conectan dos mundos, el del espiritu, habitado por Ahura Mazda, y el de la materia,
habitado por los humanos.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 107
Visiones de vida y muerte

Los personajes del ciclo heroico del Shahnamé, al tiempo de
ser legendarios, poseer habilidades sobrenaturales y actuar
en la direccion de una misiéon mitico-épica (apoyar al bien en
su batalla contra el mal), muestran caracteristicas puramente
humanas: son una combinacién de buenos y malos atributos?
que a veces los conduce a tomar decisiones incorrectas o a ac-
tuar indebidamente, y otras veces los ayuda a realizar los mas
heroicos, valientes y bondadosos de los actos: son a veces jus-
tos y a veces injustos, bondadosos y crueles en diferentes ca-
sos, sabios e inconscientes alternativamente, a veces de una
fe firme y otras veces dudosos. Estos personajes evolucionan
segun dos puntos de vista principales que abarcan la vida y la
muerte, y se adhieren a dos creencias fundamentales, una de-
rivada de los pensamientos zurvanicos e islamicos, creer en el
destino, y otra, de la importancia del buen nombre, arraigada
en la cultura popular.

La perspectiva de los personajes del Shahnamé respecto ala
vida esta marcada por dos realidades: la libertad y el destino;**
la libertad de pensar, tomar decisiones y determinar los propios
actos esta condicionada por el poder del destino, como la mas
soberana y la mas incomprensible de las fuerzas. Los protago-
nistas del Shabnamé estan armados con valentia, como poco, y
no le temen a la muerte, pero saben que para todos ellos se ha
predeterminado un inevitable destino que desconocen y no pue-
den comprender. Asi, en sus palabras, y en palabras de Fer-
dousi como narrador, se observa claramente la expresion de
esta contrariedad de matices mas bien zurvanistas e islamicos:*

» Los principes Iray y Siyawash son excepciones en este sentido, ya que se les asig-
nan atributos Uinicamente positivos, aquellos que respaldan su papel como simbolos
del bien.

# Véase también: Mohammad Ali Eslami Nadushan, Zendegui va Marg-e Pableva-
nan dar Shabnamé (La vida y la muerte de los héroes en el Shabnamé), Teheran, Sahami
Enteshar, 2012, pp. 87-109.

% Creer en el destino, como fuerza suprema, esta relacionado con las cosmo-
visiones que conciben dioses Gnicos, ya que la fuerza del destino, o la suerte o la for-
tuna, es en realidad la representacién mas perceptible de la voluntad del dios tinico
cuya omnipotencia y soberania le conceden la cualidad indispensable de determinar
el curso de los sucesos. La vision dual de la cultura preislamica no posee estas carac-
teristicas.



108 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

“Asi ha sido desde siempre y no es novedad ninguna, la vanidad
del mundo es desmesurada a algunos sube hasta el alto cielo,
a otros rebaja hasta lo mas indigno, sin tener lazos de amlstad
con los primeros ni rencor contra los segundos; ¢quién sabe
los secretos del creador del mundo?”.%

Tal contraste tiene como consecuencia una visién del uni-
verso como un lugar de paso, atrapado en lo finito del tiempo
de vida de cada ser; los héroes del Shahnamé, conscientes de su
condicién de mortales restringidos por fuerzas que los sobre-
pasan, eligen disfrutar la vida, al tiempo de aprovecharla para
su mision: “Un dia en la altura y un dia abajo, a veces triste, a
veces jubiloso; es mejor, pues, que pasemos los dias con una co-
pa capaz de iluminar el mundo”.?

Ast, las escenas de celebraciones y festines, previas o pos-
teriores a las batallas o a la toma de grandes dec151or1es abun-
dan en los pasajes del Shabnamé, y el vino y la risa alcanzan
la posicién de las cosas esencialmente necesarias. Del mismo
modo, las tres caracteristicas primordiales de los grandes reyes
y héroes incluyen, ademas de la valentia y la sabiduria —que a
su vez se traducen en otros valores y abarcan todas las demas
virtudes—, el arte de saber gozar la vida.

La misién principal de los héroes del Shahnamé responde
a los principios éticos anteriormente mencionados, pero al
mismo tiempo se vincula con otra secundaria: alcanzar un
buen nombre y conservarlo hasta la muerte.?® Adquirir el buen
nombre (Nam-e nik) o la buena fama depende de la rectitud, la
Just1c1a y la sabldurla del héroe, asi como de su valentia y sus
éxitos en su mision ética de apoyar el bien, representado por
los reyes persas. De esta manera, las decisiones de los héroes
se sopesan y se miden en términos de las influencias que ten-
drian sobre su buen nombre. La importancia de dejar buenos
recuerdos en este mundo, al morir, también se refleja en el ca-
racter hereditario del buen nombre, como un bien valioso del
que los hijos pueden gozar o estar privados. Este concepto,

2% Abol Qasem Ferdoust, Shahnamé, ed. de B. E. Edvardovich, Teheran, Qoqnus,
2014, p. 593, versos 604-606. La traduccién es mia.

7 Ibid., p. 170, versos 1630-1631. La traduccién es mia.

% Véase Shahroj Meskub, Armaqane mur: jostari dar Shahnamé (Aportacién
de hormiga: pequefia investigacion del Shahnamé), Teheran, Ney, 2004, pp. 41-61.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 109

perteneciente al segundo ciclo del Shahnamé, comprende no
s6lo a los héroes iranies, sino también a los no iranies, siem-
pre y cuando destaquen por su rectitud, valentia y sabiduria,
como es el caso de Piran, el héroe principal de Turan y con-
sejero del rey Afrasyab. De igual manera, no todos los reyes
y héroes iranies son impecables y de buena fama; el caso del
rey Kaykawus es especialmente interesante, ya que manifiesta
claramente un caracter dual que a veces lo guia hacia el bien y
otras veces hacia el mal, y por ser, indirectamente, el causante
de la muerte de uno de los principes mas puros e inocentes de
todo el Shahnamé: Styawash.

Por otro lado, la muerte también es un elemento ubicuo
en el Shahnamé y sus héroes y reyes toman consciencia de ella
como algo natural e inevitable, capaz de convertirse en una
mision con efectos esenciales en la vida de los demas individuos
y en la vida del universo en general. La mayoria de los héroes
del Shahnamé no sélo enfrenta la muerte en cada batalla sino
que, en ocasiones, la reta o va en busca de ella para lograr un
fin trascendente, como es el caso de Rostam —perseverante en
su obligacion de proteger Iran— y Esfandyar —plenamente de-
dicado al establecimiento total del mazdeismo—: ¢qué importa
la muerte de un héroe si el destino del mundo mejora a causa
de ello?

Pero existen también otros héroes que asumen la muerte
como su funcién principal, la razén de su vida, como los
principes Iray y Siyawash. Ellos invitan a la muerte a la propia
morada y la reciben con calma y con los brazos abiertos: Iray
acude al encuentro de sus dos hermanos que han expresado
exphc1tamente sus intenciones de matarlo, y Siyawash rep1te la
misma accion con Afrasyab y Garsiwaz y su numeroso ejercito.
Ambos héroes son simbolos de sabiduria, pureza e inocencia,
y ambos juegan, en diferentes puntos, un papel importante
en la reestructuracion de los valores morales del pueblo irani
y la definicién enfatica de los conceptos duales de justicia-
injusticia.”’ La muerte de Iray rompe el equilibrio del reinado
perfecto de su padre, Fereydin, y de ella nace el concepto de
injusticia (bidad): solo el hecho de vengar la sangre inocente

2 A su vez relacionada con la dualidad bien-mal, luz-oscuridad, verdad-falsedad.



110 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

puede volver a establecer el equilibrio de la justicia (dad). En
el caso de Siyawash ocurre exactamente lo mismo, con la di-
ferencia de que éste es ademas el protector de la justicia por
excelencia: elige el destierro voluntario cuando su padre, Kay-
kawus, le pide no respetar el pacto de paz con el enemigo, ya
quelo considera injusto, y muere a manos del mismo enemigo
a quien habia pedido asilo.

Por otro lado, la muerte del “otro” no siempre aparece en
el Shahnamé como la muerte ajena, la del enemigo, sino que ani-
da también en el seno de las familias. En el caso de los héroes,
son recurrentes el asesinato de un hermano por otro hermano
(los hermanos de Fereydan intentan matarlo; los dos hijos ma-
yores de Fereydin matan a su hermano menor) y el asesinato
de un hijo por su padre (Rostam mata a Sohrab; Fereydin
ordena el asesinato de Salm y Tur); en el caso de los antihéroes,
sin embargo, estamos frente al asesinato del padre a manos de
su hijo: Zahak, por ejemplo, mata a su padre, Mardas, para
arrebatarle su reino. Algunos investigadores han interpretado
estas muertes basados en la concepcién de las sociedades pa-
triarcales, donde los padres simbolizan los valores principales
y establecidos y su muerte tendria connotaciones éticas; es de-
cir, significaria la muerte de los principios; de alli que el villano
mate a su padre y el héroe, a su hijo.”® Sin embargo, existe una
posibilidad interpretativa mas profunda basada en el humanis-
mo persa de la época en que se escribe el Shahnamé, una vision
que plantea la pregunta de por qué el ser humano, a diferencia
de otros animales, es capaz de matar a los miembros de su
propia familia o de no reconocer a su propio hijo (en el caso de
Rostam y Sohrab). Este comportamiento humano antinatural
puede comprenderse en el marco ético de la obra, donde el ego
y vicios como la envidia, la ira, la mentira, la avaricia, que mar-
can la perdicion o la muerte de los heroes, son demonios por
vencer y obstaculos por superar.

Los antihéroes del Shabnamé, a su vez, estan presentados
como mensajeros y ejecutores de la muerte; a lo largo de todo
el libro, solo dos antihéroes juegan papeles principales: Zahak

%0 Véase Dick Davis, Epic and Sedition: A Case of Ferdowsi’s Shabnamé, Odenton,
Mage Publishers, 2006.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 111

en el ciclo mitico y Afrasyab en el ciclo heroico. B. Sarkara-
t1, en su articulo “El fundamento mitico de la épica nacional de
Iran” ! traza un paralelismo entre la duracion de los primeros
dos ciclos de Shahnamé, sus héroes, reyes y antihéroes, con la
concepcion mitica de la duracion del mundo y la presencia-au-
sencia-coexistencia del bien y el mal en cada periodo. De esta
manera, Afrasyab, igual que Zahak, es representante de Ah-
riman, y su relacion con la muerte, la destruccién y la sequia
se debe alo mismo. Sin embargo, ademés de tener una funcién
mitica, Afrasyab es un personaje muy humano, cuyos rasgos
de villano no estén tan polarizados como en Zahak. Afrasyab
es el rey de Turan, el territorio enemigo de Iran, esta mayor-
mente dominado por la ira y es poco sabio; pero al mismo
tiempo es capaz de amar y proteger a un principe irani deste-
rrado, Siyawash, aunque finalmente lo mate engafiado por su
propio hermano.

Pruebas y obstaculos

Otro elemento significativo en la vida de los héroes del Shab-
namé es la existencia de obstaculos y pruebas que, al tiempo
de suponer experiencias cercanas a la muerte, simbolizan los
limites del propio ser de los héroes: pasar una prueba o superar
un obstaculo significa el ascenso del héroe* de un nivel a otro,
fisica y espiritualmente.?® Son representativas la prueba de agua
que ha de pasar Fereydan para llegar al palacio de Zahak, la
prueba de fuego de Siyawash y las siete labores de Rostam. En
el primer caso, Fereydin llega con su ejército a las orillas de
Arvand Rud (Shatt al-Arab); el guardian del rio les niega el paso
en embarcaciones ya que carecen de la autorizacién de Zahak,
y el héroe decide cruzar el caudaloso y agitado rio montado
en su caballo. Superar esta prueba significa para Fereydan su

! Bahman Sarkarati, “Bonyane asatirie hemaseye mellie iran” (El fundamento
mitico de la épica nacional de Iran), Revista de la Facultad de Literaturay Humanidades
de la Universidad de Tabriz, ndm. 125, 1979, pp. 1-61.

32 Esta oportunidad no se presenta a los antihéroes, a pesar del tratamiento
humanistico de sus personajes.

3 Meskub, Chand goftar dar farbangue irdn, op. cit., p. 49.



112 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

ascenso del nivel de joven héroe al nivel de un rey merecedor
de la corona de Iran y, mitologicamente hablando, su paso de
la sequia a la fecundidad; aqui la relacion del personaje mitico
de Fereydtn con el agua —como dragdn de fertilidad— es lla-
mativa: el obstaculo por superar tiene la misma esencia que el
propio héroe, y asi Fereydun no cruza un rio, sino los limites
de su propia existencia.

Es muy parecido el caso de la prueba de fuego presentada a
Siyawash. La madrastra de Siyawash lo acusa de haber intentado
seducirla y los sabios de la corte de Kaykawus le aconsejan al
rey que antes de llevar a cabo la decisién de matar a su hijo,
lo ponga a prueba y le pida pasar por el fuego Un llameante
fuego se enciende y Siyawash pasa a través de él, montado en
su negro caballo, y sale ileso, con lo que prueba su inocencia
y su pureza. La concepcion del fuego como la creacion mas
sagrada de Ahura Mazda es uno de los principios de la religiéon
mazdeista, y Siyawash es el personaje mas sagrado de todo el
Shabnamé, debido a su sabiduria y su pureza, dos de los atribu-
tos mas destacados del creador del bien. Ast, pues, el héroe de
nuevo sobrepasa los limites de su proplo ser y reconfirma su
esencia, presentandose como un principe puro merecedor del
reino de su padre (el reino de Iran: reino del bien).

En cuanto al héroe Rostam, las siete labores consisten en
siete enfrentamientos con animales feroces, criaturas magicas
y duras condiciones climaticas, y representan siete niveles de
preparacién para una batalla final; a saber: la confrontacién
con el temible y feroz demonio blanco (Div-e Sepid), quien ha
apresado al ejército de Iran. Teniendo en cuenta la adjudicacion,
en el mazdeismo, de caracteristicas demoniacas tanto a los
animales feroces como a los practicantes de la magia (negra), se
confirma la idea de que las siete labores de Rostam representan
sus etapas de iniciacion en la lucha contra pequefios demonios,
con el fin de estar preparado para la batalla contra un demo-
nio mayor. Al mismo tiempo, cada una de las siete labores
supone un reto al héroe, pues lo ponen a prueba a veces fisica
y a veces espmtualmente De este modo, Rostam también se
supera a si mismo al vencer cada obstaculo y la lucha contra
los demonios externos se traduce en la lucha contra sus propias
flaquezas.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 113

Nombres y connotaciones

Los nombres de los personajes del Shahnamé en los dos pri-
meros ciclos de la obra® estan fundamentados en la mitologia
indoirania y su significado etimolédgico puede descifrarse con
base en el persa medio o pahlavi y el avéstico principalmente.
Cada nombre describe los atributos mas llamativos del perso-
naje a quien denomina, ora en términos de su funciéon mitologi-
ca, ora en relacion con sus rasgos fisicos y psiquicos. De esta
marnera, por ejemplo, los nombres de Yamshid (Yamah Xsaitah:
gemelo radlante) y Fereydun (Thraetaona: el tercero) indican
su posmlon y su funcion dentro de una jerarquia de deida-
des miticas, mientras que los nombres de Zahak (Azi Daha-
ka: serpiente humanoide) y Rostam (Roadha Taxma: robusto
y fuerte) los describen fisicamente; el de Afrasyab (Franras-
yan: terrorifico) lo describe psiquicamente; el del primer hom-
bre, Kayumars (Gayo Maratan: vida mortal), describe la esencia
de su ser, y el de Siyawash (Syavar$an: de caballo negro) indica
su relacion con el totem de caballo al tiempo de referirse a su
bien mas apreciado, su caballo negro (Shabrang: del color de la
noche).?

Este criterio de asignacion de nombres en el Shahnamé, ade-
mas, se pone de manifiesto en la ausencia de nornbres propios
en el caso de algunos de los personajes. El mas llamativo es el
caso de los tres hijos de Fereydin y sus respectivas esposas:*
una vez que los hijos del rey Fereydtn han llegado a una edad
adecuada, su padre le pide a su mejor consejero viajar alrede-
dor del mundo en busca de tres princesas, del mismo padre y
la misma madre, virgenes y sin nombres como sus hijos, y dig-
nas de casarse con ellos. La narracion contintia con el encuen-
tro de los hijos de Fereydtn con las princesas, la peticién de su
mano, el desciframiento de un enigma por los principes, la anu-

3 El tercer ciclo del Shahnamé conserva los nombres verdaderos de los personajes
histéricos; por lo tanto, lo hemos excluido de este andlisis.

% Para las discusiones acerca de los nombres mencionados, véanse, por ejem-
plo, Shirzad Aghaee, Nam-e kasan va ja’i-ha dar Shabnama-ye Ferdousi (Personajes
y lugares en el Shahnamé de Ferdousi), Nykoping, Behrang, 1993; Bruce Lincoln,
Priests, Warriors and Cattle, Berkeley-Los Angeles, California University Press, 1981;
y Emile Benveniste, Titres et noms propres en Iran ancien, Paris, C. Klincksieck, 1966.

3 Ferdousi, Shabnamé, op. cit., pp. 54-55, seccion 6.



114 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

lacién de un hechizo y, finalmente, su partida hacia Iran con
sus respectivas novias, sin que todavia los principes hayan sido
llamados por sus nombres. En este punto, Fereydin, con el
objetivo de poner a sus hijos a prueba y conocer su esencia, se
transforma en un dragdn de tres cabezas y se aparece ante ellos
en su camino. Cada hijo reacciona de manera diferente ante
el dragon y, acto seguido, Fereydun vuelve a tomar su forma
humana, les explica lo sucedido y le otorga un nombre a cada
uno de ellos y a sus respectivas esposas: al hijo mayor, quien
decide evadir al dragon y no enfrentarse a él, lo denomina Salm;
al mediano, quien no duda en desvainar su espada y atacar al
dragon, lo llama Tur, y al menor, quien le advierte al dragon
que si no los deja en paz lo matara, lo nombra Iray.

El pr1mer nombre, Sairama en avéstico, se refiere al pueblo
ario de los sirmatos, habltantes del oeste de la meseta irani, y
significa “veterano” y “sabio”; la palabra Salm, ademas, se acer-
ca fonéticamente alaraiz arabe de “al.”, que 51gn1f1ca tranqui—
lidad, paz”. El segundo nombre, forma abreviada del avéstico
Turya se refiere alos habitantes del este y noroeste de la meseta
irani, viejos enemigos del pueblo aveéstico, y significa “valiente”.
Por ultlmo Iray, Airiya en avéstico, Eri¢en pahlavi, se refiere
al pueblo ario, habitantes pr1nc1pales de la meseta irani, y sig-
nifica “noble”. Como podemos observar, los nombres de los
hijos de Fereydan corresponden a su personalidad definida a
través de una prueba; los nombres ademas explican la manera
en que Fereydin divide posteriormente los territorios del mun-
do entre sus hijos: nombra a Salm, rey de Rum y el Occiden-
te (Asia Menor); a Tur, rey de Turkn y el Oriente (Asia Central
hasta China), y a Iray, rey de Irany Arabla Las esposas reci-

ben también nombres segin sus caracteristicas fisicas: Arez(

(anhelo), Mah (luna) y Sahi (esbelta).

Conclusiones

Como se pudo observar, los personajes del Sba/mdme de Fer-
dous, en los primeros dos ciclos de la obra, estan ligados a la
mltologla y las leyendas no solo prelslamlcas sino también pre-
mazdeistas de diferentes zonas del imperio persa, y conservan,
en gran medida, sus caracteristicas miticas y legendarias, que



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 115

se reflejan en su papel dentro de la obra, en su modo de vivir
y morir y en sus nombres. La diversidad de su procedencia
invita a una interpretacion de los personajes en los diferentes
contextos geograficos, historicos y sociales que incumben a ca-
da leyenda; sin embargo, la indudable naturaleza ética de estos
mitos y leyendas que define a los héroes y los antihéroes como
la personificacién del bien y el mal, ora polarizados, ora com-
binados, se adapta claramente, como se ha podido mostrar, a la
visiéon mazdeista predominante en la época sasanida. El hecho
de que este conjunto de mitos y leyendas se haya unificado
en un marco mazdeista-zurvanista-islamico dentro del Shahna-
mé de Ferdousi exige un acercamiento a los personajes que par-
ta de las implicaciones de dicho marco.

La convivencia de la mitologia prezoroastriana y la ética
mazdeista se manifiesta claramente en los héroes y los villanos
del ciclo mitico, que destacan por sus dimensiones y funcio-
nes miticas y al mismo tiempo ejemplifican la dualidad basica
de la ontologia mazdeista. Por otro lado, los héroes y los vi-
llanos del ciclo heroico sobresalen por sus atributos humanos
y sus personalidades menos polarizadas, mientras que la éti-
ca trascendental de los mitos de la creacion preislamicos marca
las decisiones y los actos de los reyes (buenos y malos) y la mi-
si6n de los héroes, y se transforma en una moral practica. Es por
ello que los nombres de los protagonistas del Shahnamé estan
lejos de la arbitrariedad y los definen fisica y psiquicamente en
el marco de sus funciones y sus papeles en la obra.

Ademas, el tratamiento humanistico de los personajes, es-
pecialmente en el ciclo heroico, esta ligado a creencias zurvanis-
tas e islamicas no propiamente rehglosas, que se manifiestan en
el comportamiento social e individual de los héroes y en su mo-
do de percibir el mundo, sin influir en la naturaleza y el objeti-
vo de su lucha: son conscientes del papel que juegan en el des-
tino del mundo, pero al mismo tiempo son seres libres con la
voluntad de cuestionar lo que se les impone y rebelarse contra
la fuerza superior del destino cruel que cambia el cauce de los
eventos a su antojo.

Estos dos aspectos de la personalidad de los protagonis-
tas del Shahnamé los vuelve reales y palpables, como persona-
jes de la actualidad, sin ocultar sus dimensiones sobrenatura-



116 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

les, que los conectan con lo sagrado y lo desconocido a través
de funciones miticas. Asi, Zahak es un prototipo de tirano
y Fereydin, cualquier lider j justo, cualquier salvador espiri-
tual facil de reconocer en un entorno actual. Los personajes
del Shabhnamé, a excepcion de los del ciclo histérico, son se-
res miticos humanizados y seres humanos simbolizados en
mitos, y gracias a ellos la obra es un puente entre lo mitico y
lo real, siempre vigente y capaz de crear nuevos mitos y nuevas
realidades.

Direccion institucional de la autora:
Instituto de Investigaciones Filolgicas
Universidad Nacional Auténoma de México
Circuito Mario de la Cueva s./n.

Ciudad Universitaria

04510, Ciudad de México

Bibliografia

AGHAEE, Shirzad, Nam-e kasan va ja’i-ha dar Shabnama-ye Ferdousi,
Nykoping, Behrang, 1993.

Awesta, 2 vols., ed. de Yalil Dustjah, Teheran, Morvarid, 1991.

Banar, Mehrdad, Pajubeshi dar asatire iran, Teheran, Agah, 2014.

Berzal, Bahram, Hezar afsan kojast?, Teheran Roshangaran 2011.

BENVENISTE, Emile, Titres et noms propres en Iran ancien, Paris, C.
Kl1nck31eck 1966.

Bondabesh, ed. de Mehrdad Bahar, Teheran, Tus, 2012.

Davis, Dick, Epic and Sedition: A Case of Ferdowsi’s Shabnamé, Oden-
ton, Mage Publishers, 2006.

DuwmtziL, G., Les dieux Indo-européens, Paris, Presses Universitaires
de France, 1952.

EsLami NADUSHAN, Mohammad Ali, Zendegui va Marg-e Pahlevanan
dar Shabnamé, Teheran, Sahami Enteshar, 2012.

FERDOUSi Abol Qasem, Shahnamé, ed. de B. E. Edvardovich, Tehe-
ran, Qoqnus, 2014.

LINCOLN Bruce, Priests, Warriors and Cattle, Berkeley-Los Angeles,
California University Press, 1981.

MEskus, Shahroj, Armagane mur: jostari dar Shabnamé, Teheran,
Ney, 2004.



MOHAMMADI: HEROES Y ANTIHEROES EN EL SHAHNAME... 117

Meskus, Shahroj, Chand goftar dar farbangue irin, Teheran, Zen-
derud, 1992.

MEskUB, Shahroj, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shahnamé”,
Irannameh, nim. 64, 1999, pp. 579-596.

Noldeke, Theodor, Hemaseye meli-e Iran, trad. Bozorg Alavi, Te-
heran, Negah, 2006.

OmIDsALAR, Mahmoud, Poetics and Politics of Iran’s National Epic, the
Shabnameh, Nueva York, Palgrave Macmillan, 2011.

SARKARAT], Bahman, “Bonyane asatirie hemaseye mellie iran”, Revista
de la Facultad de Literatura y Humanidades de la Universidad de
Tabriz, ntm. 125, 1979, pp. 1-61.



