
[97]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

Recepción: 10 de noviembre de 2015./Aceptación: 16 de febrero de 2016.
* Universidad Nacional Autónoma de México, cielo_sh@yahoo.com

Héroes y antihéroes en el Shahnamé 
de Ferdousí: una visión mítico-ética

Heroes and Antiheroes in the Shahnameh
of Ferdowsi: A Mythical-ethical Vision

SHEKOUFEH MOHAMMADI SHIRMAHALEH*

Resumen: El Shahnamé de Abol Qasem Ferdousí, un texto poético 
de la literatura persa del siglo x considerado la épica nacional de Irán, 
cuenta con fuentes escritas y orales que recogen la tradición poética 
de diferentes zonas de la meseta iraní; entre ellas, la más importante 
es el Jodaynamag sasánida (siglo vi e.c.). Como otras épicas, se nu-
tre de mitos, leyendas e historia, y sus protagonistas responden al 
contexto y las exigencias de las fuentes. Este trabajo busca explicar 
la construcción de la personalidad de los héroes y los antihéroes del 
Shahnamé en sus ciclos mítico y heroico, con base en sus funciones 
míticas y dentro de un marco ético determinado.
	 Palabras clave: Shahnamé; mitología persa; mazdeísmo; Ferey
dún; Zahak; Siyawash.

Abstract: The Shahnameh of Abul Qasem Ferdowsi, a poetic text from 
tenth century Persian literature regarded as the national epic of 
Iran, has written and oral sources that reflect the poetic tradition 
of different areas of the Iranian plateau, the most important being the 
Sasanian Jodaynamag (sixth century c.e.). Like other epics, it derives 
from myths, legends and history, and the depiction of its protago-
nists responds to the context and the demands of the sources. This 
paper seeks to explain the construction of the personality of heroes 
and antiheroes of the Shahnameh with reference to its mythical and 

0097-0118-MOHAMMADI.indd   97 25/11/2016   11:36:40 a.m.



98	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

heroic cycles, based on their functions in traditional myth and the 
context of different ethical frameworks.
	 Key words: Shahnameh; Persian Mythology; Zoroastrianism; 
Fereydun; Zahak; Siyawash.

Introducción

El Shahnamé de Abol Qasem Ferdousí, la épica nacional de 
Irán, es una obra que, debido a su estructura, lenguaje y raíces 
profundas en la cultura persa preislámica, se presta a múlti- 
ples interpretaciones en cuanto al tratamiento de sus persona- 
jes se refiere. Mientras que una lectura superficial de la obra la 
reduce a un conjunto de cuentos épicos y fantásticos con fines 
de enseñanza moral, al profundizar en los relatos nos damos 
cuenta de que tanto el contenido como la estructura de las le- 
yendas épicas del Shahnamé responden en primer lugar a los 
objetivos concretos de su fuente escrita más antigua; a saber: el 
Jodaynamag sasánida. La recopilación de las antiguas leyendas 
épicas iraníes en forma de un solo libro, el Jodaynamag, sirvió 
de sustento cultural a un imperio cuyo éxito y cuya gloria es- 
taban muy ligados a la aceptación del clero zoroastriano y, por 
lo tanto, a su visión ontológica.

Cuando Ferdousí comenzó a escribir su Shahnamé en ver- 
so, contaba con numerosas fuentes escritas, mayormente en 
persa moderno. Merece mencionar que, entre estas fuentes, 
el Shahnamé de Abu Mansur Tusí1 o el Shahnamé-ye Abuman- 
surí, cuya fuente principal era el Jodaynamag sasánida, era una 
obra muy conocida, aplaudida durante varias décadas, incluso 
en los mismos años cuando Ferdousí había comenzado a escri-
bir su Shahnamé, y quizá por ello investigadores como Nöldeke 

1 Abu Mansur Tusí era un militar de alto rango de la ciudad de Tus, la ciu- 
dad natal de Ferdousí, quien ordenó y patrocinó la recopilación de un Shahnamé 
cuya introducción se había conservado durante mucho tiempo como el prefacio del 
Shahnamé de Ferdousí. Cuatro escritores de origen iraní y conocedores del idioma 
pahlavi participaron en la recopilación y la redacción del Shahnamé de Abu Mansur, 
basándose en los textos existentes en persa medio; esta variedad de escritores dio 
lugar a diferencias de estilo y contradicciones puntuales en las narraciones heroicas. 
Véase Theodor Nöldeke, Hemaseye meli-e Iran, trad. Bozorg Alavi, Teherán, Negah, 
2006, pp. 45-46.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   98 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 99

lo consideran como su fuente principal. Por otra parte, como 
Omidsalar argumenta,2 los Shahnamé posislámicos tenían co- 
mo fuente tres tipos de textos épicos o legendarios, existentes 
en persa medio; a saber: libros locales de historia, incluidas le- 
yendas locales —como las historias de Sistán y Tabaristán—, 
épicas literarias acerca de héroes como Bahram-e Chubín y Gar-
shasp, y una épica nacional que contaba la historia étnica de Irán 
desde sus comienzos hasta la época sasánida. Nöldeke, a su vez, 
hace referencia a otras dos obras épicas escritas en persa medio: 
Yadgar-e Zariran (Memorias de Zarir) y Karname-ye Ardeshir 
Babakan (Libro de las hazañas de Ardeshir Babakan), y a una ter- 
cera más, titulada Pseudokallisthenes3 (Pseudo-Calístenes), como 
fuentes de Ferdousí. De este modo, si nos proponemos deter-
minar de manera exacta las fuentes del Shahnamé de Ferdousí, 
es preciso considerar como recursos también todos estos textos 
épicos y legendarios.

Debido a esa diversidad, al proponernos la investigación de 
los criterios de la formación y el desarrollo de los personajes 
del Shahnamé, enfocarnos en las características legendarias de 
los héroes y los villanos del Shahnamé en relación con factores 
vinculados a la zona de su procedencia se presenta como una 
posibilidad viable. Sin embargo, el hecho de que la primera 
recopilación de los mitos y leyendas épicas que conforman el 
Shahnamé de Ferdousí se haya realizado en la época sasánida 
es un factor que no podemos dejar de lado. Es necesario com-
prender a los personajes del Shahnamé también en el marco de 
la visión mazdeísta y en relación con los fines políticos de la 
era sasánida que incluyen la recuperación de la gloria pasada 
mediante la narración de las hazañas de los reyes persas míticos 
y la creación de vínculos con ellos.

Gracias al trabajo de investigadores como Dumézil4 so- 
bre la mitología indoirania, sabemos que muchos de los re- 
yes, príncipes, héroes y heroínas del Shahnamé son personajes 

2 Mahmoud Omidsalar, Poetics and Politics of Iran’s National Epic, the Shahnameh, 
Nueva York, Palgrave Macmillan, 2011, pp. 38-39.

3 Este último, en relación con el pasaje de Alejandro el Macedonio en el Shah-
namé. Véase ibid., p. 90.

4 Véase G. Dumézil, Les dieux Indo-européens, París, Presses Universitaires de 
France, 1952.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   99 25/11/2016   11:36:40 a.m.



100	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

míticos indoiranios, cuyos nombres y descripciones fueron 
recogidos en el Avesta tras el surgimiento de Zaratustra en Per- 
sia. Los himnos Yasht, dedicados principalmente a la evoca-
ción de las deidades mazdeístas y la explicación de los rituales 
relacionados con ellas, incluyen las referencias más detalla- 
das de esos personajes. El Zamyad Yasht (Yasht 19), por ejemplo, 
menciona a héroes y dinastías míticos prezoroastrianos, como 
la dinastía Paradata (Pishdadí) y la dinastía Kavi (Kayánida), y 
reyes como Haoshanha (Hushang), Takhma Urupi (Tahmu-
ras), Yima (Yamshid, que se vuelve a mencionar en Vandidad 
II), Kavi Vishtaspa (Kay Goshtasp), Kāvi Usan (Kaykavus), 
Kavi Haosravah (Kayjosrow), etcétera, que constituyen, a su 
vez, algunos de los protagonistas del Shahnamé. El alcance 
del mito, sin embargo, va más allá de la mitología del pueblo 
avéstico y en algunos casos, como en la historia de Zahak y 
Fereydún y en la historia de Siyawash, descubrimos similitu- 
des con mitos mesopotámicos, como bien han mostrado inves-
tigadores como M. Bahar5 y B. Beizaí,6 y que a su vez exigen 
otra interpretación.

Por otra parte, los personajes del Shahnamé, tanto sus hé-
roes como sus antihéroes, por lo menos en los dos primeros ci- 
clos del libro,7 además presentan y representan características 
aparentemente adaptadas al fundamento ético del zoroastris-
mo. Este marco ético comprende una moral trascendental y 
una moral práctica, ambas adoptadas por el Shahnamé, aun en 
diferentes niveles. De esta manera, los héroes y los villanos del 
Shahnamé responden a un pensamiento dual que distingue, por 
un lado, las fuerzas de la luz y, por otro, las de la oscuridad, y 

5 Mehrdad Bahar, Pajuheshi dar asātire irān (Investigaciones acerca de los mitos 
de Irán), Teherán, Agah, 2014.

6 Bahram Beizaí, Hezar afsan kojast? (¿Dónde está Los mil cuentos?), Teherán, 
Roshangarán, 2011.

7 Los estudiosos del Shahnamé tienen consenso en aceptar la división sugerida 
por A. E. Bertels, que distingue tres ciclos principales en la obra: el ciclo mítico, el ci- 
clo heroico y el ciclo histórico, en orden de aparición. El ciclo mítico comienza con 
el mito de la creación y narra las historias de los primeros hombres-reyes; el ciclo he- 
roico, el más extenso de todos, se plantea como la continuación del ciclo anterior e 
incluye tanto a los reyes y los príncipes míticos como a héroes y heroínas fantásticos. 
El ciclo histórico cuenta historias acerca de los reyes sasánidas y también es presentado 
como la continuación de los otros dos ciclos para terminar con la conquista árabe 
de Persia.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   100 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 101

se convierten así en la personificación de los atributos de estas 
dos fuerzas.

Otro elemento determinante para el desenvolvimiento de 
los personajes del Shahnamé parece ser la ontología zurvanista-
islámica, que además de aparecer junto con la ética zoroastriana8 
en los aspectos prácticos y de manifestarse en las palabras y 
las decisiones de los personajes, se traduce en la presencia de 
un destino especialmente cruel, cuyo poder sobrepasa el libre 
albedrío del héroe.

En este trabajo, intentaré confirmar los criterios más im-
portantes que influyen en el desarrollo de los personajes del 
Shahnamé de Ferdousí, independientemente de la diversidad 
de sus fuentes, y analizaré algunos de los personajes de la obra 
en el marco de estos criterios. Parto de la idea de que dichos 
criterios son principalmente funciones míticas en relación no 
sólo con las figuras mitológicas, sino también con el mito de 
creación mazdeísta y sus características épicas, éticas y míticas; 
además, tendré en cuenta otro criterio que pretendo identificar 
como la ética zurvanista-islámica. Los personajes elegidos para 
el análisis son aquellos que debido a la antigüedad de sus pre- 
cedentes resultan más ilustrativos en relación con nuestra vi- 
sión mitológica y que además han trascendido y se han conver-
tido en personajes simbólicos durante la historia más reciente 
de Irán.

Por lo tanto, comenzaré con algunas aclaraciones acerca del 
pensamiento mazdeísta que nos aportarán la base ética y mítica. 
A continuación, estudiaré dos visiones clave arraigadas en el 
zurvanismo y el islam (perspectivas de vida y muerte) para llegar 
a otros dos conceptos, pertenecientes a las creencias religiosas 

8 La ética zoroastriana-mazdeísta define las virtudes y los buenos actos como 
aquellos que Mazda ha ordenado, y describe los vicios y lo prohibido como aquellos ac- 
tos realizados e inducidos por Ahrimán. El Dinkerd nos dice además que la mejor 
actitud o la más correcta éticamente es aquella que observa el equilibrio y no se inclina 
hacia ningún extremo; tal actitud puede lograrse a través del conocimiento sabio y su 
consecuencia es obtener siempre buenos resultados y finales. Entre las virtudes más 
destacadas, surgidas de la sabiduría, están la generosidad hacia los buenos seres huma-
nos y buscar siempre la paz y la amistad con ellos, la justicia, el respeto, la sinceridad, 
etcétera. En el lado contrario, los peores vicios son la enemistad y el egoísmo, la in- 
justicia, la avaricia y la mentira. La visión zurvanista se adapta a esta visión y la islámica 
propone lo mismo, con la diferencia de que ambos hablan de un dios creador único 
que lo decide y controla todo.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   101 25/11/2016   11:36:40 a.m.



102	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

populares; a saber; el destino y el buen nombre, y finalizaré 
con un pequeño estudio de los nombres de los personajes del 
Shahnamé, como la confirmación de nuestra visión ético-épica 
de ellos.

Mitología épico-ética

La esencia del pensamiento preislámico en Irán es la dualidad 
del bien y el mal, representada, respectivamente, por Ahura 
Mazda (Sepandar Minú), el creador del bien y el soberano del 
reino de la luz, y Ahrimán (Angra Minú), el creador del mal y 
el soberano del reino de la oscuridad.9 Según el mito de creación 
mazdeísta, la pareja dual, preexistente y eterna, coexistía pací-
ficamente hasta que Ahrimán, movido por la avaricia, decidió 
agredir el reino de la luz; la consecuencia de esta agresión fue la 
creación del mundo material (Guití)10 por Mazda con el fin de 
que las creaciones materiales lo apoyaran en su batalla contra 
Ahrimán: Ahura Mazda no es un dios todopoderoso, pero 
podrá convertirse en uno cuando haya vencido a Ahrimán.

Este pensamiento ha penetrado en los mitos persas y les ha 
otorgado un fundamento ético, ya que la ética es la consecuen- 
cia inevitable de distinguir la dualidad del bien y el mal, cuya 
diferencia se manifiesta tanto en la conciencia, la mente y el 
pensamiento como físicamente. Shahroj Meskub, uno de los 
investigadores más visionarios de las antiguas culturas de Persia, 
opina que en la cosmovisión avéstica, la ética es un fenómeno 
ontológico, “en el sentido de que sus principios y valores son 
el resultado inevitable de la comprensión de la existencia, la 
aparición y el funcionamiento de los dos mundos únicos Minú- 
Guití [mundo del espíritu y mundo material]”.11 Así, los prin-

9 El Avesta además establece otra dualidad entre ashe, la verdad y la justicia, cuya 
representación física es el fuego, y doruy, la mentira y la injusticia, que se manifiesta 
físicamente en los demonios. A lo largo de todo el Avesta, especialmente en los Gathas, 
encontramos referencias a la lucha entre Ashe y Doruy; véase, por ejemplo: Avesta, 
2 vols., ed. de Yalil Dustjah, Teherán, Morvarid, 1991: Yasne: 8:30, 2:31, 14:44, 3:49 
y Yasht 12:19.

10 Antes de la creación del mundo material, Ahura Mazda había creado el mundo 
de los espíritus arquetípicos (Minú): véase ibid., vol. ii, pp. 934-936 y 1069.

11 Shahroj Meskub, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shahnamé” (Reflexiones 
sobre ética, del Avesta al Shahnamé), Irannameh, núm. 64, 1999, p. 583.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   102 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 103

cipios éticos preislámicos no provienen de un solo dios, sino 
que están presentes en la naturaleza de la creación.

Dicha dualidad, por otra parte, exige necesariamente un 
enfrentamiento, ya que ninguna de las dos fuerzas puede acep-
tar o tolerar a la otra, y más bien debe intentar destruirla. En 
palabras de S. Meskub: “Si Ahura Mazda acepta a Ahrimán, 
o incluso lo abandona a su suerte, ya no puede ser la luz y la 
bondad absoluta y se convierte en su cómplice, y viceversa”.12 
De este modo, la mitología persa es además necesariamente 
épica, y sus héroes y sus antihéroes actúan en el marco de es- 
ta épica ética. El pensamiento preislámico, además, le otorga 
un lugar de privilegio a los seres humanos como cómplices y 
ayudantes de Mazda en la creación: el faravahar, el quinto y el 
más poderoso elemento componente de los seres humanos, 
junto con el cuerpo, la mente, el espíritu y el espejo, es la fuerza 
gracias a la cual la creación de Mazda se vuelve viva y se pone 
en movimiento;13 el faravahar, además, goza de absoluta liber-
tad para elegir de qué lado luchar en la guerra entre el bien y 
el mal,14 lo cual acentúa el concepto de que los seres humanos 
son responsables de sus actos. De este modo, decimos con Mes-
kub, “cualquier acto éticamente correcto traspasa el pequeño 
círculo de la vida individual y afecta a todo el mundo […] así 
el hombre no es responsable sólo de sus actos, sino también 
del destino del mundo”.15

Los reyes y los héroes del Shahnamé nacen y se desarro- 
llan según esta predefinición mítico-épico-ética y su sentido de 
justicia e injusticia, sabiduría e ignorancia, veracidad o falsedad, 
etcétera, se basa en estos mismos principios. Por otra parte, 
debido a la visión nacionalista-religiosa que se refleja en el Shah
namé de Ferdousí a través de sus fuentes sasánidas, la tierra de 
Irán se establece en la obra como la morada del bien, como un 
territorio cuyos reyes y héroes luchan por el predominio del 
bien y a favor de Ahura Mazda16 y, por lo tanto, gozan de la 

12 Ibid., p. 582.
13 Avesta, op. cit., Farvardin Yasht.
14 Bondahesh, ed. de Mehrdad Bahar, Teherán, Tus, 2012, p. 48.
15 Meskub, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shahnamé”, op. cit., p. 584.
16 Tras la división tríadica del mundo entre los hijos de Fereydún, Turán se 

presenta como el territorio del mal y la oscuridad, y forma junto con Irán la dua- 

0097-0118-MOHAMMADI.indd   103 25/11/2016   11:36:40 a.m.



104	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

gloria divina, o Farr-e izadí. De este modo, el primer rey po-
seedor de la gloria divina en el Shahnamé, Yamshid (Yima en la 
mitología indoirania), también es el primero nombrado como 
el rey de Irán; de hecho, es igualmente con Yamshid cuando 
se pone de manifiesto, por primera vez, el disturbio de la paz 
y el equilibrio del mundo causado por la oscuridad. Yamshid 
es un rey adornado con todas las virtudes imaginables, como 
si fuera Ahura Mazda mismo, y bajo su reinado el mundo se 
civiliza y todas las criaturas viven pacíficamente sin conocer ni 
la enfermedad ni la muerte, como si del primer ciclo de la vida 
del mundo17 o del reinado absoluto de Ahura Mazda se tratase; 
el mundo de Yamshid es tan perfecto que finalmente un día 
olvida que su poder le fue concedido por Mazda y se proclama el 
único creador del mundo. El Avesta habla de doruy (la mentira) 
como la causa de esta falsa proclamación, y el Shahnamé culpa 
a la avaricia (az). Curiosamente, tanto Az como Doruy están 
entre los demonios principales en el pensamiento mazdeísta, así 
que Yamshid es agredido por estos demonios, igual que el rei- 
no de la luz es agredido por Ahrimán; el significado del nombre 
de Yamshid (Yamah Xšaitah: gemelo radiante) y los atributos 
solares que acompañan su figura en los textos zoroastrianos18 
afirman su función como el representante de Mazda y rey del 
reino de la luz. La falsa proclamación de Yamshid lo conde- 
na a ser abandonado por su pueblo una vez que la gloria di-
vina también lo ha abandonado; finalmente, el gran rey solar 
es derrotado y asesinado por el villano más oscuro de todo el 
Shahnamé: Zahak. Las descripciones del reinado de Zahak en 
el Shahnamé, en el que la oscuridad, la magia negra y la muer- 
te son omnipresentes, trazan a Zahak como la contraparte perfec-
ta de Yamshid, y, por lo tanto, como Ahrimán, el polo opuesto 
de Mazda y soberano del reino de la oscuridad. De este modo, se 

lidad bien-mal. Esta dualidad y su constante lucha se refleja en la enemistad de es- 
tos dos territorios, y sus reyes y héroes, a lo largo de todo el ciclo heroico del Shah- 
namé.

17 Según el mito de creación zurvanista, la duración total de la vida del mundo 
es de nueve mil años, divididos en tres ciclos de tres mil; en el primer ciclo, Ahura 
Mazda es el rey predominante; en el segundo gobierna Ahrimán, y en el tercero se 
desencadena la guerra entre ambos.

18 Véase, por ejemplo: Avesta, op. cit., Yasht 19, Vendidad 2, Hat 9.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   104 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 105

crea un paralelismo entre los personajes de Yamshid y Zahak 
y la pareja dual de Ahura Mazda y Ahrimán en cuanto a sus 
características, su función en el mundo y el comienzo de su 
enfrentamiento a causa de la agresión del mal. Estos dos reyes en 
el Shahnamé responden a esta visión mítico-épica y sus persona- 
jes se desarrollan en el marco de esta misma visión. El contraste 
extremo entre estos dos personajes, como dos polos opues- 
tos, es un caso único en el Shahnamé en cuanto a su fuerza: 
la contraposición de los personajes de Zahak y Fereydún, o 
Kayjosrow y Afrasyab, es también definida con mucha claridad 
pero no alcanza dimensiones semejantes. Así, pues, el trata-
miento humanístico que reciben casi todos los héroes y los anti-
héroes del Shahnamé se les niega a los dos primeros reyes, Yam-
shid y Zahak, debido a la preeminencia de sus características 
mitológicas.

El personaje de Zahak, además, responde a una antigua 
creencia mitológica indoirania en la que, cada año, el dragón de 
la sequía domina el mundo por cierto periodo, pues secuestra 
a las dos deidades de las aguas, la fertilidad y la perfección, y 
es finalmente vencido por otro dragón, el de la fecundidad, 
quien libera a las deidades encerradas y renueva el mundo.19 
Desde esta perspectiva es interesante observar que en el Shah
namé, Zahak hace suyas a las dos hermanas de Yamshid, Arna- 
vaz y Shahrnaz, quienes son liberadas tras mil años por el 
rey Fereydún, que derroca a Zahak y lo encierra en el monte 
Damavand. Fereydún,20 igual que Zahak, es un dragón de tres 
cabezas —así se presenta a sus tres hijos para ponerlos a prue-
ba— y su figura está vinculada con la lluvia y la fertilidad, tanto 
en el Shahnamé como en el Avesta. Asimismo, por un lado, el 
hecho de que Fereydún reciba del ángel Sorush la orden de no 
matar a Zahak y encerrarlo hasta que llegue su día, alude a la 
repetición de los ciclos míticos de vida-muerte, que coinciden 
con la muerte y el renacimiento de la naturaleza al eliminar 
la posibilidad de la destrucción total de Zahak; y, por el otro, 
el señalamiento de que Zahak será destruido completamente 

19 Véase Beizaí, Hezar afsan kojast?, op. cit.
20 Para un detallado análisis mitológico del personaje de Fereydún, véase Shahroj 

Meskub, Chand goftar dar farhangue irán (Algunas palabras acerca de la cultura iraní), 
Teherán, Zenderud, 1992, pp. 25-82.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   105 25/11/2016   11:36:40 a.m.



106	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

cuando llegue su día, plasma la ontología mazdeísta, en la que 
el periodo de la existencia del mal es limitado, calculado y de-
finido, y la promesa escatológica de un apocalipsis y la llegada 
de un salvador definitivo garantizan la aniquilación total del 
mal y el establecimiento del reino del bien hasta el infinito.21 
Este salvador mesiánico aparece en el Shahnamé como Kay-
josrow, hijo de Siyawash, quien consigue matar a Afrasyab, el 
rey de Turán, y restablecer la paz y la justicia por varios siglos. 
Así, pues, tras una larga historia de batallas, el ciclo heroico 
del Shahnamé concluye con la desaparición de Kayjosrow en 
las faldas del monte Damavand,22 suceso que responde a la 
creencia mazdeísta de que el salvador definitivo es inmortal y 
tras haber cumplido su misión volverá a morar con Mazda en 
el cielo.

Como podemos observar, los personajes principales del 
ciclo mítico del Shahnamé, que termina con el fin del reinado 
de Fereydún, conservan un fundamento mitológico que sostie- 
ne una estrecha relación tanto con los mitos de creación preis-
lámicos como con los antiguos mitos indoiranios, en los que 
los reyes son representaciones de las fuerzas de la naturaleza 
y las clases sociales; así, sus características y sus funciones míti-
cas destacan por encima de su condición de humanos mortales. 
A partir del ciclo heroico, sin embargo, son los héroes, y no 
tanto los reyes (a excepción de Kayjosrow), quienes adquieren 
protagonismo, y sus personajes se desarrollan con gran huma-
nismo y sin polarizaciones, aunque sus hazañas se desenvuelven 
en contextos todavía míticos y mágicos.

21 Cabe mencionar que la historia de Zahak y Fereydún además tiene dimensio-
nes étnicas y nacionalistas que están fuera del marco de este trabajo. Aquí basta decir 
que Ferdousí desarrolla el personaje de Zahak de tal manera que sus características 
étnicas, como rey árabe, se enlazan con sus rasgos míticos y (anti)éticos para presen-
tar la figura prototípica de los conquistadores árabes de Persia desde una perspectiva 
claramente nacionalista.

22 Según el Avesta (op. cit., Yasht 19:1) y otros textos zoroastrianos (Bondahesh, 
op. cit., p. 71), el monte Damavand, alternativamente llamado Alborz, es la primera 
montaña del mundo y la fuente de luz y agua, que había tardado 800 años en crecer, 
con sus raíces profundamente sumergidas en la tierra y su pico atado al cielo; el cuerpo 
de esta montaña marcaba la morada de las estrellas, la Luna, el Sol y la luz infini- 
ta. De allí que esta montaña se presenta en el Shahnamé como un lugar mágico donde 
se conectan dos mundos, el del espíritu, habitado por Ahura Mazda, y el de la materia, 
habitado por los humanos.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   106 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 107

Visiones de vida y muerte

Los personajes del ciclo heroico del Shahnamé, al tiempo de 
ser legendarios, poseer habilidades sobrenaturales y actuar 
en la dirección de una misión mítico-épica (apoyar al bien en 
su batalla contra el mal), muestran características puramente 
humanas: son una combinación de buenos y malos atributos23 
que a veces los conduce a tomar decisiones incorrectas o a ac- 
tuar indebidamente, y otras veces los ayuda a realizar los más 
heroicos, valientes y bondadosos de los actos: son a veces jus- 
tos y a veces injustos, bondadosos y crueles en diferentes ca- 
sos, sabios e inconscientes alternativamente, a veces de una 
fe firme y otras veces dudosos. Estos personajes evolucionan 
según dos puntos de vista principales que abarcan la vida y la 
muerte, y se adhieren a dos creencias fundamentales, una de-
rivada de los pensamientos zurvánicos e islámicos, creer en el 
destino, y otra, de la importancia del buen nombre, arraigada 
en la cultura popular.

La perspectiva de los personajes del Shahnamé respecto a la 
vida está marcada por dos realidades: la libertad y el destino;24 
la libertad de pensar, tomar decisiones y determinar los propios 
actos está condicionada por el poder del destino, como la más 
soberana y la más incomprensible de las fuerzas. Los protago-
nistas del Shahnamé están armados con valentía, como poco, y 
no le temen a la muerte, pero saben que para todos ellos se ha 
predeterminado un inevitable destino que desconocen y no pue- 
den comprender. Así, en sus palabras, y en palabras de Fer-
dousí como narrador, se observa claramente la expresión de 
esta contrariedad de matices más bien zurvanistas e islámicos:25 

23 Los príncipes Iray y Siyawash son excepciones en este sentido, ya que se les asig- 
nan atributos únicamente positivos, aquellos que respaldan su papel como símbolos 
del bien.

24 Véase también: Mohammad Ali Eslami Nadushan, Zendegui va Marg-e Pahleva- 
nan dar Shahnamé (La vida y la muerte de los héroes en el Shahnamé), Teherán, Sahami 
Enteshar, 2012, pp. 87-109.

25 Creer en el destino, como fuerza suprema, está relacionado con las cosmo- 
visiones que conciben dioses únicos, ya que la fuerza del destino, o la suerte o la for- 
tuna, es en realidad la representación más perceptible de la voluntad del dios único 
cuya omnipotencia y soberanía le conceden la cualidad indispensable de determinar 
el curso de los sucesos. La visión dual de la cultura preislámica no posee estas carac-
terísticas.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   107 25/11/2016   11:36:40 a.m.



108	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

“Así ha sido desde siempre y no es novedad ninguna, la vanidad 
del mundo es desmesurada: a algunos sube hasta el alto cielo, 
a otros rebaja hasta lo más indigno, sin tener lazos de amistad 
con los primeros ni rencor contra los segundos; ¿quién sabe 
los secretos del creador del mundo?”.26

Tal contraste tiene como consecuencia una visión del uni-
verso como un lugar de paso, atrapado en lo finito del tiempo 
de vida de cada ser; los héroes del Shahnamé, conscientes de su 
condición de mortales restringidos por fuerzas que los sobre-
pasan, eligen disfrutar la vida, al tiempo de aprovecharla para 
su misión: “Un día en la altura y un día abajo, a veces triste, a 
veces jubiloso; es mejor, pues, que pasemos los días con una co- 
pa capaz de iluminar el mundo”.27

Así, las escenas de celebraciones y festines, previas o pos-
teriores a las batallas o a la toma de grandes decisiones, abun-
dan en los pasajes del Shahnamé, y el vino y la risa alcanzan 
la posición de las cosas esencialmente necesarias. Del mismo 
modo, las tres características primordiales de los grandes reyes 
y héroes incluyen, además de la valentía y la sabiduría —que a 
su vez se traducen en otros valores y abarcan todas las demás 
virtudes—, el arte de saber gozar la vida.

La misión principal de los héroes del Shahnamé responde 
a los principios éticos anteriormente mencionados, pero al 
mismo tiempo se vincula con otra secundaria: alcanzar un 
buen nombre y conservarlo hasta la muerte.28 Adquirir el buen 
nombre (Nam-e nik) o la buena fama depende de la rectitud, la 
justicia y la sabiduría del héroe, así como de su valentía y sus 
éxitos en su misión ética de apoyar el bien, representado por 
los reyes persas. De esta manera, las decisiones de los héroes 
se sopesan y se miden en términos de las influencias que ten-
drían sobre su buen nombre. La importancia de dejar buenos 
recuerdos en este mundo, al morir, también se refleja en el ca- 
rácter hereditario del buen nombre, como un bien valioso del 
que los hijos pueden gozar o estar privados. Este concepto, 

26 Abol Qasem Ferdousí, Shahnamé, ed. de B. E. Edvardovich, Teherán, Qoqnus, 
2014, p. 593, versos 604-606. La traducción es mía.

27 Ibid., p. 170, versos 1630-1631. La traducción es mía.
28 Véase Shahroj Meskub, Armaqane mur: jostari dar Shahnamé (Aportación 

de hormiga: pequeña investigación del Shahnamé), Teherán, Ney, 2004, pp. 41-61.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   108 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 109

perteneciente al segundo ciclo del Shahnamé, comprende no 
sólo a los héroes iraníes, sino también a los no iraníes, siem-
pre y cuando destaquen por su rectitud, valentía y sabiduría, 
como es el caso de Pirán, el héroe principal de Turán y con-
sejero del rey Afrasyab. De igual manera, no todos los reyes 
y héroes iraníes son impecables y de buena fama; el caso del 
rey Kaykawus es especialmente interesante, ya que manifiesta 
claramente un carácter dual que a veces lo guía hacia el bien y 
otras veces hacia el mal, y por ser, indirectamente, el causante 
de la muerte de uno de los príncipes más puros e inocentes de 
todo el Shahnamé: Siyawash.

Por otro lado, la muerte también es un elemento ubicuo 
en el Shahnamé y sus héroes y reyes toman consciencia de ella 
como algo natural e inevitable, capaz de convertirse en una 
misión con efectos esenciales en la vida de los demás individuos 
y en la vida del universo en general. La mayoría de los héroes 
del Shahnamé no sólo enfrenta la muerte en cada batalla sino 
que, en ocasiones, la reta o va en busca de ella para lograr un 
fin trascendente, como es el caso de Rostam —perseverante en 
su obligación de proteger Irán— y Esfandyar —plenamente de- 
dicado al establecimiento total del mazdeísmo—: ¿qué importa 
la muerte de un héroe si el destino del mundo mejora a causa 
de ello?

Pero existen también otros héroes que asumen la muerte 
como su función principal, la razón de su vida, como los 
príncipes Iray y Siyawash. Ellos invitan a la muerte a la propia 
morada y la reciben con calma y con los brazos abiertos: Iray 
acude al encuentro de sus dos hermanos que han expresado 
explícitamente sus intenciones de matarlo, y Siyawash repite la 
misma acción con Afrasyab y Garsiwaz y su numeroso ejército. 
Ambos héroes son símbolos de sabiduría, pureza e inocencia, 
y ambos juegan, en diferentes puntos, un papel importante 
en la reestructuración de los valores morales del pueblo iraní 
y la definición enfática de los conceptos duales de justicia-
injusticia.29 La muerte de Iray rompe el equilibrio del reinado 
perfecto de su padre, Fereydún, y de ella nace el concepto de 
injusticia (bidad): sólo el hecho de vengar la sangre inocente 

29 A su vez relacionada con la dualidad bien-mal, luz-oscuridad, verdad-falsedad.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   109 25/11/2016   11:36:40 a.m.



110	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

puede volver a establecer el equilibrio de la justicia (dad). En 
el caso de Siyawash ocurre exactamente lo mismo, con la di- 
ferencia de que éste es además el protector de la justicia por 
excelencia: elige el destierro voluntario cuando su padre, Kay
kawus, le pide no respetar el pacto de paz con el enemigo, ya 
que lo considera injusto, y muere a manos del mismo enemigo 
a quien había pedido asilo.

Por otro lado, la muerte del “otro” no siempre aparece en 
el Shahnamé como la muerte ajena, la del enemigo, sino que ani- 
da también en el seno de las familias. En el caso de los héroes, 
son recurrentes el asesinato de un hermano por otro hermano 
(los hermanos de Fereydún intentan matarlo; los dos hijos ma-
yores de Fereydún matan a su hermano menor) y el asesinato 
de un hijo por su padre (Rostam mata a Sohrab; Fereydún 
ordena el asesinato de Salm y Tur); en el caso de los antihéroes, 
sin embargo, estamos frente al asesinato del padre a manos de 
su hijo: Zahak, por ejemplo, mata a su padre, Mardas, para 
arrebatarle su reino. Algunos investigadores han interpretado 
estas muertes basados en la concepción de las sociedades pa-
triarcales, donde los padres simbolizan los valores principales 
y establecidos y su muerte tendría connotaciones éticas; es de- 
cir, significaría la muerte de los principios; de allí que el villano 
mate a su padre y el héroe, a su hijo.30 Sin embargo, existe una 
posibilidad interpretativa más profunda basada en el humanis-
mo persa de la época en que se escribe el Shahnamé, una visión 
que plantea la pregunta de por qué el ser humano, a diferencia 
de otros animales, es capaz de matar a los miembros de su 
propia familia o de no reconocer a su propio hijo (en el caso de 
Rostam y Sohrab). Este comportamiento humano antinatural 
puede comprenderse en el marco ético de la obra, donde el ego 
y vicios como la envidia, la ira, la mentira, la avaricia, que mar- 
can la perdición o la muerte de los héroes, son demonios por 
vencer y obstáculos por superar.

Los antihéroes del Shahnamé, a su vez, están presentados 
como mensajeros y ejecutores de la muerte; a lo largo de todo 
el libro, sólo dos antihéroes juegan papeles principales: Zahak 

30 Véase Dick Davis, Epic and Sedition: A Case of Ferdowsi’s Shahnamé, Odenton, 
Mage Publishers, 2006.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   110 25/11/2016   11:36:40 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 111

en el ciclo mítico y Afrasyab en el ciclo heroico. B. Sarkara- 
tí, en su artículo “El fundamento mítico de la épica nacional de 
Irán”,31 traza un paralelismo entre la duración de los primeros 
dos ciclos de Shahnamé, sus héroes, reyes y antihéroes, con la 
concepción mítica de la duración del mundo y la presencia-au- 
sencia-coexistencia del bien y el mal en cada periodo. De esta 
manera, Afrasyab, igual que Zahak, es representante de Ah
rimán, y su relación con la muerte, la destrucción y la sequía 
se debe a lo mismo. Sin embargo, además de tener una función 
mítica, Afrasyab es un personaje muy humano, cuyos rasgos 
de villano no están tan polarizados como en Zahak. Afrasyab 
es el rey de Turán, el territorio enemigo de Irán, está mayor-
mente dominado por la ira y es poco sabio; pero al mismo 
tiempo es capaz de amar y proteger a un príncipe iraní deste-
rrado, Siyawash, aunque finalmente lo mate engañado por su 
propio hermano.

Pruebas y obstáculos

Otro elemento significativo en la vida de los héroes del Shah
namé es la existencia de obstáculos y pruebas que, al tiempo 
de suponer experiencias cercanas a la muerte, simbolizan los 
límites del propio ser de los héroes: pasar una prueba o superar 
un obstáculo significa el ascenso del héroe32 de un nivel a otro, 
física y espiritualmente.33 Son representativas la prueba de agua 
que ha de pasar Fereydún para llegar al palacio de Zahak, la 
prueba de fuego de Siyawash y las siete labores de Rostam. En 
el primer caso, Fereydún llega con su ejército a las orillas de 
Arvand Rud (Shatt al-Arab); el guardián del río les niega el paso 
en embarcaciones ya que carecen de la autorización de Zahak, 
y el héroe decide cruzar el caudaloso y agitado río montado 
en su caballo. Superar esta prueba significa para Fereydún su 

31 Bahmán Sarkaratí, “Bonyane asatirie hemaseye mellie iran” (El fundamento 
mítico de la épica nacional de Irán), Revista de la Facultad de Literatura y Humanidades 
de la Universidad de Tabriz, núm. 125, 1979, pp. 1-61.

32 Esta oportunidad no se presenta a los antihéroes, a pesar del tratamiento 
humanístico de sus personajes.

33 Meskub, Chand goftar dar farhangue irán, op. cit., p. 49.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   111 25/11/2016   11:36:40 a.m.



112	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

ascenso del nivel de joven héroe al nivel de un rey merecedor 
de la corona de Irán y, mitológicamente hablando, su paso de 
la sequía a la fecundidad; aquí la relación del personaje mítico 
de Fereydún con el agua —como dragón de fertilidad— es lla-
mativa: el obstáculo por superar tiene la misma esencia que el 
propio héroe, y así Fereydún no cruza un río, sino los límites 
de su propia existencia.

Es muy parecido el caso de la prueba de fuego presentada a 
Siyawash. La madrastra de Siyawash lo acusa de haber intentado 
seducirla y los sabios de la corte de Kaykawus le aconsejan al 
rey que antes de llevar a cabo la decisión de matar a su hijo, 
lo ponga a prueba y le pida pasar por el fuego. Un llameante 
fuego se enciende y Siyawash pasa a través de él, montado en 
su negro caballo, y sale ileso, con lo que prueba su inocencia 
y su pureza. La concepción del fuego como la creación más 
sagrada de Ahura Mazda es uno de los principios de la religión 
mazdeísta, y Siyawash es el personaje más sagrado de todo el 
Shahnamé, debido a su sabiduría y su pureza, dos de los atribu-
tos más destacados del creador del bien. Así, pues, el héroe de 
nuevo sobrepasa los límites de su propio ser y reconfirma su 
esencia, presentándose como un príncipe puro merecedor del 
reino de su padre (el reino de Irán: reino del bien).

En cuanto al héroe Rostam, las siete labores consisten en 
siete enfrentamientos con animales feroces, criaturas mágicas 
y duras condiciones climáticas, y representan siete niveles de 
preparación para una batalla final; a saber: la confrontación 
con el temible y feroz demonio blanco (Div-e Sepid), quien ha 
apresado al ejército de Irán. Teniendo en cuenta la adjudicación, 
en el mazdeísmo, de características demoniacas tanto a los 
animales feroces como a los practicantes de la magia (negra), se 
confirma la idea de que las siete labores de Rostam representan 
sus etapas de iniciación en la lucha contra pequeños demonios, 
con el fin de estar preparado para la batalla contra un demo-
nio mayor. Al mismo tiempo, cada una de las siete labores 
supone un reto al héroe, pues lo ponen a prueba a veces física 
y a veces espiritualmente. De este modo, Rostam también se 
supera a sí mismo al vencer cada obstáculo, y la lucha contra 
los demonios externos se traduce en la lucha contra sus propias 
flaquezas.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   112 25/11/2016   11:36:41 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 113

Nombres y connotaciones

Los nombres de los personajes del Shahnamé en los dos pri-
meros ciclos de la obra34 están fundamentados en la mitología 
indoirania y su significado etimológico puede descifrarse con 
base en el persa medio o pahlavi y el avéstico principalmente. 
Cada nombre describe los atributos más llamativos del perso-
naje a quien denomina, ora en términos de su función mitológi- 
ca, ora en relación con sus rasgos físicos y psíquicos. De esta 
manera, por ejemplo, los nombres de Yamshid (Yamah Xšaitah: 
gemelo radiante) y Fereydún (Thraetaona: el tercero) indican 
su posición y su función dentro de una jerarquía de deida- 
des míticas, mientras que los nombres de Zahak (Aži Dahā- 
ka: serpiente humanoide) y Rostam (Roadha Taxma: robusto 
y fuerte) los describen físicamente; el de Afrasyab (Fraɳras- 
yan: terrorífico) lo describe psíquicamente; el del primer hom-
bre, Kayumars (Gayō Marətan: vida mortal), describe la esencia 
de su ser, y el de Siyawash (Syāvaršan: de caballo negro) indica 
su relación con el tótem de caballo al tiempo de referirse a su 
bien más apreciado, su caballo negro (Shabrang: del color de la 
noche).35

Este criterio de asignación de nombres en el Shahnamé, ade-
más, se pone de manifiesto en la ausencia de nombres propios 
en el caso de algunos de los personajes. El más llamativo es el 
caso de los tres hijos de Fereydún y sus respectivas esposas:36 
una vez que los hijos del rey Fereydún han llegado a una edad 
adecuada, su padre le pide a su mejor consejero viajar alrede- 
dor del mundo en busca de tres princesas, del mismo padre y 
la misma madre, vírgenes y sin nombres como sus hijos, y dig- 
nas de casarse con ellos. La narración continúa con el encuen- 
tro de los hijos de Fereydún con las princesas, la petición de su 
mano, el desciframiento de un enigma por los príncipes, la anu- 

34 El tercer ciclo del Shahnamé conserva los nombres verdaderos de los personajes 
históricos; por lo tanto, lo hemos excluido de este análisis.

35 Para las discusiones acerca de los nombres mencionados, véanse, por ejem- 
plo, Shirzad Aghaee, Nam-e kasan va ja’i-ha dar Shahnama-ye Ferdousi (Personajes 
y lugares en el Shahnamé de Ferdousí), Nyköping, Behrang, 1993; Bruce Lincoln, 
Priests, Warriors and Cattle, Berkeley-Los Ángeles, California University Press, 1981; 
y Émile Benveniste, Titres et noms propres en Iran ancien, París, C. Klincksieck, 1966.

36 Ferdousí, Shahnamé, op. cit., pp. 54-55, sección 6.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   113 25/11/2016   11:36:41 a.m.



114	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

lación de un hechizo y, finalmente, su partida hacia Irán con 
sus respectivas novias, sin que todavía los príncipes hayan sido 
llamados por sus nombres. En este punto, Fereydún, con el 
objetivo de poner a sus hijos a prueba y conocer su esencia, se 
transforma en un dragón de tres cabezas y se aparece ante ellos 
en su camino. Cada hijo reacciona de manera diferente ante 
el dragón y, acto seguido, Fereydún vuelve a tomar su forma 
humana, les explica lo sucedido y le otorga un nombre a cada 
uno de ellos y a sus respectivas esposas: al hijo mayor, quien 
decide evadir al dragón y no enfrentarse a él, lo denomina Salm; 
al mediano, quien no duda en desvainar su espada y atacar al 
dragón, lo llama Tur, y al menor, quien le advierte al dragón 
que si no los deja en paz lo matará, lo nombra Iray.

El primer nombre, Sairama en avéstico, se refiere al pueblo 
ario de los sármatos, habitantes del oeste de la meseta iraní, y 
significa “veterano” y “sabio”; la palabra Salm, además, se acer- 
ca fonéticamente a la raíz árabe de “”, que significa “tranqui- 
lidad, paz”. El segundo nombre, forma abreviada del avéstico 
Tūrya, se refiere a los habitantes del este y noroeste de la meseta 
iraní, viejos enemigos del pueblo avéstico, y significa “valiente”. 
Por último, Iray, Airiya en avéstico, Ērič en pahlavi, se refiere 
al pueblo ario, habitantes principales de la meseta iraní, y sig-
nifica “noble”. Como podemos observar, los nombres de los 
hijos de Fereydún corresponden a su personalidad definida a 
través de una prueba; los nombres además explican la manera 
en que Fereydún divide posteriormente los territorios del mun- 
do entre sus hijos: nombra a Salm, rey de Rum y el Occiden- 
te (Asia Menor); a Tur, rey de Turán y el Oriente (Asia Central 
hasta China), y a Iray, rey de Irán y Arabia. Las esposas reci-
ben también nombres según sus características físicas: Arezú 
(anhelo), Mah (luna) y Sahí (esbelta).

Conclusiones

Como se pudo observar, los personajes del Shahnamé de Fer-
dousí, en los primeros dos ciclos de la obra, están ligados a la 
mitología y las leyendas no sólo preislámicas sino también pre-
mazdeístas de diferentes zonas del imperio persa, y conservan, 
en gran medida, sus características míticas y legendarias, que 

0097-0118-MOHAMMADI.indd   114 25/11/2016   11:36:41 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 115

se reflejan en su papel dentro de la obra, en su modo de vivir 
y morir y en sus nombres. La diversidad de su procedencia 
invita a una interpretación de los personajes en los diferentes 
contextos geográficos, históricos y sociales que incumben a ca- 
da leyenda; sin embargo, la indudable naturaleza ética de estos 
mitos y leyendas que define a los héroes y los antihéroes como 
la personificación del bien y el mal, ora polarizados, ora com-
binados, se adapta claramente, como se ha podido mostrar, a la 
visión mazdeísta predominante en la época sasánida. El hecho 
de que este conjunto de mitos y leyendas se haya unificado 
en un marco mazdeísta-zurvanista-islámico dentro del Shahna- 
mé de Ferdousí exige un acercamiento a los personajes que par- 
ta de las implicaciones de dicho marco.

La convivencia de la mitología prezoroastriana y la ética 
mazdeísta se manifiesta claramente en los héroes y los villanos 
del ciclo mítico, que destacan por sus dimensiones y funcio- 
nes míticas y al mismo tiempo ejemplifican la dualidad básica 
de la ontología mazdeísta. Por otro lado, los héroes y los vi-
llanos del ciclo heroico sobresalen por sus atributos humanos 
y sus personalidades menos polarizadas, mientras que la éti- 
ca trascendental de los mitos de la creación preislámicos marca 
las decisiones y los actos de los reyes (buenos y malos) y la mi- 
sión de los héroes, y se transforma en una moral práctica. Es por 
ello que los nombres de los protagonistas del Shahnamé están 
lejos de la arbitrariedad y los definen física y psíquicamente en 
el marco de sus funciones y sus papeles en la obra.

Además, el tratamiento humanístico de los personajes, es- 
pecialmente en el ciclo heroico, está ligado a creencias zurvanis- 
tas e islámicas no propiamente religiosas, que se manifiestan en 
el comportamiento social e individual de los héroes y en su mo- 
do de percibir el mundo, sin influir en la naturaleza y el objeti- 
vo de su lucha: son conscientes del papel que juegan en el des-
tino del mundo, pero al mismo tiempo son seres libres con la 
voluntad de cuestionar lo que se les impone y rebelarse contra 
la fuerza superior del destino cruel que cambia el cauce de los 
eventos a su antojo.

Estos dos aspectos de la personalidad de los protagonis- 
tas del Shahnamé los vuelve reales y palpables, como persona- 
jes de la actualidad, sin ocultar sus dimensiones sobrenatura-

0097-0118-MOHAMMADI.indd   115 25/11/2016   11:36:41 a.m.



116	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 1 (162), 2017, PP. 97-118

les, que los conectan con lo sagrado y lo desconocido a través 
de funciones míticas. Así, Zahak es un prototipo de tirano 
y Fereydún, cualquier líder justo, cualquier salvador espiri- 
tual fácil de reconocer en un entorno actual. Los personajes 
del Shahnamé, a excepción de los del ciclo histórico, son se- 
res míticos humanizados y seres humanos simbolizados en 
mitos, y gracias a ellos la obra es un puente entre lo mítico y 
lo real, siempre vigente y capaz de crear nuevos mitos y nuevas 
realidades. v

Dirección institucional de la autora:
Instituto de Investigaciones Filológicas
Universidad Nacional Autónoma de México
Circuito Mario de la Cueva s./n.
Ciudad Universitaria
04510, Ciudad de México

Bibliografía

Aghaee, Shirzad, Nam-e kasan va ja’i-ha dar Shahnama-ye Ferdousi, 
Nyköping, Behrang, 1993.

Avesta, 2 vols., ed. de Yalil Dustjah, Teherán, Morvarid, 1991.
Bahar, Mehrdad, Pajuheshi dar asātire irān, Teherán, Agah, 2014.
Beizaí, Bahram, Hezar afsan kojast?, Teherán, Roshangarán, 2011.
Benveniste, Émile, Titres et noms propres en Iran ancien, París, C. 

Klincksieck, 1966.
Bondahesh, ed. de Mehrdad Bahar, Teherán, Tus, 2012.
Davis, Dick, Epic and Sedition: A Case of Ferdowsi’s Shahnamé, Oden-

ton, Mage Publishers, 2006.
Dumézil, G., Les dieux Indo-européens, París, Presses Universitaires 

de France, 1952.
Eslami Nadushan, Mohammad Ali, Zendegui va Marg-e Pahlevanan 

dar Shahnamé, Teherán, Sahami Enteshar, 2012.
Ferdousí, Abol Qasem, Shahnamé, ed. de B. E. Edvardovich, Tehe-

rán, Qoqnus, 2014.
Lincoln, Bruce, Priests, Warriors and Cattle, Berkeley-Los Ángeles, 

California University Press, 1981.
Meskub, Shahroj, Armaqane mur: jostari dar Shahnamé, Teherán, 

Ney, 2004.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   116 25/11/2016   11:36:41 a.m.



MOHAMMADI: HÉROES Y ANTIHÉROES EN EL SHAHNAMÉ…	 117

Meskub, Shahroj, Chand goftar dar farhangue irán, Teherán, Zen-
derud, 1992.

Meskub, Shahroj, “Ta.amoli dar akhlagh: az avesta be Shahnamé ”, 
Irannameh, núm. 64, 1999, pp. 579-596.

Nöldeke, Theodor, Hemaseye meli-e Iran, trad. Bozorg Alavi, Te- 
herán, Negah, 2006.

Omidsalar, Mahmoud, Poetics and Politics of Iran’s National Epic, the 
Shahnameh, Nueva York, Palgrave Macmillan, 2011.

Sarkaratí, Bahmán, “Bonyane asatirie hemaseye mellie iran”, Revista 
de la Facultad de Literatura y Humanidades de la Universidad de 
Tabriz, núm. 125, 1979, pp. 1-61.

0097-0118-MOHAMMADI.indd   117 25/11/2016   11:36:41 a.m.


