
[599]

India, ideas, casta, liberalismo, izquierda

CRUZAR EL RÍO 
CON LAS SANDALIAS PUESTAS: 
RADICALISMO ANTIESTATISTA 
Y CONSERVADURISMO SOCIAL 

EN LA INDIA BRITÁNICA

DANIEL KENT CARRASCO
King’s College

Durante las últimas décadas del siglo xix y las primeras del xx, 
una irresoluble contradicción entre la retórica radical dirigida 
a la emancipación nacional y la práctica política incapaz de 
cuestionar jerárquicas estructuras sociales de casta empapó el 
debate público desarrollado en el proyecto nacionalista antico-
lonial indio. Esto contribuyó a exacerbar una ambigüedad no 
resuelta entre, por un lado, un marcado radicalismo en lo que 
concierne a la oposición a las estructuras y las formas del Estado 
y, por otro, el conservadurismo frente a las jerarquías internas 
de la sociedad durante este periodo.

En este artículo me interesa explorar la presencia de esta 
ambigüedad en el debate público de la India británica en las últi-
mas décadas del siglo xix y primeras del xx, a través del análisis 
y yuxtaposición de dos momentos de la historia intelectual de la 
India británica y, en especial, de Bengala. El primero, de sobra 
conocido, concierne a la crítica nacionalista a la pobreza gene-
rada por las políticas económicas del Estado colonial a lo largo 
del siglo xix; el segundo, considerablemente menos estudiado, 
abarca un conjunto de escritos que abordan la relevancia del 
sistema de castas para entender la expansión en India de ideas 
y principios asociados con el radicalismo de izquierda de tintes 
socialistas a partir del tercer cuarto del siglo xix.

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 9 de septiembre de 2014 
y aceptado para su publicación el 18 de mayo de 2015.

0599-0622-KENT.indd   599 28/07/2016   01:50:36 p.m.



600	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

Críticas al liberalismo económico del Estado colonial

A partir de la segunda mitad del siglo xix, miembros de las éli- 
tes nativas de la India británica moldearon una potente co- 
rriente de crítica al Imperio, basada en una inversión de los prin- 
cipales argumentos de la economía política europea, dirigida a 
mostrar el papel que la total falta de restricciones económicas y 
mercantiles impuestas por el Estado colonial jugaba en el em-
pobrecimiento crónico de la población india. Los “portadores 
canónicos” de esta crítica fueron miembros de la intelligentsia 
occidentalizada, entre los que destacaban M. G. Ranade, R. C. 
Dutt y Dadabhai Naoroji.1

La más célebre formulación de este temprano nacionalismo 
económico se encuentra en la obra de Naoroji, quien, durante 
la década de 1870, elaboró una serie de postulados que llegarían 
a ser englobados con el nombre de la teoría del Drenaje de Ri- 
queza, o Drain of Wealth Theory. Naoroji nació en 1835, en el 
seno de una familia parsi de Bombay, y pronto desarrolló una 
impresionante carrera política a lo largo de la cual jugó un papel 
central en la creación de la Asociación de las Indias Orienta- 
les y la de su organización sucesora, el Congreso Nacional In- 
dio. Además de haber sido el primer profesor no europeo del 
prestigioso Elphinstone College, Dadabhai también fue el pri- 
mer miembro “de color” del parlamento británico. En julio de 
1870, en Bombay, Naoroji ofreció una conferencia bajo el tí-
tulo de “Las carencias y los medios de India” (The Wants and 
Means of India), en la que abiertamente ponía en tela de juicio 
los registros estadísticos del Estado colonial para argumentar 
que India estaba siendo gobernada de acuerdo con una polí-
tica deliberadamente dirigida a su empobrecimiento. En ella, 
comparaba el drenaje de la riqueza de India al efectuado por 
Inglaterra en Italia en el siglo xiv, el cual había dejado a este 
país en un estado de “total desamparo”, donde las “alimañas 
[pululaban] en abundancia, en las ropas y las camas. La comida 
común eran chícharos, raíces de helechos e incluso corteza de 
los árboles. […] La población, escasa de por sí, se hallaba per- 

1 La expresión es de Manu Goswami, Producing India: From Colonial Economy to 
National Space, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 2004, p. 210.

0599-0622-KENT.indd   600 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 601

petuamente disminuida por la pestilencia y la necesidad”.2 Sir- 
viéndose de un repertorio de poderosas metáforas que incluían 
la del “vampirismo económico”, “la India sangrante” y la “eco- 
nomía caníbal”, Naoroji desarrolló una devastadora crítica, sus- 
tentada empíricamente, al colonialismo que pronto se popula-
rizó en periódicos europeos y británicos. Su análisis fue citado 
por Marx en el volumen 3 de El Capital, y llegó a convertirse 
en una de las condenas al colonialismo europeo más célebres 
del siglo xix.3

A partir de la popularización del trabajo de Naoroji, el pro- 
blema de la pobreza de India se convirtió en uno de los temas 
centrales en el arsenal retórico de los nacionalistas anticolonia-
les indios. Naoroji inauguró un estilo de crítica que, en lugar 
de basarse en el cuestionamiento de la validez del liberalismo 
económico, se limitaba a señalar los efectos paradójicos que 
tenía en India. La pobreza de India aparecía como el resultado 
deliberado de la extracción de recursos fuera del país, en con-
junto con una falta de interés por la inversión nacional. En un 
famoso pasaje, Naoroji afirmaba:

[Nuestra] condición es muy anómala, parecida a la de un niño al que 
un padre cariñoso regala un dulce, pero para el que, en su condición desa- 
huciada, el mismo dulce actúa como un veneno y, […] al irritar su débil 
estómago, lo hace vomitar más y le causa mayor agotamiento. En la 
presente situación de India, lo que para otras naciones resultan golosinas, 
aquí parece actuar como veneno.4

De acuerdo con el análisis de Naoroji, el modelo de eco-
nomía política defendido por Mill se había torcido en India, lo 

2 Dadabhai Naoroji, Poverty of India, Londres, V. Brooks, Day and Son, 1878, 
p. 39. La traducción al español del fragmento del texto de Naoroji es mía, al igual que 
la del resto de los textos reproducidos en este artículo. “[v]ermin [were] in abundance 
in the clothing and beds. The common food was peas, vetches, fern-roots, and even 
the bark of trees. […] The population, sparse as it was, was perpetually thinned by 
pestilence and want”.

3 Goswami, Producing India, op. cit., p. 227.
4 Naoroji, Poverty of India, op. cit., p. 40. “[O]ur condition is a very anomalous 

one—like that of a child to which a fond parent gives a sweet, but to which, in its 
exhausted condition, the very sweet acts like a poison, and, as a foreign substance, by 
irritating the weak stomach makes it throw out more, and causes greater exhaustion. 
In India’s present condition, the very sweets of every other nation appear to act on it 
as poison”.

0599-0622-KENT.indd   601 28/07/2016   01:50:36 p.m.



602	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

que dio como resultado un régimen “no británico” (“Un-British 
rule”), incapaz de beneficiar a Gran Bretaña o a sus súbditos 
indios; sin embargo, y a pesar de que en los años siguientes 
nacionalistas de todo tipo hicieron eco de sus argumentos, el 
incremento de la preocupación por la pobreza de India no se 
tradujo en una mayor preocupación por los pobres de India. 
La pobreza de India, a ojos de los pensadores liberales con-
temporáneos de Naoroji, no aparecía como el signo de una 
injusticia generalizada, sino como la muestra de la humillación 
y la impotencia de las élites que integraban la cúpula del mo-
vimiento nacionalista. En sus escritos, Naoroji participa de 
una ambigüedad generalizada entre los miembros de las élites 
nativas de la segunda mitad del siglo xix respecto del colonia-
lismo que consistía en la coexistencia de un reconocimiento 
de los beneficios que había traído a India —relacionados con 
la educación, la libertad de expresión y el progreso tecnológi-
co— y el lamento por la condición de inferioridad en la que 
los indios eran situados frente a los colonizadores. Aun así, la 
corriente crítica inaugurada por él contribuyó de manera fun-
damental a generar un espacio en el cual se gestó una animada 
conversación acerca de tres conjuntos de ideas que llegaron a 
ser centrales para el desarrollo del nacionalismo radical y de 
izquierda socialista en las primeras décadas del siglo xx en India: 
la aversión al libre mercado, el enfático apoyo a la regulación 
estatal de la economía, y la defensa de la producción industrial 
local y las masas de India.

La denuncia de la pobreza artificialmente causada de India 
como plataforma para la defensa del proteccionismo, la organi- 
zación de las masas, la nacionalización de las industrias y la pla-
neación de la economía aparecen también de forma prominente 
en los escritos de Prithwis Chandra Ray publicados entre 1895 
y 1905. En la primera sección de su libro The Poverty of India, 
Ray esboza una narrativa sobre la prosperidad comercial de In- 
dia que, afirma, se remonta a los tiempos del rey Salomón, y 
que concluye con la política desequilibrada del comercio colo- 
nial durante el siglo xix, inclinada a favor de la metrópoli. Ray 
declara que el grueso de las importaciones que ingresaron a In- 
dia desde Europa durante aquel siglo estaba formado por “co- 
sas de lujo que no responden a las necesidades primarias de los 

0599-0622-KENT.indd   602 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 603

nativos del país”, tales como licores, cristalería y perfumes. A 
continuación reflexiona: “Si, tal y como nos han dicho, las for- 
mas de gobierno occidentales representativas, democráticas o 
de cualquier índole resultan inadecuadas para India, entonces 
podemos atrevernos a decir que los artículos de lujo británicos 
resultan cien veces más inadecuados para las necesidades de un 
pueblo simple y tropical”.5

Al preguntar, de manera retórica, “¿Quién ha escuchado 
que una nación se vuelva próspera y rica intercambiando cosas 
necesarias para su vida por los lujos de otra?”,6 y afirmar que 
India sólo podría aspirar a “recuperar el brillo de la prosperidad 
y un lugar en el mundo civilizado”7 a través del proteccionis-
mo y la planeación de la economía, Prithwis nos muestra un 
temprano ejemplo del impulso a favor de la recuperación de 
las industrias indígenas, característico del movimiento swa-
deshi. Por otra parte, amplía el rango de la crítica de Naoroji 
al sugerir que el drenaje de la riqueza no afectaba sólo a India 
sino al mundo entero. “El libre mercado —afirmaba— sólo es 
posible entre pueblos libres […] Inglaterra es, hablando con 
franqueza, el único país libre en este mundo”.8

El ejemplo más claro y doloroso de la pobreza generada 
por el Estado colonial tomaba forma en la recurrencia de las 
hambrunas que, durante la segunda mitad del siglo xix, azota-
ron las regiones rurales de India. El historiador Romesh Chun-
der Dutt habla de un total de 15 millones de muertos a cau- 
sa del hambre entre 1877 y 1900,9 mientras que el inglés William 
Digby afirma que las muertes alcanzaron los 36 millones tan só- 

5 Prithwis Chandra Ray, The Poverty Problem in India: Being a Dissertation on the 
Causes and Remedies of Indian Poverty, Calcuta, Thacker, Spink, 1895, pp. 13-14. “If, as 
we are told, representative, democratic, or for the matter of that any western form of 
government is unsuited to India, we can make bold to say that British articles of luxury 
are hundred times more unsuited to the requirements of a simple and tropical people”.

6 Ibid., p. 17. “Whoever heard of a nation becoming prosperous and wealthy by 
exchanging its necessaries of life for the luxuries of another?”.

7 Ibid., p. 43. “[R]ecover a gleam of prosperity and hold a place in the civilised 
world”.

8 Ibid., p. 66. “Free trade is only possible between free peoples. […] England, 
truly speaking is the only free country in this world”.

9 Romesh Chunder Dutt, The Economic History of India under Early British Rule, 
Londres, Kegan Paul, 1902, p. vi.

0599-0622-KENT.indd   603 28/07/2016   01:50:36 p.m.



604	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

lo entre 1890 y 1900.10 Para principios del siglo xx era común la 
descripción de India como una tierra de carestía y escasez. Le- 
jos de cancelar la imagen orientalista de India como una tierra de 
encantamiento y sabiduría ancestral, el tropo de la hambruna la 
complementaba, y alimentaba las buenas intenciones de agentes 
europeos, que iban desde los militantes defensores del Imperio 
hasta los numerosos y bondadosos misioneros cristianos. En 
paralelo, sin embargo, este tema también sirvió para reunir a 
grupos nacionalistas de diferentes inclinaciones en la denun- 
cia de la política económica del Estado colonial. Prithwis ex-
presaba una opinión generalizada al afirmar que las hambrunas 
de India eran “hambrunas de dinero, nunca de alimentos”.11

Uno de los momentos culminantes de la crítica naciona-
lista a la política económica del Estado colonial aparece en los 
escritos de R. C. Dutt, uno de los historiadores indios más leí- 
dos de principios del siglo xx. Como miembro de la élite que 
integraba el prestigioso Servicio Civil Indio, Dutt recibió los 
beneficios de la educación occidental y las oportunidades labo- 
rales ofrecidas a los nativos que pasaban a formar parte de la 
maquinaria del régimen colonial. Tras una larga carrera de fun- 
cionario en India, Dutt se retiró en 1897 y migró a Londres, don- 
de trabajó como profesor en su alma mater, el University Col- 
lege de la Universidad de Londres. Durante los siguientes seis 
años completó traducciones al inglés del Mahabharata y el Ra- 
mayana, así como varios tomos acerca de la historia, la econo-
mía y la cultura de India. En el primer volumen de su historia 
de India bajo el dominio británico, publicado en 1904, Dutt 
retomó de manera vigorosa el argumento, para entonces ya 
clásico, de la responsabilidad del Estado colonial por la pobreza 
de India y la recurrencia de las hambrunas:

En India, el Estado interfiere con la acumulación de la riqueza a partir de 
la tierra, intercepta los ingresos y las ganancias de los trabajadores y cró-
nicamente aumenta la renta sobre la tierra, lo que sume al cultivador en 
la pobreza permanente. En Inglaterra, Alemania, Estados Unidos, Fran- 
cia y otros países, el Estado hace crecer el ingreso de las personas, amplía 

10 William Digby, “Prosperous” British India: A Revelation from Official Records, 
Londres, T. Fisher Unwin, 1901, p. 137.

11 Prithwis Chandra Ray, Indian Famines: Their Causes and Remedies, Calcuta, 
Cherry Press, 1901, p. 32. “[A] famine of money, never of food”.

0599-0622-KENT.indd   604 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 605

sus mercados, abre nuevas fuentes de riqueza, se identifica con la nación 
y se enriquece a la par de ella. En India, el Estado no ha promovido 
ninguna industria nueva ni revivido la antigua industria en pos del 
pueblo; al contrario, interviene continuamente para extraer el producto 
de la tierra.12

El trabajo de Dutt condensa los principales postulados de 
la crítica de Naoroji y Prithwis Chandra Ray. Además, en sus 
escritos encontramos un nuevo elemento que se agrega a la crí- 
tica nacionalista al Estado colonial y que contribuyó a la gesta- 
ción del nacionalismo radical de izquierda en India; en su opi- 
nión, la incapacidad del Estado para proveer de bienestar a los 
indios nacía de su lejanía del “pueblo” de India y su excesivo 
afán por funcionar como el administrador de su riqueza antes 
que como el regente de la comunidad nacional. Durante las pri- 
meras décadas del siglo xx, los líderes e ideólogos más radicales 
del nacionalismo anticolonial —como Bal Gangadhar Tilak, 
Bepin Chandra Pal y Aurobindo Ghosh— dieron mucha im- 
portancia a la definición y la defensa del pueblo de India, al cual 
se hacía referencia a través del interés en las masas, los millones 
de pobres; en efecto, el movimiento swadeshi estaba basado en la 
organización y la potencia de estos millones, y en la promoción 
de prácticas masivas como la resistencia pacífica, la desobedien-
cia civil y el boicot económico y político del Estado colonial.

A partir de 1920, con la expansión del marxismo, este im- 
pulso masivo fue incorporado por los esfuerzos dirigidos a la 
organización de los trabajadores y los sindicatos. Sin embargo, 
no fue sino hasta la década de 1930 cuando se llevaron a cabo 
esfuerzos por desarrollar una reflexión teórica consistente en 
torno de la adaptación del socialismo a India. Hasta entonces, 
las ideas “progresistas” que encontramos en la obra de auto- 

12 Romesh Chunder Dutt, India in the Victorian Age, Londres, Kegan Paul, 1904, 
p. xi. “In India the State virtually interferes with the accumulation of wealth from 
the soil, intercepts the incomes and gains of the tillers, and generally adds to its land 
revenue demand at each recurring settlement, leaving the cultivator permanently 
poor. In England, in Germany, in the United States, in France and other countries, 
the State widens the income of the people, extends their markets, opens out new 
sources of wealth, identifies itself with the nation, grows richer with the nation. In 
India the State has fostered no new industries and revived no old industries for the 
people; on the other hand, it intervenes at each recurring land settlement to take out 
of the produce of the soil”.

0599-0622-KENT.indd   605 28/07/2016   01:50:36 p.m.



606	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

res como Naoroji, R. C. Dutt o Prithwis Ray relativas a la ne- 
cesidad de poner al Estado al servicio del desarrollo socioeco-
nómico de la población india habían permanecido eclipsadas 
por la predominancia de un sentimiento de innato derecho de 
liderazgo de las élites respecto de las masas. Los liberales in- 
dios de finales del siglo xix daban por sentado su derecho de 
tutela sobre el resto de la población, lo cual interfería con la 
posibilidad de una reflexión sincera y sistemática sobre las je-
rarquías e inequidades en el seno de la sociedad india colonial. 
La crítica desarrollada por estos grupos estaba dirigida básica-
mente al funcionamiento y las políticas del Estado colonial, y 
dejaba fuera de su espectro a la sociedad india, la cual era vista 
como el dominio exclusivo de las élites nativas dominantes. En 
este sentido, es importante señalar que a pesar de la creciente 
sofisticación con la que se comenzaban a abordar temas rela-
cionados con la política económica del Estado colonial y con el 
deterioro de India, los debates llevados a cabo en los círculos de 
la intelligentsia nacionalista entre 1880 y 1910 respecto a la po- 
breza del país fueron llevados a cabo mayoritariamente al mar-
gen de un cuestionamiento respecto a las diferencias de casta. 
No obstante, sí hubo intentos, si bien aislados, por repensar el 
sistema de castas a la luz de algunas de las ideas defendidas por 
los radicales europeos de inclinaciones izquierdistas durante es- 
tos años. Abordaremos algunos de estos intentos en la siguiente 
sección.

Igualdad, pobreza y castas

A lo largo de las últimas décadas del siglo xix, algunos intelec- 
tuales indios comenzaron a interesarse por el contenido y las 
implicaciones del modelo de justicia social propuesto por radi- 
cales europeos de tendencias izquierdistas o socialistas. Durante 
esos años, sin embargo, el izquierdismo europeo era pensado 
en India principalmente en relación con el sistema de castas; o, 
mejor dicho, se recurría a las castas en un esfuerzo por pensar 
acerca de la creciente importancia de las ideas socialistas y de 
izquierda, y relacionarlas con la sociedad india. En las siguientes 
páginas exploraremos el origen de la ambigua relación de los 

0599-0622-KENT.indd   606 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 607

pensadores nacionalistas indios que reflexionaron sobre estos 
temas.

Antes de 1910 es posible distinguir dos acercamientos di- 
vergentes entre las ideas y los preceptos relacionados con el iz- 
quierdismo y el socialismo, y las castas. Por un lado, el sistema 
de castas era alabado por algunos autores como una forma más 
realista y orgánica de organización social para India; por otro, 
y en un periodo anterior, figuras como Bankim Chandra Chat- 
terjee abordaron la injusticia que permea los sistemas de los var- 
na y las jati, y destacaron el potencial revolucionario de algunas 
ideas provenientes de Occidente, entre las cuales se mencionaba 
explícitamente el socialismo, o se aludía a discusiones afines de 
igualdad y justicia social.

Al año siguiente de la publicación del tratado de Naoroji, 
Poverty of India, el pensador bengalí Bankim Chandra Chat-
terjee publicó un ensayo titulado Samya, en el que se hacía una 
fuerte denuncia de las injusticias inherentes al orden social de- 
fendido por el brahmanismo relativas a cuestiones de casta y gé- 
nero.13 Bankim fue un personaje crucial en la conformación del 
pensamiento nacionalista que emergió durante la segunda mi- 
tad del siglo xix a partir de la evolución y la adaptación de la 
agenda de reforma social defendida por organizaciones como 
el Brahmo Samaj. Chatterjee nació en el seno de una familia 
brahmín en 1838, y produjo una rica y variada obra escrita que 
sería de gran importancia para el desarrollo de diferentes co-
rrientes nacionalistas, incluido el radicalismo de tintes religiosos 
de miembros del Congreso, como Tilak, y las reflexiones poé- 
tico-políticas de Rabindranath Tagore. Al margen de la esfera 
de la política nacionalista, Bankim ha sido aclamado como “el 
verdadero creador de la novela bengalí, la prosa bengalí madura 
y seria, y el fundador de la crítica literaria y el periodismo [en 
Bengala]”.14 Más que ninguna otra figura de su tiempo, Chatter

13 Para este trabajo consulté la traducción al inglés del original bengalí realizada 
por M. K. Haldar y titulada: “Bankim on Equality”, la cual aparece editada en Bankim 
Chandra Chatterji y M. K. Haldar, Renaissance & Reaction in Nineteenth Century 
Bengal, Columbia, South Asia Books, 1977.

14 Tanika Sarkar, Hindu Wife, Hindu Nation. Community, Religion, and Cultural 
Nationalism, Bloomington, Indiana University Press, 2001, p. 135. “[T]he real maker 
of the Bengali novel, of mature and serious Bengali prose, and the founder of literary 
journalism and criticism”.

0599-0622-KENT.indd   607 28/07/2016   01:50:36 p.m.



608	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

jee estudió a fondo diversas corrientes del pensamiento occiden-
tal, entre las que destacan el utilitarismo británico defendido por 
Jeremy Bentham; asimismo, publicó numerosos estudios acer- 
ca de la literatura sánscrita clásica, y compiló comentarios de 
las escuelas de especulación metafísica hindú. Tanika Sarkar ha 
observado que su ensayo, Samya, puede ser leído como una tem- 
prana exploración y denuncia del modelo del homo hierarchicus 
de la sociedad brahmánica india;15 en efecto, el texto nos en- 
frenta a una fuerte crítica igualitaria del sistema de castas, que 
desaparecería de su obra posterior.

Bankim da inicio a su ensayo sobre la igualdad con la afirma-
ción de que la diversidad es un hecho innegable de la naturale- 
za, cuya existencia no puede ni debe ser puesta en duda. En su 
opinión, los hombres y las mujeres nacen dotados de diferentes 
capacidades y habilidades, que es lo que genera su identidad; 
sin embargo, pronto aborda el problema que será el centro de 
su argumentación a lo largo del texto; a saber, la división crea- 
da artificialmente entre hombres “grandes” y “pequeños”. Los 
cínicos, nos dice Bankim, proveen una explicación económica 
para esta división antinatural: el hombre pequeño lo es debido 
a su incapacidad para engañar, mientras que el hombre gran-
de lo es sólo gracias a la falsedad, el robo, o la capacidad de 
obtener beneficio del robo o la muerte de un ancestro, u otro 
tramposo.16 Conforme avanza el texto, Bankim elabora este 
planteamiento simplista y describe otro tipo de jerarquía y otra 
clase de “grandes hombres”:

Gopal Thakur está agobiado por el hecho de que su hija no esté casada, 
y debido a su agobio, va rogando de casa en casa. Incluso a pesar de ser 
un gran hombre. ¿Por qué? Porque Gopal es un brahmín. Tú eres un 
shudra, no importa lo grande que puedas ser, tendrás que tocar el polvo 
de mis pies. […] Gopal es pobre, iletrado, el peor ejemplo de humanidad, 
un pecador, y sin embargo es un gran hombre.17

15 Ibid., p. 154.
16 Chatterji y Haldar, Renaissance & Reaction in Nineteenth Century Bengal, op. 

cit., p. 150.
17 Idem. “Gopal Thakur is burdened with his unmarried daughter—and because 

he is burdened with his unmarried daughter he is begging from door to door. Even 
so he is a big man. Why, because Gopal is a Brahmin. You are a Sudra—however 
big a man you may be, you will have to take the dust of my feet. […] Gopal is poor, 
illiterate, a worse specimen of humanity, a sinner, yet he is a big man”.

0599-0622-KENT.indd   608 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 609

En Samya, la falta de equidad es descrita en términos de una 
herida social que necesita la acción de cirujanos sociales para 
ser curada. Bankim menciona a los revolucionarios franceses 
Robespierre y Danton como dos ejemplos de cirujanos socia- 
les, capaces de suplantar la diferencia artificial con la igualdad.18 
No obstante, estos cirujanos por sí solos no son suficientes; ne- 
cesitan ser guiados por alguien más, un avatar de la igualdad, de 
los cuales sólo tres han aparecido en la historia de la humanidad: 
el Buddha, Jesucristo y Rousseau. El primero apareció para sa- 
nar las inhumanas diferencias de casta institucionalizadas por el 
orden del dharma védico; el segundo, para eliminar la distinción 
entre maestro y esclavo sobre la cual se construyó el Imperio 
romano, y el tercero, para terminar con la separación entre cla- 
ses altas y bajas reinante en la Francia absolutista. Bankim se 
preocupa por distinguir a Rousseau de los primeros dos, pues 
afirma que mientras los primeros “predicaban la verdad sagra- 
da en la tierra”, él no es un mensajero de la “verdad pura y sin 
adulterar”, sino más bien un “mago de la palabra” y el padre de 
muchos hombres importantes —entre los que nombra a Prou-
dhon, uno de los padres del primer socialismo— y generador 
de valiosas ideas como la del “comunismo”, y las de “la tierra 
pertenece a todo” y lo “internacional”.19

En un capítulo subsecuente, Bankim considera la situación 
del campesino bengalí, hundido en una posición de sujeción y 
endeudamiento crónico respecto del zamindar (terrateniente); 
sin embargo, se cuida de generalizar. La miseria del campesino 
indio, afirma, no es solamente la culpa del zamindar, al cual se- 
ría injusto catalogar como un perpetuo explotador. Bankim 
ofrece otras explicaciones para la ancestral miseria de los cam- 
pesinos; una de ellas obedece a la ausencia de “ahorro social”, 
un concepto similar a la idea marxista de la plusvalía, que repre- 
senta, a los ojos de Bankim, el único camino para el progreso y 
la obtención del conocimiento.20 A través de un análisis histó-
rico notablemente parecido al desarrollado por Marx, Bankim 
explica la emergencia, mediante un mecanismo de acumulación 
de capital, de dos clases: una dedicada al trabajo y otra, al cono-

18 Ibid., p. 152.
19 Ibid., pp. 159-163.
20 Ibid., p. 177.

0599-0622-KENT.indd   609 28/07/2016   01:50:36 p.m.



610	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

cimiento. A continuación propone que tal distinción no debe 
ser necesariamente tomada como injuriosa para cualquiera de 
las clases, sino que puede, a la inversa, revelarse como benéfica, 
ya que presenta la posibilidad de organizar las diversas ocupa-
ciones necesarias para el mantenimiento de toda sociedad. El 
conflicto, no obstante, se hace inevitable cuando el incremento 
de la población es superior al incremento de la riqueza, como en 
el caso de India a lo largo del siglo xix:21 “Como resultado del 
avance de la civilización, los trabajadores indios comenzaron a 
llevar una vida miserable. La fertilidad de la tierra y el clima cá- 
lido […] las dos causas de [este] avance […] se tornaron las causas 
de las miserias del hombre común”.22

A pesar de que la fase inicial del origen de la miseria del 
“hombre común” es caracterizada por Bankim como el resul-
tado de una “ley natural”, a ésta le sigue la instauración de una 
ley “antinatural”, contenida en los shastra, y que sanciona la 
sujeción y opresión a los shudra por la clase intelectual, cuya ri- 
queza se ha incrementado a lo largo de los siglos hasta colocar- 
la en una posición de dominación justificada por el poder del 
ritual y el conocimiento. Este último paso cierra un círculo de 
desigualdad, formado por la “pobreza, la ignorancia y la escla- 
vitud”.23 Es la perpetuidad de este círculo precisamente lo que 
se encuentra en la raíz del atraso de India. Al hacer eco del 
proyecto del Brahmo Samaj y del pensamiento de figuras como 
Vidyasagar,24 Bankim vislumbra en la educación la única po-
sible salida de este círculo vicioso, e insiste en que la jerarquía 
de castas se encuentra en el fondo de la miseria de India; sin 
embargo, en sus conclusiones, remarca el estatus natural de las 
diferencias y la imposibilidad de llegar a un verdadero estado de 
igualdad.

Tanika Sarkar afirma que en Samya, Bankim señaló la posi- 
bilidad de una agenda y una voz que prometían ser las más vi- 
sionarias y más radicalmente humanitarias de entre las que ha- 

21 Ibid., p. 180.
22 Ibid., p. 183. “As a result with the rise of civilization, the Indian workers began 

to live a miserable life. The fertility of the land and the warm climate—the two reasons 
for the rise of civilization became the causes of the miseries of the common man”.

23 Ibid., p. 182.
24 Ibid., p. 202.

0599-0622-KENT.indd   610 28/07/2016   01:50:36 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 611

bían surgido hasta entonces entre la intelligentsia bengalí;25 no 
obstante, Bankim declaró más tarde sentirse arrepentido de ha- 
ber escrito Samya, y expresó opiniones más afines al nativismo 
hindú que a pensadores como Rousseau;26 de hecho, el proble- 
ma de las inequidades de casta y género desaparecieron prácti-
camente de su obra posterior. No obstante, Samya permanece 
como un documento importante y revelador para la historia de 
las ideas en India; en efecto, su tratamiento de las ideas políticas 
de Rousseau y su uso de ideas similares a las que se sitúan en el 
núcleo de la interpretación marxista son fascinantes; además, 
sus planteamientos preceden a los enfoques divergentes de Gan- 
dhi y Ambedkar. Por una parte, en Samya se observan rasgos de 
la posición defendida en años posteriores por Gandhi, según la 
cual la casta representa una categoría inherente al orden de la so- 
ciedad hindú. Al mismo tiempo, la mención del Buddha como 
uno de los tres avatares de la igualdad antecede a la insistencia 
del viejo Ambedkar en la conversión de la comunidad intocable 
al budismo, mientras que la insistencia de Bankim en la educa-
ción como el único medio de terminar con la injustica recuerda 
la enérgica propuesta de Ambedkar de “educar, educar, educar”.

En 1899, veinte años después de la publicación de Sam- 
ya, Swami Vivekananda (1864-1902) vincularía otra vez el pro-
blema de las castas a la reflexión en torno de la justicia social 
desarrollada por adeptos al socialismo y la izquierda en Europa. 
En marzo de 1899, en el marco de una reflexión acerca de los 
cambios sociales que se estaban gestando en India, Vivekananda 
lanzaba la siguiente pregunta:

¿Y dónde están aquellos a través de cuyo trabajo físico únicamente re- 
sultan posibles la influencia del brahmín, las proezas del kshatriya y la 
fortuna del vaishya? ¿Cuál es la historia de aquellos a quienes, siendo el 
verdadero cuerpo de la sociedad, se les designa en todo momento y en to- 
dos los países como de “nacimiento inferior”? ¿Para los que, en India, les 
ha sido prescrito el leve castigo: “Cortarle la lengua, arrancarle la piel” 
[…] los shudras, cuál es su destino en la vida?27

25 Sarkar, Hindu Wife, Hindu Nation, op. cit., p. 156.
26 Idem.
27 Swami Vivekananda, The Complete Works of Swami Vivekananda, Calcuta, 

Advaita Ashrama, 1992, vol. 4, p. 466. “And where are they through whose physical 
labour only [sic.] are possible the influence of the Brahmin, the prowess of the Ksha-

0599-0622-KENT.indd   611 28/07/2016   01:50:36 p.m.



612	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

Durante los últimos años de su vida, Vivekananda popula-
rizó la tradición del Vedanta y predicó una ambigua posición 
nacionalista que elaboraba y expandía el impulso de reforma 
de la sociedad hindú presente en los textos de Bankim y otros 
intelectuales bengalíes decimonónicos. En su comentario a las 
Leyes de Manu, Vivekananda expone su preocupación por la 
injusticia generada por el sistema de castas, y apunta a la ine- 
vitabilidad de su transformación por el bien de India. Dicha 
transformación, otra vez, ocurriría como resultado de la expan-
sión de la educación y los cambios propiciados por la dinámi- 
ca sociopolítica de Occidente.

Los shudras de otros países, al parecer, han comenzado a despertar; pe- 
ro carecen de la educación adecuada y conocen sólo el odio para los de 
su propia clase […] ¿De qué les sirve superar en número a las otras cla- 
ses por grandes márgenes? La unidad, mediante la cual diez hombres 
ostentan la fuerza de un millón, está aún lejos de los shudras; por ende, 
de acuerdo con la ley de la naturaleza, los shudras constituyen invaria-
blemente la raza sometida.
	 Pero hay esperanza. Con el poderoso paso del tiempo, los brahmín 
y las otras castas altas están siendo arrojadas al bajo estatus de los shu- 
dras, y ellos son elevados a rangos superiores.28

En sus escritos, Vivekananda no usa el término shudra en 
referencia al orden jerárquico y organicista promulgado por el 
sistema del varnashramadharma, sino para referirse a las masas 
empobrecidas y explotadas, no sólo de India sino del mundo en- 
tero. En su opinión, la posibilidad de una transformación social 
que acabara con la pobreza era posible y se hacía patente en 
las maneras en las que los shudras de todo el mundo parecían 

triya, and the fortune of the Vaishya? What is their history, who, being the real body 
of society, are designated at all times in all countries as ‘base-born’? For whom kind 
in India prescribed the mild punishment ‘Cut out his tongue, chop off his flesh’ […] 
the Shudras, what is their lot in life?”.

28 Ibid., pp. 466-467. “The Shudras of countries other than India have become, 
it seems, a little awake; but they are wanting in proper education and have only the 
mutual hatred of men of their own class—a trait common to Shudras. What avails it 
if they greatly outnumber the other classes? That unity, by which ten men collect the 
strength of a million, is yet far away from the Shudra; hence, according to the law of 
nature, the Shudras invariably form the subject race. But there is hope. In the mighty 
course of time, the Brahmin and the other higher castes, too, are being brought down 
to the lower status of the Shudras, and the Shudras are being raised to higher ranks”.

0599-0622-KENT.indd   612 28/07/2016   01:50:37 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 613

estar revolucionando el orden social establecido en su propio 
beneficio, y buscaban ser “elevados a rangos superiores”; sin 
embargo, crucialmente, el empoderamiento de los shudras no 
significaba un cambio en su naturaleza esencial o de su lugar en 
la sociedad; antes bien, representaba una revolución de clase 
en la cual es posible encontrar indicios del proyecto de la dic-
tadura del proletariado. De la vinculación entre la injusticia de 
las castas y la de la pobreza, Vivekananda extrae la predicción 
de una revolución social venidera que liberaría a los shudras a 
través de la potencia de las ideas del socialismo, el anarquismo 
e, incluso, el nihilismo:

No obstante, llegará el momento de la sublevación de la clase de los shu- 
dras, con todo y su naturaleza de shudras; es decir […] que llegará un mo-
mento en que los shudras de todos los países, con su naturaleza y hábitos 
innatos de shudras —sin convertirse en vaishyas o khsatriyas, sino como 
shudras— conquistarán la supremacía absoluta en todas las sociedades. 
[…el] socialismo, el narquismo, [el] nihilismo y otras sectas similares son 
la vanguardia de la revolución social que vendrá.29

El periodo de mayor actividad de Vivekananda tuvo lugar 
en la década de 1890, los años previos al levantamiento swadeshi, 
cuyo origen se situó en Bengala. Durante este tiempo, Viveka-
nanda permaneció ajeno a la actividad del Congreso y otros 
grupos políticos nacionalistas, y se concentró principalmente 
en la promoción de las virtudes de la espiritualidad, la metafísi- 
ca y los principios de la cultura sánscrita. No obstante, en sus 
reflexiones respecto de la injusticia cometida en contra de las 
castas bajas, y en su extrapolación de esta injusticia de varna 
a otros países en el mundo, es posible descubrir las formas en 
las que, durante las últimas décadas del siglo xix, la crítica a la 
pobreza creada por la política económica liberal del Imperio 
en India comenzaba a extenderse más allá del ámbito de la eco-
nomía —como sucedía en la teoría del drenaje de la riqueza— y 
a ser pensada en términos de la injusticia social que generaba.

29 Ibid., 477. “Yet a time will come when there will be the rising of the Shudra 
class, with their Shudra-hood; that is to say […] a time will come when the Shudras of 
every country with their inborn Shudra nature and habits—not becoming in essence 
Viashya or Kshatriya but remaining as Shudras—will gain absolute supremacy in every 
society. […] Socialism, Anarchism, Nihilism, and other like sects are the vanguard of 
the social revolution that is to follow”.

0599-0622-KENT.indd   613 28/07/2016   01:50:37 p.m.



614	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

En contraste con los argumentos de Vivekananda que rela- 
cionaban la injusticia del sistema de castas con el espectro de 
la revolución propagada por el socialismo, en los escritos del 
menos conocido Kailas Chandra Kanjilal encontramos un 
acercamiento más pragmático al problema de las castas. En su 
libro An Essay on the Poverty of India: Its Causes and Remedies, 
publicado en 1893, Kanjilal argumenta que la casta “en térmi-
nos estrictos […] no representa otra cosa que la clasificación de 
los trabajadores y los obreros”. La “clasificación” de las castas 
estaba,

[…] sin duda, calculada para mejorar las habilidades de los obreros, ya 
que los obliga a limitarse, generación tras generación, a su rama respec-
tiva de la industria, a pesar de que esto a menudo les causa sufrimiento 
cuando deja de haber demanda por su trabajo. El uso de la maquinaria 
y la importación de artículos extranjeros han dejado a la mayoría en el 
desempleo […] El resultado es que muchos […,] ya que deben sobrevi-
vir, se insertan en la sociedad, necesariamente cometiendo delitos de 
distinto tipo.30

El problema de la pobreza, sin embargo, no sólo afectaba 
a las castas o las clases bajas, sino que además permeaba toda 
la sociedad como resultado de las inequidades generadas por el 
Estado colonial. Kanjilal tenía una opinión positiva del Impe-
rio, marcada por su afinidad con la concepción hobbesiana del 
Estado. En su opinión, había que agradecer al Estado colonial 
por haber terminado con formas de anarquía en las que el miedo 
al vecino impedía la correcta inversión del capital, lo cual se 
transformaba en un obstáculo para la generación de riqueza. 
Según él, “la magia de la propiedad [privada, era capaz de con-
vertir] la arena en oro y la mera piedra en un jardín”.31 Kanjilal 

30 Kailas Chandra Kanjilal, An Essay on the Poverty of India: Its Causes and Reme-
dies, Hugli, Hari Dass Paul, 1893, pp. 3-4. “[S]trictly speaking […] is no other than a 
classification of workmen and labourers. This classification is, no doubt, calculated to 
improve the workmen’s skill, as it makes them confine themselves from generation 
to generation to their respective branches of industry but it often causes them much 
suffering when their works are no longer in demand or paying. The use of machinery 
and the importation of foreign articles have thrown most of them out of employment. 
[…] The result is that a lot of idle hands as they must live, is necessarily let loose upon 
society to do it mischief in various ways [sic.]”.

31 Ibid., p. 13. “[T]he magic of property (was capable of turning) sand into gold 
and a bleak stone into a garden”.

0599-0622-KENT.indd   614 28/07/2016   01:50:37 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 615

compartía la opinión de autores como Prithwis Chandra Ray 
y Romesh Dutt, quienes creían que el Estado debía ocuparse 
del manejo de la economía, la promoción de la industria local 
y la protección de los trabajadores y los pobres de India. Por 
otro lado, su opinión de las castas y la erradicación de la po-
breza era similar a la de Vivekananda, pero se estructuraba en 
mayor sintonía con los debates económicos de la época que 
con los preceptos de la cultura sánscrita. La casta, creía, “debía 
reorganizarse de acuerdo con principios […] liberales”. Lo que 
significaba, a grandes rasgos, que las castas no debían estar de- 
finidas por nacimiento, sino por el mérito:

Nosotros no apoyamos la anulación de las distinciones de casta y la 
mezcla imprudente en la sociedad. En las sociedades de todas las na-
cionalidades, tal y como se encuentran constituidas actualmente, debe 
haber aryas y sudras […] patricios y plebeyos, siempre que la educación 
[…] no se filtre hacia los estratos más bajos de la sociedad. La educa- 
ción y el valor moral, y no el mero accidente del nacimiento, deberían 
ser el estándar de la distinción de castas. Ni el principio de la hermandad 
universal que profesa simpatía respecto a objetos que no la merecen, ni 
la extrema tendencia […] que produce hábitos de exclusividad y enaje-
nación y el odio de todo lo nativo, son, a nuestro juicio, recomendables. 
Las pretensiones de las clases sacerdotales o brahmánicas, que esperan 
que todos se postren ante ellos y les ofrezcan obediencia servil, son 
altamente absurdas.32

Las inclinaciones de Kanjilal, claramente, no eran revolu
cionarias y, a diferencia de Vivekananda, nunca predijo un al- 
zamiento causado por la pobreza en India. Al mismo tiempo, 
y anticipándose a un argumento muy popular entre aquellos 
detractores de la política estatal de reservaciones basada en las 
castas y aplicada luego de las recomendaciones de la Comi-

32 Ibid., pp. 7-8. “We are not for doing away with caste distinctions and mixing 
society pell-mell. In the society of every nationality, constituted as it is at present, 
there must be Aryas and Sudras, […] Patricians and Plebeians so long as education, 
which is the common leveller, commencing from the higher orders, is not filtered 
down to the lowest stratum of society [sic.]. Education and moral worth, and not 
the mere accident of birth, should be the standard of caste-distinction. Neither the 
principle of universal brotherhood, professing sympathy towards objects not deserving 
of it, nor the extreme denationalising tendency producing habits of exclusiveness and 
estrangement, and hating everything native, recommends itself to our judgement. 
The pretensions of the Sacerdotal or Brahmanical class, expecting all other classes 
to postrate [sic.] themselves before and offer it servile obeisance, are highly absurd”.

0599-0622-KENT.indd   615 28/07/2016   01:50:37 p.m.



616	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

sión Mandal por el gobierno de V. P. Singh, en 1989, Kanjilal 
insistía en la necesidad de basar la distinción en el mérito de 
las personas y no en la pertenencia a una comunidad otorgada 
por nacimiento.

La tendencia crítica frente al esquema de las castas de la que 
participaron, aunque sólo fuera tímidamente, Bankim Chandra 
Chatterjee y Vivekananda tuvo su reverso en los escritos de au-
tores que defendían el orden de las varnas como una alternativa 
más realista y legítima que aquellos modelos de justicia social 
contenidos en las doctrinas occidentales, como el socialismo. 
Un ejemplo notable de esta tendencia aparece en el panfleto 
de Satish Chandra Gan, The Caste System of India. A Practical 
Form of Socialism, publicado en Dibrugarh, en 1907. En este 
texto, Gan reemplaza la utopía socialista de la igualdad social 
con lo que denomina el acercamiento pragmático del hindú a 
la naturaleza humana, “tal y como es y no como debería ser”.33 
En un esfuerzo por legitimar las jerarquías del sistema de castas 
y presentarlo como una alternativa a lo que concebía como la 
nebulosa propuesta socialista, Gan plantea lo siguiente:

[El] socialismo y el sistema de castas tratan de proveer para todos; aquél 
insiste en el principio de la justicia y éste, en el de la necesidad; aquél na- 
ce de un sentimiento de obligación, mientras que éste, de un interés por 
la existencia propia. La idea socialista es ciertamente más elevada, pe- 
ro la de la casta es en realidad más resistente. Aquélla es el resultado de 
la idea de la hermandad del hombre, mientras que ésta resulta de la unión 
orgánica de todas las cosas. El más grande logro del último siglo ha sido 
la abolición de la esclavitud. Lo cual sólo fue posible cuando se probó 
satisfactoriamente que respondía al interés del esclavista, y no meramente 
a su deber, acatarla.34

33 Satish Chandra Gan, The Caste System of India. A Practical Form of Socialism, 
Dibrugarh, s. e., 1907, p. 14.

34 Ibid., p. 13. Itálicas en el original. “[S]ocialism and the caste system try to make 
provision for everyone, the former insisting this as a matter of justice and the lat- 
ter as a necessity; the former from the sentiment of duty and the latter from the interest 
of self-existence. The socialistic idea is certainly higher but that of caste is certainly 
stronger. The former is the outcome of the idea of brotherhood of man, and the latter 
of that of organic union of all created things. The greatest achievement of the last 
century was the abolition of slavery. This was only found possible when it was proved 
to satisfaction that it was the interest of the slave owners and not simply his duty to 
do so”.

0599-0622-KENT.indd   616 28/07/2016   01:50:37 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 617

Según Gan, el socialismo, “tal y como fue expuesto en un 
inicio, era simplemente esto: toda la nación debía comportarse 
como una gran familia extensa hindú. Todo el ingreso indivi-
dual debía ser depositado en un tesoro común y distribuido 
de manera equitativa entre los miembros”.35 Esta armoniosa y 
jerárquica sociedad, resultado de la “unión orgánica de todas las 
cosas”, es descrita como el fruto de la evolución gradual de la 
civilización hindú a lo largo de miles de años, y alabada como 
una forma de organización inigualable.

El socialista, aunque bien intencionado, parece desear, debido a su po- 
ca experiencia, que este poderoso río de egoísmo, con su lodo, mugre, 
corrientes, remolinos y arenas movedizas […] algún día fluya ante él de 
tal manera que sea capaz de cruzarlo sin tener que quitarse las sandalias. 
El antiguo hindú, por otro lado, conocía bien lo fútil de tal expectativa, 
y estaba empeñado en el correcto desarrollo de la cabeza, los brazos y el 
cuerpo que le permitiría cruzar.36

El irónico y pragmático autor de este texto culpa al socia-
lismo y su doctrina de la lucha de clases de la destrucción del 
tejido social europeo. A pesar de haber sido escrito más de diez 
años antes de la popularización de la insistencia estratégica de 
Gandhi en la política de la no violencia, Gan basaba su rechazo 
al socialismo precisamente en el mismo cimiento usado por 
Gandhi para desprestigiar la praxis y la ideología de socialistas 
y comunistas indios durante la década de 1930. Ambos, Gan y 
Gandhi, veían en el antagonismo de clases una amenaza a la in- 
tegridad de la sociedad hindú y, por extensión, de la civiliza-
ción india. Al referirse a la organización socioeconómica de la 
sociedad en términos de la administración del “tesoro común” 
de una familia extendida hindú, Gan parece preceder a los ar- 

35 Ibid., p. 5. “[A]s it was expounded at first, was simply this: the whole na- 
tion was to form as if one big Hindoo joint family. The whole individual earning 
were to be deposited in a common treasury to be distributed equally between all the 
members”.

36 Ibid., pp. 20-21. “The socialist, though well intentioned with his short expe-
rience appear to hope that this powerful river of selfishness with its mud, dirt, eddies, 
whirl pools, quicksands (sic.) […] will one day flow past when he will be able to cross 
it with his slippers on. The ancient Hindoo, on the other hand, was well aware of 
the futility of such an expectation, and was bent on the proper development of the 
head arms body and feet (sic) to be able to swim across it”.

0599-0622-KENT.indd   617 28/07/2016   01:50:37 p.m.



618	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

gumentos de Gandhi acerca de la justicia económica. En ambos 
casos se supone la existencia implícita de un fiduciario37 capaz 
de promulgar la justicia en la distribución de los recursos. Gan- 
dhi lo describiría en los siguientes términos: “[El] hombre rico 
será respetado en la posesión de su riqueza, la cual usará de ma- 
nera razonable de acuerdo con sus necesidades personales, y 
sobre la cual actuará como el fiduciario para que el resto sea 
utilizado por la sociedad. Este argumento da por supuesta la 
honestidad del fiduciario”.38

En la primera sección se argumentó que el origen de las 
ideas sobre el papel del Estado en la regulación de la economía, 
la restricción del libre mercado y la promoción de la indus- 
tria india hallados en la obra de Naoroji y sus contemporáneos, 
y que más tarde se convertirían en planteamientos centrales del 
radicalismo nacionalista indio de principios del siglo xx, debe 
ser pensado como el resultado de la amplia crítica al liberalis-
mo económico del Estado colonial desarrollada a partir de la 
década de 1870. La segunda sección se enfocó en la discusión de 
un conjunto de ideas concernientes a la relación entre la pobre-
za, la casta y la igualdad llevada a cabo en las últimas décadas 
del siglo xix y primeras del xx. La intención principal en la se- 
gunda sección ha sido mostrar que, durante esas décadas, exis-
tieron reacciones encontradas acerca de la relevancia de las ideas 
radicales del proyecto, encabezado por las élites, de reforma de 
la sociedad india, muchas de las cuales se enfocaron en la casta 
como la categoría central para el análisis del problema de la 
justicia social. Por un lado, conocidos personajes como Vive- 
kananda y Bankim denunciaron las injusticias del sistema de 
castas, mientras que, por otro, autores de menor fama desarro- 
llaron argumentos que precedían a la postura gandhiana, y de- 
fendían el sistema de castas como una alternativa de organiza-
ción social más pragmática y eficiente que, además, aseguraba 
la supervivencia de la sociedad hindú. En este sentido, Satish 
Chandra Gan declaraba que aquellos hombres que denuncia- 

37 El término inglés usado por Gandhi es trustee.
38 M. K. Gandhi, “Equal Distribution”, Harijan, 25 de agosto de 1940. “(R)ich 

man will be left in possession of his wealth, of which he will use what he reasonably 
requires for his personal needs and will act as a trustee for the remainder to be used 
for society. In this argument honesty on the part of the trustee is assumed”.

0599-0622-KENT.indd   618 28/07/2016   01:50:37 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 619

ban el sistema de castas como maligno no hacían más que “reco- 
mendar la decapitación como la cura más segura para el dolor 
de cabeza”.39

Conclusiones: en contra del Estado, a favor de la sociedad

A partir de la primera década del siglo xx, el impulso nacionalis-
ta anticolonial en la India británica entró en una fase combativa 
identificada con el ideal del swadeshi y la exigencia inflexible 
del swaraj, o autogobierno. De las agitaciones y las campañas 
llevadas a cabo durante los primeros años del siglo emergieron 
los principales preceptos e ideales que fueron enarbolados por el 
programa de los sectores más radicales del Congreso Nacional 
Indio a partir de la década de 1920. En este programa fue de 
gran importancia la exigencia de la independencia inmediata, así 
como el uso de una retórica dirigida a la movilización popular 
de las masas y caracterizada por la defensa abstracta de idea- 
les de emancipación y revolución. En años posteriores, a partir 
de la creciente aceptación del marxismo entre ciertos secto- 
res del movimiento nacionalista, los argumentos centrales de 
la crítica decimonónica al liberalismo económico del imperio 
—relacionados con la denuncia del libre mercado y con el interés 
en responsabilizar al Estado por la organización del desarrollo 
económico y la defensa de la industria local— fueron retomados 
por una nueva generación de nacionalistas que se describieron 
a sí mismos como izquierdistas, entre los que destacan Jawa-
harlal Nehru, Subhas Chandra Bose y Jayaprakash Narayan. 
Los integrantes y los defensores de este impulso nacionalista 
vincularon la exigencia del autogobierno, o swaraj, con la idea 
de la autonomía de la sociedad india y su emancipación respecto 
al inflexible y explotador Estado colonial. Como resultado del 
antiestatismo ferviente de este nacionalismo anticolonial, durante 
las décadas de 1930 y 1940, estos sectores jóvenes del movimien-
to nacionalista desarrollaron un proyecto de transformación 
social basado en la superación del Estado colonial y la defensa 

39 Gan, The Caste System of India, op. cit., p. 5. “[R]ecommend decapitation as the 
surest cure for headache”.

0599-0622-KENT.indd   619 28/07/2016   01:50:37 p.m.



620	 estudios de asia y áfrica LI: 3, 2016

de un Estado nacional independiente, como el garante de un de- 
sarrollo socioeconómico incluyente.

Sin embargo, si bien esta nueva generación de nacionalistas 
indios adoptó y defendió los principales postulados de la crítica 
de las élites nacionalistas de finales del siglo xix, representadas 
por figuras como Dadabhai Naoroji o R. C. Dutt, también ex- 
tendieron la incapacidad de estas élites decimonónicas de cues- 
tionar efectivamente las inequidades dentro de la sociedad india. 
En este sentido, además de aceptar los postulados de la teoría del 
drenaje de la riqueza —desarrollada a partir de una robusta crí- 
tica al funcionamiento del Estado colonial que exigía su trans-
formación—, el nacionalismo radical indio de principios del 
siglo xx también adoptó una serie de posturas conservadoras 
relacionadas con la posibilidad de la transformación de la socie-
dad, cuya organización era concebida principalmente frente a la 
jerarquía de castas, defendida durante el siglo anterior. Así, es 
posible afirmar que el radicalismo del nacionalismo anticolonial 
indio a partir del movimiento swadeshi —que defendió diversos 
programas que iban desde el socialismo revolucionario hasta la 
sarvodaya gandhiana— representó un programa revolucionario 
sólo en términos antiimperialistas y respecto de la transforma-
ción de las estructuras del Estado, mientras que permaneció pro- 
fundamente conservador en su postura ante las jerarquías inter- 
nas de la sociedad india. v

Dirección institucional del autor:
King’s India Institute
King’s College, London
Strand, London
WC2R 2LS, United Kingdom
danielkentca @ gmail.com

Bibliografía

Chatterji, Bankim Chandra y M. K. Haldar, Renaissance & Reaction 
in Nineteenth Century Bengal, Columbia, South Asia Books, 1977.

Digby, William, “Prosperous” British India: A Revelation from Official 
Records, Londres, T. Fisher Unwin, 1901.

0599-0622-KENT.indd   620 28/07/2016   01:50:37 p.m.



kent: cruzar el río con las sandalias puestas:…	 621

Dutt, Romesh Chunder, India in the Victorian Age, Londres, Kegan 
Paul, 1904.

Dutt, Romesh Chunder, The Economic History of India under Early 
British Rule, Londres, Kegan Paul, 1902.

Gan, Satish Chandra, The Caste System of India. A Practical Form of 
Socialism, Dibrugarh, s. e., 1907.

Gandhi, M. K., “Equal Distribution”, Harijan, 25 de agosto de 1940.
Goswami, Manu, Producing India: From Colonial Economy to National 

Space, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 2004.
Kanjilal, Kailas Chandra, An Essay on the Poverty of India: Its Causes 

and Remedies, Hugli, Hari Dass Paul, 1893.
Naoroji, Dadabhai, Poverty of India, Londres, V. Brooks, Day and 

Son, 1878.
Ray, Prithwis Chandra, Indian Famines: Their Causes and Remedies, 

Calcuta, Cherry Press, 1901.
Ray, Prithwis Chandra, The Poverty Problem in India: Being a Dis-

sertation on the Causes and Remedies of Indian Poverty, Calcuta, 
Thacker, Spink, 1895.

Sarkar, Tanika, Hindu Wife, Hindu Nation. Community, Religion, 
and Cultural Nationalism, Bloomington, Indiana University 
Press, 2001.

Vivekananda, Swami, The Complete Works of Swami Vivekananda, 
Calcuta, Advaita Ashrama, 1992, vol. 4.

0599-0622-KENT.indd   621 28/07/2016   01:50:37 p.m.


