
518	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

observación final, información sobre armenios y moros en el 
tráfico sevillano… Aconsejo a los interesados en datos duros y 
en un nuevo panorama del sistema-mundo que acudan al libro, 
porque estoy convencido de que es un libro importante, útil 
mucho más allá del territorio que abarca y útil para quienes 
buscamos trazar una historia no eurocéntrica de América.

Hernán G. H. Taboada
Universidad Nacional Autónoma de México

David Gordon White, The Yoga Sutra of Patanjali. A Bio-
graphy, Princeton, Princeton University Press, 2014, 273 pp.

En formato de libro de bolsillo, The Yoga Sutra of Patanjali. 
A Biography es una manera de mostrar la historia de un título 
paradigmático de la filosofía y la religión hindú. En primera 
instancia, hablar de la “biografía” de un texto puede resultar sin 
duda extraño, pero justamente eso es lo que ofrece el libro de 
David G. White. En otras palabras: la finalidad de este libro no 
es examinar los contenidos de la legendaria obra del autor indio 
Patanjali, sino rastrear y reflexionar en torno de los devenires 
del texto, desde su concepción hasta su recepción en la época 
contemporánea. El volumen forma parte de la interesante serie 
preparada por la prensa de la Universidad de Princeton denomi- 
nada Lives of Great Religious Books, la cual ha publicado ya 
una docena de títulos.

Ya antes David White había colaborado con esta casa edi- 
torial, específicamente en la serie Princeton Readings in Reli-
gion, en la cual editó los volúmenes Tantra in Practice (2000) 
y Yoga in Practice (2011), ambos lecturas fundamentales para 
los especialistas. Aunque más reconocido en el ámbito de los 
estudios de hatha-yoga, alquimia y tantra, White emprende es- 
ta labor con seriedad y erudición innegables. A lo largo de tre- 
ce capítulos nos ofrece la vida y el alcance del Yoga Sutra. El 
autor comienza por situarnos en el contexto moderno ante una 
incógnita: ¿cómo se relaciona la cultura de las posturas de yoga 
con la celebridad del Yoga Sutra de Patanjali? De allí, hace un 

0493-0524-RESENAS.indd   518 06/04/2015   11:33:52



RESEÑAS	 519

repaso al ambiente en que el texto pudo haberse compuesto, a 
su vigencia durante el medievo indio y sus posteriores adapta-
ciones (y adopciones) por especialistas y autores occidentales, 
pero también por figuras religiosas indias modernas. El hilo 
conductor es sobre todo quiénes y cómo han leído e interpre-
tado el Yoga Sutra.

Uno de los puntos nodales acerca de la obra de Patanjali es 
que, contrario a lo que casi todo mundo piensa, su autoridad 
y fama no siempre fueron obvias pues padeció la desatención 
durante siglos, hasta que un orientalista inglés dio con él a 
comienzos del siglo xix (p. 16; passim). A partir de evidencias 
textuales, White sostiene que el periodo climático de la fama 
de Patanjali y de su Yoga Sutra fue entre los siglos x-xi, cuando 
se escribieron dos de los comentarios más reputados: el de Va-
chaspati Mishra y el del Rey Bhoja (p. 44); de hecho, el título 
mismo de la obra de Patanjali constituye un tema de debate, 
pues es muy probable que originalmente fuera Yoga Shastra 
(pp. 226-229). A primera vista, la premisa produce sorpresa y 
suspicacia, pero White se encarga de contar esta historia con su- 
mo cuidado.

Desde que se compuso, el Yoga Sutra ha sido interpreta-
do en particular por tres grupos: a) los comentadores indios 
clásicos, b) los especialistas modernos, y c) los miembros de la 
subcultura contemporánea del yoga. Los personajes que tra-
dicionalmente se conocen como “yoguis”, curiosamente, no 
han demostrado demasiado interés en comentar el Yoga Sutra 
(pp. 4-5). Resulta revelador que la perspectiva tradicional según 
la cual el texto de Patanjali se suscribe fielmente a la filosofía 
samkhya podría estar errada. Parece ser que dicha identificación 
deriva más del comentario más reputado sobre el Yoga Sutra 
que de la obra misma, donde el vocabulario típicamente sa-
mkhya es virtualmente inexistente (p. 11).

White también llama la atención sobre el hecho de que casi 
todos los maestros contemporáneos de yoga que en principio 
se suscriben al sistema de Patanjali, en realidad acusan una mi- 
rada sumamente sesgada, pues limitan su interpretación del yo- 
ga de Patanjali a 31 estrofas del total de 195 que componen el 
Yoga Sutra; a saber, las que describen la práctica de ocho partes 
(ashtanga yoga). Significativamente, los propios comentaristas 

0493-0524-RESENAS.indd   519 06/04/2015   11:33:52



520	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

sánscritos ejecutan también una exégesis parcial, pues justamen- 
te esas 31 estrofas son sobre las que menos glosas redactaron 
(pp. 33-34). Ni qué decir que estas “partes” o “miembros” —re-
lativas al control de la respiración, las posturas, la meditación, 
etc.— constituyen una buena parte de lo que actualmente conce- 
bimos como “esencia del yoga”. Claramente los exegetas, a lo 
largo de los siglos, han presentado facetas contrastantes del 
yoga de Patanjali, ora con acentos más monistas, ora más in- 
clinados al dualismo. Como demuestra White, a partir del si- 
glo xii la fama del texto y el autor decreció, aun cuando hubo 
algunos comentarios importantes en los siguientes siglos.

En el tercer capítulo se llega al momento del “redescubri-
miento” del Yoga Sutra, que fue más accidental que deliberado. 
Durante el siglo xviii, la presencia de la Compañía Británica de 
las Indias Orientales poco a poco comenzó a adquirir mayor 
control e influencia de la que había tenido o ambicionado en un 
principio. Al verse al mando de una extensión inmensa en el 
subcontinente indio, los británicos decidieron que la mejor 
forma de administrar la justicia era recurriendo a códigos 
legales ad hoc: la ley islámica para los musulmanes y los có-
digos hindúes para los hindúes; sin embargo, no tenían claro 
cuáles eran exactamente las fuentes hindúes a las que debían recu- 
rrir. Empezaron, pues, a apoyarse en letrados bengalíes y, 
más tarde, aprendieron la lengua sánscrita para poder, ellos 
mismos, traducir los textos relevantes, en particular a través 
de la Sociedad Asiática, fundada en 1784 (no en 1794, como 
erróneamente apunta White [p. 59]).

Uno de los miembros más activos de la Sociedad, Henry 
Thomas Colebrooke, comenzó a recopilar manuscritos y 
emprender estudios sobre ellos. Así, en 1823 publicó un im-
portante trabajo acerca de las filosofías samkhya y yoga y, de 
esta manera, hizo resucitar al texto de Patanjali (p. 60). Si bien 
el sistema de Patanjali era, para Colebrooke, más “místico y 
fanático” (p. 63), su estudio inauguró la fase moderna de la 
exégesis del Yoga Sutra. A finales del siglo xix e inicios del xx, 
de hecho, los orientalistas se dieron a la tarea de hallar pandits 
capaces de dilucidar el contenido del Yoga Sutra, pero tuvieron 
muchos problemas para encontrar a dichos especialistas indios 
(pp. 73-74), un hecho que refleja también la comparativamente 

0493-0524-RESENAS.indd   520 06/04/2015   11:33:52



RESEÑAS	 521

escasa existencia de manuscritos relacionados con el sistema de 
Patanjali (pp. 76-80).

El trabajo de Colebrooke también detonó el interés por 
abordar las filosofías de India en otras regiones, como Alema-
nia. Allí, tanto los simpatizantes del romanticismo y el orien-
talismo alemán (Max Müller y los hermanos Schlegel) como 
sus detractores (en particular, Hegel) recurrieron a la obra de 
Colebrooke (cap. 4). En parte por el “hallazgo” de Colebrooke 
y en parte por la reputación de la Bhagavad Gita, comenzó 
la carrera del yoga en el mundo contemporáneo de manera 
vertiginosa. En esta carrera participaron los orientalistas ya no 
sólo británicos, sino también de otras nacionalidades. Como se 
mencionó, los indólogos alemanes fueron importantes, pero de 
manera rápida, casi simultánea, se sucedieron varios exegetas 
a lo largo del siglo xix: Rajendralal Mitra (cap. 5), la Sociedad 
Teosófica (cap. 6) o Swami Vivekananda (cap. 7), por ejemplo. 
Como señala White, después de Colebrooke hubo una variada 
gama de filósofos, místicos y reformistas que hicieron uso del 
Yoga Sutra en función de sus propios intereses (p. 172).

La vida del yoga en el siglo xx contó con la participación im- 
portante de personajes como Paramahansa Yogananda, un indio 
que desde Estados Unidos de América redireccionó la tradición 
yóguica, y Swami Sivananda, quien propulsó un centro de yoga 
a los pies de los Himalaya (cap. 11). Ellos epitomizan la inter-
pretación desde la práctica y no desde la erudición académica. 
Si bien varios de los autores de fines del xix e inicios del xx 
hablaban más de raja yoga (Vivekananda) o de kriya yoga (P. 
Yogananda), sus incursiones motivaron, aunque sea por vía in-
directa, el interés por el yoga en general y también por el tantra.

Una vez más, los autores indios tendieron a ignorar el Yoga 
Sutra y fue un autor europeo quien retomó la tarea de estudiar 
y discernir diversas facetas de las tradiciones de yoga. Mircea 
Eliade, a partir de trabajo de campo y de consideraciones psi- 
coanalíticas, habló de un “yoga clásico”, del cual destacaba su va- 
lor soteriológico. A partir del trabajo ecléctico de Eliade, Jung, 
James H. Woods, Shri Purohit Swami o Krishnamacharya —el 
maestro del recién fallecido B. K. S. Iyengar— (cap. 12), sig-
nificativamente el imaginario e idealización del yoga alcanzó 
también la esfera literaria, en particular en poetas como W. B. 

0493-0524-RESENAS.indd   521 06/04/2015   11:33:52



522	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

Yeats o T. S. Eliot, quien de hecho estudió sánscrito en Harvard 
(pp. 190-95). Vale la pena mencionar que ambos literatos eran 
simpatizantes de la Sociedad Teosófica. Para un poco después 
de la mitad del siglo xx, el auge irrefrenable fue impulsado por 
la simpatía abierta hacia el yoga y hacia la figura de maharishi 
Mahesh Yogi por The Beatles.

Muchos nombres están involucrados en la “vida” del Yoga 
Sutra y del yoga a lo largo de la historia, pero sobre todo en los 
últimos 200 a 250 años. David White ha rastreado con rigor 
los eslabones posibles y, como resultado, nos ofrece un pano-
rama muy completo de la larga —y discontinua— historia del 
Yoga Sutra. Si por un lado resulta fascinante escrutar en las 
apropiaciones, reinvenciones y lecturas de comentadores indios 
y de otras nacionalidades (en o fuera de la academia), no me- 
nos interesante resultan las discusiones en torno de la identidad 
de Patanjali y la procedencia de su Yoga Sutra (cap. 13). Se tra- 
ta de una trayectoria muy sui géneris para un libro “clásico” 
que, pese a las intermitencias, forma una parte importante de 
la cultura global contemporánea.

Una peculiaridad del libro de White es que la bibliografía 
y las referencias bibliográficas no figuran en el volumen im-
preso, sino que deben consultarse en el portal de la Princeton 
University Press (press.princeton.edu/titles/10193.html). El 
libro únicamente proporciona notas y comentarios generales 
para acompañar cada capítulo, pero el autor o el editor decidió 
que las fuentes de ideas particulares, por alguna razón, estarían 
casi literalmente al margen del libro (en éste, de hecho, existen 
llamadas a esas referencias en los márgenes de varias páginas). 
El asunto se complica porque las referencias o notas vienen en 
un documento pdf, pero es necesario abrir un segundo archivo 
para consultar la bibliografía. No estoy seguro de que el expe-
rimento me convenza: resulta algo engorroso tener que abrir 
un explorador de Internet y dos ventanas para consultar las 
referencias y las obras, con lo cual la idea de libro de bolsillo 
deja de tener sentido.

Como sea, la organización capitular, los contenidos y la 
manera como White aborda el tema son muy atinados. El estilo 
del autor, además, agiliza la lectura y, pese a la terminología 
inevitable, la lectura no resulta tediosa ni abstrusa. Ciertamente, 

0493-0524-RESENAS.indd   522 06/04/2015   11:33:52



RESEÑAS	 523

el volumen contribuye a profundizar nuestro conocimiento 
acerca de un texto fundamental para comprender y repensar la 
relevancia y las vicisitudes de las tradiciones del yoga a lo largo 
de la historia. Un mérito especial es el interés que el autor otor-
ga a la relación exegética entre indios y occidentales, al tiempo 
que evita suscribirse a alguna forma de perenialismo. El libro 
posee muchas posibilidades de convertirse en una referencia 
obligada tanto para los especialistas en tradiciones y religiones 
indias, como para aquellos que simpatizan con la cultura del 
yoga y la practican fuera de la academia.

Adrián Muñoz
El Colegio de México

0493-0524-RESENAS.indd   523 06/04/2015   11:33:52


