518 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

observacién final, informacion sobre armenios y moros en el
trafico sevillano... Aconsejo a los interesados en datos duros y
en un nuevo panorama del sistema-mundo que acudan al libro,
porque estoy convencido de que es un libro importante, il
mucho mas alla del territorio que abarca y ttil para quienes
buscamos trazar una historia no eurocéntrica de América.

HerNAN G. H. TaBoADA
Universidad Nacional Auténoma de México

Davip GorpON WHITE, The Yoga Sutra of Patanjali. A Bio-
graphy, Princeton, Princeton University Press, 2014, 273 pp.

En formato de libro de bolsillo, 7he Yoga Sutra of Patanjali.
A Biography es una manera de mostrar la historia de un titulo
paradigmatico de la filosofia y la religion hindd. En primera
instancia, hablar de la “biografia” de un texto puede resultar sin
duda extrafio, pero justamente eso es lo que ofrece el libro de
David G. White. En otras palabras: la finalidad de este libro no
es examinar los contenidos de la legendaria obra del autor indio
Patanjali, sino rastrear y reflexionar en torno de los devenires
del texto, desde su concepcién hasta su recepcion en la época
contemporanea. El volumen forma parte de la interesante serie
preparada por la prensa de la Universidad de Princeton denomi-
nada Lives of Great Religious Books, la cual ha publicado ya
una docena de titulos.

Ya antes David White habia colaborado con esta casa edi-
torial, especificamente en la serie Princeton Readings in Reli-
gion, en la cual edit6 los volamenes Tantra in Practice (2000)
y Yoga in Practice (2011), ambos lecturas fundamentales para
los especialistas. Aunque mas reconocido en el ambito de los
estudios de hatha-yoga, alquimia y tantra, White emprende es-
ta labor con seriedad y erudicién innegables. A lo largo de tre-
ce capitulos nos ofrece la vida y el alcance del Yoga Sutra. El
autor comienza por situarnos en el contexto moderno ante una
incognita: ¢como se relaciona la cultura de las posturas de yoga
con la celebridad del Yoga Sutra de Patanjali? De alli, hace un



RESENAS 519

repaso al ambiente en que el texto pudo haberse compuesto, a
su vigencia durante el medievo indio y sus posteriores adapta-
ciones (y adopciones) por especialistas y autores occidentales,
pero también por figuras religiosas indias modernas. El hilo
conductor es sobre todo quiénes y coémo han leido e interpre-
tado el Yoga Sutra.

Uno de los puntos nodales acerca de la obra de Patanjali es
que, contrario a lo que casi todo mundo piensa, su autoridad
y fama no siempre fueron obvias pues padecié la desatencién
durante siglos, hasta que un orientalista inglés dio con él a
comienzos del siglo XiX (p. 16; passim). A partir de evidencias
textuales, White sostiene que el periodo climatico de la fama
de Patanjali y de su Yoga Sutra fue entre los siglos x-x1, cuando
se escribieron dos de los comentarios mas reputados: el de Va-
chaspati Mishra y el del Rey Bhoja (p. 44); de hecho, el titulo
mismo de la obra de Patanjali constituye un tema de debate,
pues es muy probable que originalmente fuera Yoga Shastra
(pp- 226-229). A primera vista, la premisa produce sorpresa y
suspicacia, pero White se encarga de contar esta historia con su-
mo cuidado.

Desde que se compuso, el Yoga Sutra ha sido interpreta-
do en particular por tres grupos: @) los comentadores indios
clasicos, ) los especialistas modernos, y ¢) los miembros de la
subcultura contemporanea del yoga. Los personajes que tra-
dicionalmente se conocen como “yoguis”, curiosamente, no
han demostrado demasiado interés en comentar el Yoga Sutra
(pp- 4-5). Resulta revelador que la perspectiva tradicional segin
la cual el texto de Patanjali se suscribe fielmente a la filosofia
samkhya podria estar errada. Parece ser que dicha identificacién
deriva mas del comentario mas reputado sobre el Yoga Sutra
que de la obra misma, donde el vocabulario tipicamente sa-
mkhya es virtualmente inexistente (p. 11).

White también llama la atencién sobre el hecho de que casi
todos los maestros contemporaneos de yoga que en principio
se suscriben al sistema de Patanjali, en realidad acusan una mi-
rada sumamente sesgada, pues limitan su interpretacion del yo-
ga de Patanjali a 31 estrofas del total de 195 que componen el
Yoga Sutra; a saber, las que describen la practica de ocho partes
(ashtanga yoga) Slgmﬁcatwamente los propios comentaristas



520 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

sanscritos ejecutan también una exégesis parcial, pues justamen-
te esas 31 estrofas son sobre las que menos glosas redactaron
(pp- 33-34). Ni qué decir que estas “partes” o “miembros” —re-
lativas al control de la respiracién, las posturas, la meditacion,
etc.— constituyen una buena parte de lo que actualmente conce-
bimos como “esencia del yoga”. Claramente los exegetas, a lo
largo de los siglos, han presentado facetas contrastantes del
yoga de Patanjali, ora con acentos mas monistas, ora mas in-
clinados al dualismo. Como demuestra White, a partir del si-
glo xir la fama del texto y el autor decrecid, aun cuando hubo
algunos comentarios importantes en los siguientes siglos.

En el tercer capitulo se llega al momento del “redescubri-
miento” del Yoga Sutra, que fue mas accidental que deliberado.
Durante el siglo xvi, la presencia de la Compaiiia Britanica de
las Indias Orientales poco a poco comenzé a adquirir mayor
control e influencia de la que habia tenido 0 ambicionado en un
principio. Al verse al mando de una extensién inmensa en el
subcontinente indio, los britanicos decidieron que la mejor
forma de administrar la justicia era recurriendo a codigos
legales ad hoc: la ley islamica para los musulmanes y los co-
digos hindues para los hinddes; sin embargo, no tenian claro
cuales eran exactamente las fuentes hindues a las que debian recu-
rrir. Empezaron, pues, a apoyarse en letrados bengalies y,
mas tarde, aprendieron la lengua sanscrita para poder, ellos
mismos, traduc1r los textos relevantes, en particular a través
de la Sociedad Asiatica, fundada en 1784 (no en 1794, como
erroneamente apunta White [p. 59]).

Uno de los miembros mas activos de la Sociedad, Henry
Thomas Colebrooke, comenz6 a recopilar manuscritos y
emprender estudios sobre ellos. Asi, en 1823 publicé un im-
portante trabajo acerca de las filosofias samkhya y yoga y, de
esta manera, hizo resucitar al texto de Patanjali (p. 60). Si bien
el sistema de Patanjali era, para Colebrooke, mas “mistico y
fanatico” (p. 63), su estudio inauguré la fase moderna de la
exégesis del Yoga Sutra. A finales del siglo X1x e inicios del xx,
de hecho, los orientalistas se dieron a la tarea de hallar pandits
capaces de dilucidar el contenido del Yoga Sutra, pero tuvieron
muchos problemas para encontrar a dichos especialistas indios
(pp- 73-74), un hecho que refleja también la comparativamente



RESENAS 521

escasa existencia de manuscritos relacionados con el sistema de
Patanjali (pp. 76-80).

El trabajo de Colebrooke también detoné el interés por
abordar las filosofias de India en otras regiones, como Alema-
nia. Alli, tanto los simpatizantes del romanticismo y el orien-
talismo aleman (Max Miiller y los hermanos Schlegel) como
sus detractores (en particular, Hegel) recurrieron a la obra de
Colebrooke (cap. 4). En parte por el “hallazgo” de Colebrooke
y en parte por la reputaciéon de la B/mgamd Gita, comenzd
la carrera del yoga en el mundo contemporaneo de manera
vertiginosa. En esta carrera participaron los orientalistas ya no
solo brltamcos sino también de otras nacionalidades. Como se
menciono, los mdologos alemanes fueron importantes, pero de
manera raplda casi simultanea, se sucedieron varios exegetas
a lo largo del siglo xrx: Rajendralal Mitra (cap. 5), la Sociedad
Teosofica (cap. 6) o Swami Vivekananda (cap. 7), por ejemplo.
Como sefiala White, después de Colebrooke hubo una variada
gama de filosofos, misticos y reformistas que hicieron uso del
Yoga Sutra en funcién de sus propios intereses (p. 172).

Lavida del yoga en el siglo xx cont6 con la participacion im-
portante de personajes como Paramahansa Yogananda, un indio
que desde Estados Unidos de América redirecciono la tradicion
yoguica, y Swami Sivananda, quien propulsé un centro de yoga
a los pies de los Hlmalaya (cap 11). Ellos epitomizan la inter-
pretacion desde la practica y no desde la erudicion académica.
Si bien Varios de los autores de fines del X1x e inicios del xx
hablaban mas de raja yoga (Vivekananda) o de kriya yoga (P.
Yogananda), sus incursiones motivaron, aunque sea por via in-
directa, el interés por el yoga en general y también por el tantra.

Una vez mas, los autores indios tendieron a ignorar el Yoga
Sutray fue un autor europeo quien retomo la tarea de estudiar
y discernir diversas facetas de las tradiciones de yoga. Mircea
Eliade, a partir de traba]o de campo y de consideraciones psi-
coanahtlcas, hablé de un “yoga clasico”, del cual destacaba su va-
lor soterioldgico. A partir del trabajo ecléctico de Eliade, Jung,
James H. Woods, Shri Purohit Swami o Krishnamacharya —el
maestro del recién fallecido B. K. S. Iyengar— (cap. 12), sig-
nificativamente el imaginario e idealizacion del yoga alcanzo
también la esfera literaria, en particular en poetas como W. B.



522 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

Yeats o T. S. Eliot, quien de hecho estudié sanscrito en Harvard
(pp- 190-95). Vale la pena mencionar que ambos literatos eran
simpatizantes de la Sociedad Teosofica. Para un poco después
de la mitad del siglo xx, el auge irrefrenable fue impulsado por
la simpatia abierta hacia el yoga y hacia la figura de maharishi
Mahesh Yogi por The Beatles.

Muchos nombres estan involucrados en la “vida” del Yoga
Sutra'y del yoga alo largo de la historia, pero sobre todo en los
Gltimos 200 a 250 afios. David White ha rastreado con rigor
los eslabones posibles y, como resultado, nos ofrece un pano-
rama muy completo de la larga —y discontinua— historia del
Yoga Sutra. Si por un lado resulta fascinante escrutar en las
apropiaciones, reinvenciones y lecturas de comentadores indios
y de otras nacionalidades (en o fuera de la academia), no me-
nos interesante resultan las discusiones en torno de la identidad
de Patanjali y la procedencia de su Yoga Sutra (cap. 13) Se tra-
ta de una trayectoria muy sui géneris para un libro “clasico”
que, pese a las intermitencias, forma una parte importante de
la cultura global contemporanea.

Una peculiaridad del libro de White es que la bibliograffa
y las referencias bibliograficas no figuran en el volumen im-
preso, sino que deben consultarse en el portal de la Princeton
University Press (press.princeton.edu/titles/10193.html). El
libro Gnicamente proporciona notas y comentarios generales
para acompaiiar cada capitulo, pero el autor o el editor decidi6
que las fuentes de ideas particulares, por alguna razon, estarian
casi literalmente al margen del libro (en éste, de hecho, existen
llamadas a esas referencias en los margenes de varias pagmas)
El asunto se complica porque las referencias o notas vienen en
un documento PDF, pero es necesario abrir un segundo archivo
para consultar la b1bhograf1a No estoy seguro de que el expe-
rimento me convenza: resulta algo engorroso tener que abrir
un explorador de Internet y dos ventanas para consultar las
referencias y las obras, con lo cual la idea de libro de bolsillo
deja de tener sentido.

Como sea, la organizacion capitular, los contenidos y la
manera como White aborda el tema son muy atinados. El estilo
del autor, ademas, agiliza la lectura y, pese a la terminologia
inevitable, la lectura no resulta tediosa ni abstrusa. Ciertamente,



RESENAS 523

el volumen contribuye a profundizar nuestro conocimiento
acerca de un texto fundamental para comprender y repensar la
relevancia y las vicisitudes de las tradiciones del yoga a lo largo
de la historia. Un mérito especial es el interés que el autor otor-
ga ala relacion exegeética entre indios y occidentales, al tiempo
que evita suscribirse a alguna forma de perenialismo. El libro
posee muchas posibilidades de convertirse en una referencia
obligada tanto para los especialistas en tradiciones y religiones
indias, como para aquellos que simpatizan con la cultura del
yoga vy la practican fuera de la academia.

ADRIAN MuNoOz
El Colegio de México



