Gandhi, Patel, nacionalismo anticolonial, nacionalismo hinda

OSCILACIONES
NACIONALISTAS: DEL ETHOS
GANDHIANO AL NACIONALISMO
HINDU EN LA TRAYECTORIA
POLITICA DE VALLABHBHAI PATEL

BEATRIZ MARTINEZ SAAVEDRA
E ISHITA BANERJEE
El Colegio de México

La filosoffa y la politica de Gandhi han sido objeto de analisis de
numerosos trabajos importantes. Este ensayo se propone ex-
plorar las ideas de Gandhi desde una perspectiva distinta; es
decir, alaluz de su percepcion y aprehension por Vallabhbhai
Patel (también conocido con el titulo de sardar Patel), un lider
importante del Partido Nacional del Congreso y uno de los
seguidores clave de Gandhi. Ambos, Gandhi y Patel, provenian
de Gujarat en India occidental, regiéon donde Patel le dio lide-
razgo alos movimientos inspirados por Gandhi. El propoésito es
examinar como las ideas y las practicas de Gandhi se prestaban
adistintas y contradictorias aprehensmnes y aphcac1ones Silos
seguidores subalternos de Gandhi crefan en su coraje asi como
en sus poderes magicos y milagrosos y lo convirtieron en el
mahatma,' Vallabhbhai Patel aplico la mezcla de lo religioso y
lo politico en el pensamiento de Gandhi a la retorica del na-
cionalismo (cultural) hindd; algo a lo que Gandhi siempre se
opuso.

Este articulo procedera en dos pasos. Primero, destacara
someramente los elementos importantes en las ideas y las prac-

Este articulo fue recibido por la direccién de la revista el 7 de enero de 2014 y
aceptado para su publicacién el 4 de febrero de 2014.

! Shahid Amin, “Gandhi como Mahatma: Distrito de Gorakhpur, UP Oriental,
1921-1922”, en Saurabh Dube (coord.), Pasados poscoloniales. Coleccidn de ensayos sobre la
nueva bistoriay etnografia de la India, México, El Colegio de México, 1999, pp. 345-401.

[285]



286 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

ticas politicas y la filosofia de Gandhi, para luego desentrafiar
cémo se prestaban a distintas percepciones. Segundo, se con-
centrara en el nacionalismo hindt en general y en la figura de
Vallabhbhai Patel en particular, en un intento por entender la
interrelaci6n de la lucha nacionalista india por la independencia
del gobierno colonial y sus corrientes nacionalistas hinddes,
representadas por Gandhi y Patel respectivamente. En lugar
de ofrecer una discusién detallada de la lucha nacionalista, el
articulo se referira a ella como el contexto en el cual las ideas
y las politicas de Gandhi y Patel fueron desarrolladas e imple-
mentadas.

Sin entrar al analisis de las concepciones de nacion y nacio-
nalismo, indicaremos solamente una caracteristica del naciona-
lismo que tiene suma importancia en el tema de este articulo. El
nacionalismo, se ha sefialado, tiene vinculos con dos tendencias
intelectuales distintas, incluso algunas veces opuestas: por un
lado, abreva de la herencia del liberalismo y el secularismo e
intenta establecer un sistema de gobierno basado en la autode-
terminacion sin distincién de clase, credo o color; por otro la-
do, esta intimamente ligado al “sistema de significados politi-
cos” asociados con simbolos de la “comunidad”.? Tales simbolos
pueden ser de religion, casta, region o lenguaje. Pero la expre-
si6n habitual de comunidad implica una “comunalidad” perci-
bida, una comunalidad con el potencial de transformar a una
diversidad de personas en un cuerpo colectivo.

Ademas, como los simbolos no tienen significado intrinse-
co sino que funcionan como algo que ayuda a la gente a “crear
sentido”,> promueven esta percepcion de comunalidad en
formas discretas; por lo tanto, no es dificil entender que pue-
de recurrirse facilmente a la “religion” como un medio para
crear la “comunalidad” que pueda forjar una comunidad. Este
articulo tocara la percepcion de Gandhi acerca de la sociedad
india y sus practicas para crear una comunalidad —el hecho
de que aceptara la diferencia pero que esta comunalidad no se
basara en la distinci6n entre religién o region— y rastreara las
transformaciones que Patel hacia del colectivo “hindd”.

2Burton Stein, A History of India, Sussex, Willey-Blackwell, 2010, p. 274.
3 Anthony P. Cohen, The Symbolic Construction of Community, Londres, Rout-
ledge, 1989, p. 16.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 287
La politica de Gandhi

Gandhi ofrece un ejemplo ilustrativo del pensamiento que
considera la inseparabilidad de lo religioso y lo politico. “Politi-
casin moral”, declard, tiene que ser evitada. “[N]o la religién de
los superst1c1osos y los ciegos”, aclaro, ni una religién que odia
y rifie, sino una religion de tolerancia universal 4 Su idea de swa
(proplo) raj (autogobierno) y su herramienta para alcanzar este
verdadero autogobierno, satyagraba (fuerza espiritual), estaban
basados en la moral. Su muy discutido trabajo Hind Swaraj
pone mucha atencion al dharma, que para Gandhi consistia “no
en la religion hind(, mahometana o zoroastriana”, sino en la re-
ligion que esta dentro o sostiene a todas las religiones.’ Para él,
la civilizaciéon moderna estaba haciendo a India “irreligiosa”, tal
como habia hecho irreligiosa a Gran Bretafia.

Para Gandhi, los significados de swaraj de ninguna manera
se referian a la mera emancipacion del aparato colonial; evoca-
ban una libertad que s6lo podia alcanzarse “a través del gobier-
no ético del ser y la practica rigurosa de la autodisciplina en la
busqueda por la verdad”.® Gandhi no equiparaba el autogobier-
no con la independencia o con el fin del imperio; esto le hacia
“concordar extrafiamente” con el imperio.” Para Gandhi, swaraj
tenia estrechos vinculos con ahimsa (no violencia) y satyagraha
(fuerza espiritual). El anhelo y la insistencia (¢graha) por satya
(verdad), que es constitutiva del ser, “resalta la naturaleza acti-
vadelano violencia”.* Mientras que Gandhi como lider del Con-
greso Nacional indio defendia el “swaraj politico”, también
insistia en que el otro swaraj solo podia ser alcanzado por medio

*Gandhi, “May God Help”, Young India, 24 de noviembre de 1924, citado en
Ajay Skaria, “La religién de Gandhi”, en Saurabh Dube e Ishita Banerjee (coords.),
Otras modernidades: historias, culturas, identidades, México, El Colegio de México,
2011, p. 161.

*M. K. Gandhi, Hind Swaraj or Indian Home Rule, Ahmedabad, Navajivan
Publishing House, 1938, capitulo 8.

¢Tim Pratt y James Vernon, “Appeal from This Fiery Bed...”: The Colonial
Politics of Gandhi’s Fasts and their Metropolitan Reception”, Journal of British Studies,
vol. 44, num. 1, 2005, p. 95.

7Uday S. Mehta, “Patience, Inwardness, and Self-Knowledge in Gandhi’s Hind
Swaraj”, Public Culture, vol. 23, nim. 2, 2003, p. 425.

§ Ajay Skaria, “Immeasurable Equality: Gandhi and the Gift of Religion”,
manuscrito inédito.



288 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

de satyagraha. Este swaraj no era inicamente diferente, sino
opuesto al “swaraj politico”. El swaraj politico s6lo proporcio-
naba el pretexto o punto de partida para el otro swaraj.

Satyagraha, por su parte, fue concebido como dharma, reli-
gion, fe, moral y ética. En los escritos de Gandhi, dbarma pro-
pugna por la igualdad con el inferior, igualdad que no hace del
inferior un superior; una igualdad alcanzada por medio de una
genuina renuncia de st mismo, una igualdad condicionada/pre-
cedida por el amor, la humildad y el respeto mutuo. Esta renun-
cia voluntaria posibilitaba una resistencia diferente a la domi-
nacion, en la que la renuncia misma se convertia en un modo
de rechazar la subordinacién, “de dar y recibir una libertad Y
una igualdad que estan latentes en el acto mismo de renunciar”.’
En este sentido, los satyagrahbi (los que practlcan el satyagraha)
no necesitan tomar las armas; al promulgar la “renuncia (o su-
misi6n) sin subordinacién” abandonan Ia libertad inherente al
ejercicio cotidiano de soberania, y ese abandono a su vez abre
otra libertad. Cuando ellos se rinden, los satyagrabi entregan
al otro sélo sus diferencias respecto del otro; de este modo, “
trastocan a si mismos y al otro; este trastorno es swara;”.'° Al
mismo tiempo, sentia que el imperio y la civilizacién entur-
biaban la posibilidad de desarrollar el autoconocimiento que
habia de hacer posible el autogobierno.

Lo que subyace en el fondo de la nocion moralizadora de
nacion de Gandhi es la creencia de que India podia ser libre so-
lo cuando sus individuos hubieran sucumbido a la bsqueda
por la verdad y la no violencia (ahimsa) y se reformaran y
aceptaran el sarvodaya (servicio incondicional-desinteresado).
Solo entonces la satyagraha (fuerza espiritual), “el arma fuerte”
de Gandhi, seria efectiva como forma de lucha. Un auténtico
satyagrahi tenia que ser puro y saludable de cuerpo y mente;
tendrla control total sobre sus sentidos, su pasién y su “luju-
ria”, y se comprometeria en la busqueda de la verdad, lo cual
marcaria el camino hacia swaraj.

Por lo tanto, queda claro que el vocabulario politico de
Gandhi estaba imbuido de simbolos religiosos: votos, promesas

9 Idem.
1 Idem.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 289

y juramentos tenian un lugar importante en sus escritos y en
sus practicas de la politica. Al mismo tiempo, tal afirmacion
de politica religiosa iba de la mano con una afirmaciéon del
secularismo. La idea de nacién de Gandhi era inclusiva, y lo
que él llamaba religion en realidad puede ser leido como “ética
en el mas amplio e inclusivo sentido de la palabra”.!! La insis-
tencia de Gandhi en que no podia haber “ninguna politica sin
religién” era una “poderosa forma de apropiacion de valores
éticos para fundamentar la politica”.?

Un analisis temprano del encanto de Gandhi habia in-
dicado que su “perceptiva vision de la estructura de la socie-
dad en India”, junto con “una profunda percepcién de las
lealtades sociales del individuo y cémo éstas pueden ser in-
vocadas a la accion politica”, estaban en el centro del éxito
de Gandhi.”® Mientras que lideres nacionalistas que precedie-
ron a Gandhi asumieron la existencia de una sociedad politica
homogénea, que constrefifa sus esfuerzos para organizar un
movimiento pol1t1co de masas, Gandhl de una manera que
llama la atencion, compartia La visién de los administrado-
res britanicos de que India era una vaga constelacion de clases,
comunidades y grupos religiosos. Sin embargo, en lugar de
tomar esto como una desventaja de la sociedad politica, él,
de manera efectiva, apel6 a las lealtades de distintos grupos y trajo
consigo una movilizacién de masas sin paralelo en la historia de
India."*

Gandhi, como un lider politico, argumenta Partha Chat-
terjee, provenia no “de lo razonable de su programa”, sino
de “reivindicaciones morales de valor personal y sacrificio y
una patente fidelidad a la verdad”. Tales reivindicaciones le
conferian la total lealtad de su gente," y sobre la base de estas
reivindicaciones morales Gandhi llamo a las personas repeti-
damente a hacer votos, promesas y juramentos (vrats y yama-

" Skaria, “La religion de Gandhi”, op. cit., p. 166.

2 Idem.

B Ravinder Kumar, “Class, Community or Nation? Gandhi’s Quest for a Popular
Consensus in India”, Modern Asian Studies, vol. 3, nim. 4, 1969, p. 361.

Y Idem.

1> Partha Chatterjee, “Gandhi and the Critique of Civil Society”, en Ranajit Guha
(ed.), Subaltern Studies m: Writings on South Asian History and Society, Nueva Delhi,
Oxford University Press, 1984, p. 188.



290 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

niyamas) durante cada una de sus campafias. Dbarma, o la re-
ligion, supone el cumplimiento del voto o las promesas o “la
conversion de ser humano en un animal que hace promesas;
en una figura que se distingue por la repeticion y el retorno”.'®
Con esta breve explicacion de la filosofia y la politica de Gan-
dhi, pasemos a Gujarat, tierra natal de Gandhi, y a su mas
importante discipulo ahi, Vallabhbhai Patel.

Vallabhbhai y la lucha nacionalista en Gujarat

Los estudios sobre Vallabhbhai Patel han oscilado entre algunas
tendencias bien definidas; por un lado, estan las exploraciones
de su lucha anticolonial y la organizacion de las satyagrabas o
campafias nacionalistas en el marco del liderazgo de Gandhi;
igualmente, estan los estudios que poseen un tono laudatorio, al
evaluar a Patel como un héroe nacional.” En esta perspectiva, el
desemperio de Vallabhbhai es observado ala luz de su llamado
alaunidad de hindtes y musulmanes hacia finales de la década
de 1930y, también, de su exitosa gestién en el acceso a India de
los estados principados luego de la particion.

En contraste, al otro lado del espectro estan los analisis
que lo etiquetan como un nacionalista hinda equiparable a los
idedlogos mas recalcitrantes de esta corriente; en particular,
por su actitud antiislamica en la década de 1940.%8 Si bien tales
aspectos son facetas en la postura ideoldgica de Vallabhbhai,
es necesario dilucidar las discontinuidades siguiendo el periplo
de su actuacion politica, porque la identidad de Patel se vio
transfigurada por el devenir historico, que molded las transfor-
maciones que se registraron en el 1nﬂuyente politico."”

16 Skaria, “La religién de Gandhi”, op. cit., p. 160.

VBalraj Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabbbhai Patel, Mumbai, Indus
Source Book, 2007.

18 Parita Mukta, “On The Political Culture of Authoritarianism”, en Ghanshyam
Shah, Mario Rutten y Hein Streefkerk (eds.), Development and Deprivation in Gujarat,
Nueva Delhi-Thousand Oaks, Sage Publications, 2002, pp. 59-73.

Y Estudios recientes han prestado mayor atencion a la postura politica cambiante
de Vallabhbhai Patel en virtud de los acontecimientos, que le hacian reformular sus
estrategias politicas. Véase Arafaat Valiani, Militant Publics in India. Physical Culture
and Violence in the Making of a Modern Polity, Nueva York, Palgrave-Macmillan, 2011.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 291

Para ubicarlo en su justa dimension, contamos con vola-
menes que recopilan diversos documentos del personaje; por
ejemplo, sus cartas y algunos de sus discursos. Asimismo, las
notas periodisticas que describen sus actividades también son
relevantes en la reconstruccion histérica de Patel. Por otro
lado, los documentos de archivo utilizados, como los reportes
confidenciales del gobierno sobre organizaciones e individuos
que podian representar algin inconveniente para la paz social,
arrojan mucha luz sobre la evolucién ideoldgica del politico. En
conjunto, los textos recopilados y los explorados en el archivo
integran un nutrido corpus que nos aproxima de manera directa
a su pensamiento y transformacmn

Vallabhbhai Patel nacio en el pequefio poblado de Nadiad,
en 1875, y fue educado en el seno de una familia patidar de
Charotar. Los patidar o patel eran un grupo dominante que
disfrutaban de importante influencia politica; por ejemplo, a
veces fungian como matadars, es decir, los que recolectaban
la renta en su linaje, lo cual les permitia tener dominio sobre
los campesinos mas pobres.?® De los patidar se dice que eran
reconocidos por su independencia y liderazgo pero también
que a veces podian ser arrogantes y tener cierto sentido de
superioridad frente a otras comunidades.!

Vallabhbhai se formé en leyes y litigd en Godhra y Borsad
junto con su hermano mayor, Vithalbhai Patel, y aunque habia
logrado reunir dinero para ir a Londres a estudiar, cedi6 a su
hermano el privilegio de ir primero. Posteriormente, com-
pleto su formacién en Londres, de 1910 a 1913, y a su regreso
ejerci6 en Ahmedabad en vez de Bombay, que era una ciudad
mas lucrativa. Como consejero municipal de Ahmedabad de
1917 a 1922, Vallabhbhai ya desafiaba a la autoridad britanica
encarnada en John Shillidy, el comisionado municipal brita-
nico, de quien se que]aba por su comportamiento incivilizado
y sus actos de corrupcién.

El nacionalismo que Vallabhbhai Patel desarrollo por esos
afios era de tipo anticolonial, y se sintetizaba en su idea de que

®David Hardiman, Peasant Nationalists of Gujarat. Kheda District 1917-1934,
Delhi, Oxford University Press, 1981, p. 37.

2 Rajmohan Gandhi, Patel. A Life, Ahmedabad, Navajivan Publishing House,
1990, p. 4.



292 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

el régimen colonial en “India [era] un jardin de esclavos: algu-
nos eran grandes, otros pequeiios, algunos valientes pero todos
son esclavos”.?2 De este modo, Patel admiraba la actitud desa-
fiante hacia los oficiales britanicos y fue esta cualidad que apre-
ci6 en Gandhi lo que le hizo allegarse a él.

A partir del regreso de Gandhi de Sudafrica y su llegada a
Ahmedabad en 1915, Gujarat adquiri6 una posicién prepon-
derante en la lucha nacional. Vallabhbhai mostré su cercania
a Gandhi al organizar campafias que siguieron el método desa-
rrollado por su mentor —es decir, la satyagraha— en Kheda en
1918, Borsad en 1923, y Bardoli en 1928, antes y después del
movimiento de No Cooperacion Califato de 1921-1922, lide-
rado por Gandhi y el Congreso. Estas campafias identificaban
al régimen britanico como el objetivo que debia vencerse en
la lucha nacional, aunque, para Gandhi, como se ha referido,
swaraj no era un simple autogobierno basado en la liberacién
del régimen colonial sino una liberacién sustentada en una
base ética.

Vallabhbhai Patel fungié como el brazo derecho de Gandhi
en las campaiias que realiz6 en su natal Gujarat y adquiri6 un
gran estatus como luchador social.?> Merece la pena detener-
se en los términos en que Patel emprendio estas campafias, pues
en las tres satyagrahas se perfilé como un gran organizador de
masas con la habilidad para motivar o presmnar a los campe-
sinos y afianzar la solidaridad con su causa.?*

En la articulacién de las satyagrabas, Gandhi representaba
la autoridad moral y sardar Patel, el brazo fuerte.”® En otras
palabras, en el binomio Gandhi-Vallabhbhai, el primero pro-
porcionaba una dimension ética a las campaiias, y el segundo
aplicaba métodos severos para lograr involucrar a los diversos

22 Archivo Estatal de Maharashtra (aEm), Home Department Special Branch
(1DSB), exp. 800(98), 1935, p. 77: “Copy of the Confidential Report dated 5/1/35 del
S.H. S.I.S.S. Mankad, Ahmedabad. Activities of Vallabhbhai Patel in Gujarat after
his release from jail in July 1934”.

3 Idem.

% En este sentido, Gandhi consideraba a Vallabhbhai un buen “agitador”. Carta
de Gandhi a Mahadev Desai, 22 de septiembre de 1929. M. K. Gandhi, The Collected
Works of Mahatma Gandhi, Nueva Delhi, Ministry of Information & Broadcasting,
Government of India, 1970, p. 453.

% Howard Spodek, “Sardar Vallabhbhai Patel at 100, Economic Political Weekly,
vol. 10, ntim. 50, 1975, p. 1928.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 293

sectores aunque mostraran cierta renuencia; métodos que por
coercitivos no se cefifan ciertamente al codlgo gandhiano. En
esta tesitura tuvo una gran autonomia para actuar COmo mejor
consideraba que podia consolidarse el apoyo de los grupos
sociales. Proveniente de un contexto patidar en que los miem-
bros estaban habituados a ejercer cierta dominacién sobre gru-
pos mas vulnerables, Vallabhbhai utilizé técnicas de presion co-
mo el boicot y el ostracismo a los miembros de la casta que no
cooperaban Gandhi discrepaba con ejercer alglin tipo de pre-
31on social en las satyagrahas pues esto no coincidia con su no-
cion de abimsa o no violencia.

En claro contraste, la vision de ahimsa del sardar era un
tanto ambigua porque «4] mismo no estaba seguro de ser un par-
tidario de ahimsa” ** Para Vallabhbhai, “la no violencia no signi-
fica debilidad o timidez. Debia haber determinacién y valentia
en la no violencia y a nosotros nos falta mucho en este sen-
tido”.” Sus métodos mas militantes de movilizacion politica
privilegiaban el compromiso de tomar acciones en la practica.®
Congruente con su percepcion, la fuerte presion psicologica
y social e]erc1da sobre los campesinos para forzarlos a unirse a
las camparias era necesaria en la lucha nacional por un ideal mas
elevado; asimismo, consideraba que la presente condicion de
los campesinos era en mucho su responsabilidad al ser omisos
en luchar por lo que les correspondia. Asi, Patel expresaba: “La
raz6n de [la] pobreza [de los campesinos] es que no conocen su
patria. Han perdido el verdadero heroismo [...] El verdadero
espiritu Rajput esta extinto y se ha ido”.” Esto implicaba que
la no violencia no debia usarse como pretexto para someter-
se; una idea casi completamente opuesta a la de Gandhi, de
“sumision sin subordinacion”. En efecto, Vallabhbhai parecia
estar de acuerdo con la idea de estar fisicamente preparados
para oponerse a los enemigos. La proliferacion de dklmdas o
gimnasios durante este periodo evidenciaba la conviccion entre

% Gandhi, Parel. A Life, op. cit., p. 70.

7 AEM, HDsB, exp. 800(98), 1935, op. cit.

2 Valiani, Militant Publics in India, op. cit., p. 146.

¥ Oficina de Registros de Baroda (orB), Confidential Documents (cp), Huzur
Political Office (HpPO), folder 5, exp. 130: “English abstract of the speech delivered
by Mr. Vallabhbhai J. Patel at Kurai in the Karjan taluka on 30-11-1937. Speeches
delivered by political agitators”.



294 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

diversos sectores de desarrollar la capacidad fisica que rindiera
sus frutos en la accion.

En este sentido, uno de los akbadas mas célebres fue el del
profesor Manekrao, en Baroda,*® en el que no sé6lo se impartia
educacion fisicay “defensa” personal sino que también se presta-
ba para que politicos extremistas, que visitaban Gujarat, dieran
discursos sobre el nacionalismo.” Vallabhbhai Patel también
estuvo entre los conferencistas del akhada de Manekrao, pero
fueron miembros de la Hindu Mahasabha —organizacién que
promovia los valores culturales hinddes— quienes persistieron
en la tarea de establecer akbadas en diversas partes de Gujarat
con el fin de terminar con la supuesta emasculacién hindd, que
los tenia subyugados a britanicos y musulmanes. La prolife-
racion de los a/ebadas fue un hecho reprobado por el gandhis-
mo, que lo veia como un franco alejamiento de la filosofia de
la no violencia. Vallabhbhai, en contraste, no refirid estar en
desacuerdo con las actividades de tales centros y, mas aun,
asistio a ellos durante sus campafias politicas.

Comunidad, “comunalidad” y distintas connotaciones
de swaraj

La idea de Vallabhbhai de unidad comunitaria ha sido un as-
pecto polémico en su trayectoria politica. Si bien Vallabhbhai
hacia en sus campafias un llamado general a unirse a la lucha
nacional, los musulmanes no se sentian muy identificados con
una retorica fundamentalmente hindu. En este sentido, aunque
varios autores han destacado el esfuerzo del sardar por unificar
a las comunidades,* lo cierto es que para €l no era un asunto
imperativo; de hecho, para Patel, la unidad comunitaria era un
aspecto mas bien marginal en su discurso politico en el periodo

30 OrB, cD, HPO, Catdlogo de la Oficina de Registros de Baroda 21, exp. 36, p. 3:
“Jummadada Gymnastic Institute of Mankekrao”.

3 Por ejemplo, Savarkar, el fundador de la ideologia excluyente del Hindutva,
estuvo ahi. HPO, cD, ORB, félder 6, exp. 140, p. 294: “Confidential fortnightly report
for the period ending 26™ April 1946. Fortnightly confidential reports from 12
August 1945-48”.

32Rafiq Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims. An Analysis of bis Relations
with Muslims before and after India’s Partition, Bombay, Bharatiya Vidya Bhavan, 1996.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 295

de las satyagrahbas, pues “Gujarat no [tenia] mucho que hacer en
relacion con la unidad hindG-musulmana en comparacion con
otras provincias; asi que Gujarat tiene mucho margen para gas-
tar sus energias en otro programa”.” Esta aseveracion no era
necesariamente infundada, asi lo confirman los reportes sobre
disturbios que marcan un incremento de la violencia comunal
hacia 1924, es decir, después de la satyagraha de 1923.

Durante el movimiento por el Califato, Vallabhbhai Pa-
tel se habia mostrado poco entusiasmado al igual que otros
miembros del Congreso, pues las demandas del movimiento
les parecian un tanto alienantes siendo ellos hindtes.** Por el
contrario, Gandhi con todo entusiasmo pregonaba que gusto-
samente pospondrm el swaraj si hubiera progresos respecto al
Califato.” La nocién polisémica de swaraj era en si problema-
tica; con tantos sectores incluidos en el movimiento de Gandhi,
cada quien entendia swaraj en una forma diferente.’® Gandhi se
referia a swaraj, segiin se esboz6 en lineas anteriores, como un
gobierno con una dimensién ética y no necesariamente como
la emancipacion del régimen colonial.

Pero en el entendimiento de swaraj como autogobierno, Pa-
tel no comprendia como podian luchar por los musulmanes de
Arabia, Palestina, Siria e Iraq; a él le hacia mas sentido lograr
primero la emancipacion de los britanicos y luego pelear por
otros.” A pesar de sus reservas, el sardar apoy6 el movimiento y
emitio una convocatoria para “ayudar a proteger el islam brin-
dando todo tipo de ayuda posible a los musulmanes y mostrar
plena fe en la bondad de la comunidad”.*®

3 Vallabhbhai Patel, The Collected Works of Sardar Vallabhbhai Patel, ed. P. N.
Chopra, vol. : 1918-1925, Delhi, Konark Publishers, 1991, p. 235.

3*Hamza Alavi ha hecho notar que el movimiento por el Califato apelaba a las
premisas mas anquilosadas del islam, el cual consideraba al califa como el monarcay el
lider religioso, a diferencia del islam “original”, que distinguia entre los dos dominios
como esferas separadas. Véase Hamza Alavi, “Ironies of History: Contradictions of
the Khilafat Movement”, en Mushirul Hasan (ed.), Islam, Communities and the Na-
tion: Muslim Identities in South Asia and Beyond, Nueva Delhi, Manohar, 1998, p. 35.

% Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabhbbai Patel, op. cit., p. 81.

3 Véase Amin, “Gandhi como Mahatma”, op. cit.

7 Indulal Yagnik, Atmakatha, citado en Achyut Yagnik y Suchitra Sheth, The
Shaping of Modern Gujarat: Plurality, Hindutva and Beyond, Nueva Delhi, Penguin,
2003, pp. 207-208.

% Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims, op. cit., p. 8.



296 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

Asimismo, el lenguaje religioso que Vallabhbhai conocia era
el de su propio contexto cultural; por lo tanto, utilizaba voca-
bulario del hinduismo para describir el movimiento, lo cual no
atraia a los musulmanes. A diferencia de Gandhi, Vallabhbhai
no concebia el dharma con una dimensidn universalista; la “co-
munalidad” que Patel articulaba entre los hindtes se hacia a tra-
vés de apelar al hinduismo, en su religiosidad particular. La lu-
cha nacional era comparada con la pelea entre Ram y Ravana de
la épica del Ramayana; también se referia al dharma como el
deber moral de unirse al movimiento nacional o hablaba de
shakti o energia para ilustrar la fuerza que debia tenerse para
combatir a los ingleses.”” En tanto que Gandhi concebia la lu-
cha nacional como un deber sagrado y no visualizaba la poli-
tica separada de la religion; su vision era el establecimiento del
Ramraj o el reino de Ram, no en una dimensién sectaria sino
entendido como el ¢ goblerno de Dios”, por medio del cual se es-
tablecerian valores humanitarios.* Vallabhbhai hacia notar que
el “Mabatma habia empezado este movimiento no sélo con-
tra el gobierno sino contra nosotros mismos. Tenemos que pu-
rificar el gobierno y también hacer autopurificacion”.* De esta
manera, el movimiento nacional brindaba la p031b111dad de ex-
piar los “pecados” ademas de ejercer oposicion al gobierno bri-
tanico. Era una campaiia para resolver social y personalmente
asuntos éticos.

Por otro lado, la estrategia discursiva de Vallabhbhai fue
fundamental en la intimidacion e inclusion de los potenciales ac-
tivistas al aludir a imaginarios religiosos que daban una respon-
sabilidad ética a su participacién “2 Existen por lo menos tres
aspectos que dan forma a la retérica de Vallabhbhai: fervor
nacional, ética y religiosidad. Al mezclar estos elementos, Patel

3 AEM, HDsB, exp. 750(86)I, 1930-1931, pp. 47-49: “Independence and civil defense
movement. Extracts of speeches of Vallabhbhai Patel and other Congress discouraging
the payment of land revenue in Gujarat district”.

#Irfan Habib, “Gandhi and the National Movement”, Social Scientist, vol. 23,
nam. 4, 1995, p. 8.

1 AEM, HDSB, exp. 800(98), 1935, op. cit.

“El discurso de Patel y otros lideres en Bardoli es explorado con detalle por
Ghanshyam Shah en “Traditional Society and Political Mobilization: The Experience
of Bardoli satyagraha (1920-1928)”, Contribution to Indian Sociology, vol. 8, nim. 89,
1974, pp. 89-107.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 297

esperaba apuntalar la identificacién y el apoyo subsecuente pa-
ra la causa nacionalista; hacia el llamado a “desobedecer las 6r-
denes inmorales del gobierno™ y resistir a las autoridades sin
importar la adversidad que franquearan, porque “mientras
mayor la tirania que Gujarat sufriera, mayor su santificaciéon”.*

La idea de moral o ética es relevante en la lucha nacional que
Vallabhbhai vislumbra. La salvacién nacional e individual se
lograria a través de un comportamiento ético intachable como
individuos. Esta creencia hace que el discurso de Vallabhbhai
esté permeado por un ingrediente normativo; entre otras cosas,
la limpieza, el vestir kbadi, el no al matrimonio infantil, no al
ocio, no a las discusiones, la no discriminacién de los intoca-
bles, eran algunos asuntos que Vallabhbhai promovia, no sélo
en paralelo con la lucha nacional sino también como aspecto
fundamental para lograrla; es decir, una regeneracion moral de
los individuos. Otras actividades de las que habia que cuidarse
eran el consumo de opio y la ingesta de alcohol ya que, en su
opiniodn, eran “vicios que debian ser condenados por todos”.*
En consonancia con esta idea se fundaron sabhas antialcohol en
1929, cuyo proposito era la abolicion del consumo de droga y
alcohol.* De este modo, el activismo de Vallabhbhai en la lu-
cha nacional tiene muchos elementos de coercién. Pero el men-
saje era claro, la lucha nacionalista demandaba sacrificios de
toda indole.

Después de la época de las saryagrahbas, los afios de 1927 a
1929 se tornaron bastante inciertos en términos de hostilidad
comunal en varios lugares de Gujarat, como Godhra y Surat.
Lideres de organizaciones hindes, como la Hindu Mahasabha,
trabajaban con una agenda comun para consolidar los valores
hindtes entre las minorias de distinta filiacion religiosa y tam-
bién impulsaban las hostilidades entre sectores de hindues y
musulmanes. En 1927, por ejemplo, un representante local de
la Hindu Mahasabha, llamado Vamanrao Mukadam, promovia

# Patel, The Collected Works, op. cit., vol. 1, p. 14.

*Memorial, Museo y Biblioteca Nehru, Private Papers of K. M. Munshi, rollo 19,
exp. 15: “K. M. Munshi and Vallabhbhai Patel’s Correspondence”.

* AEM, HDSB, exp. 800(98), 1935, op. cit.

* Young India (1919-1931), “M. K. Gandhi, ‘Prohibition Campaign’”, vol. xi,
23 de mayo de 1929, p. 171.



298 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

la discordia entre las comunidades en Godhra. Al participar
en una procesion blandia amenazadoramente un revolver para
intimidar a los musulmanes que se quejaban de la musica frente
ala mezquita, al tiempo que azuzaba a los participantes de la
procesion a continuar con la musica.” Mukadam también era
un relevante miembro del Congreso y, en 1917, habia organi-
zado la Conferencia Politica de Gujarat, ala que habian asistido
Gandhi, Jinnah y Tilak.* Segin informacién de un trabajador
social, seguldor de Gandhi, Vallabhbhai Patel estaba en buenos
términos con Mukadam y ambos se encontraban a menudo
para hablar sobre los asuntos entre hindtes y musulmanes. Por

u “claridad al hablar, [Mukadam] permanecié como amigo
cercano de sardar Patel de por vida”.¥

Acaso por esta cercania, sardar nunca hizo alguna condena
contundente hacia la Mahasabha y su act1v1smo ya que miem-
bros del Congreso y la propia organizacién hind% tenfan rela-
ciones cordiales en diferentes momentos. En este sentido, es
interesante resaltar que en los disturbios de 1927-1928, en Go-
dhra, aunque ocurrieron en un periodo muy cercano a una de
las satyagrahas mas emblematicas de Vallabhbhai, la de Bar-
doli, él nunca reprobo la incitacién a la violencia encabezada
por Mukadam, y es dificil pensar que no se hubiera enterado de
los acontecimientos.

Esto nos lleva a cuestionar hasta qué punto los miembros
del Congreso congeniaban plenamente con la nocién gandhia-
na de unidad comunitaria y la no violencia y, asimismo, cual
era el entendimiento o las interpretaciones que otros persona-
jes politicos hacian de las concepciones de Gandhi. Tanto Va-
llabhbhai como Mukadam eran miembros del Congreso. Visi-
blemente, Mukadam omite de una manera abierta la abimsa de
Gandhi y se va al otro lado del espectro al conminar a la violen-
cia, lo cual nos reafirma que el afan del Congreso por incorpo-
rar a diversos sectores abrio la puerta a tendencias extremistas.

7 AEM, HDSB, exp. 355(59)A v, 1927, p. 1: “Extract from the confidential weekly
letter of the District Magistrate, Panch Mahals, for the week ending 24 August 1927,
Home Department Special Note, W. S. Mukadam”.

#Yagnik y Sheth, The Shaping of Modern Gujarat, op. cit., p. 214.

# Arun Vaghela, “Vamanrao Mukadam: the Lion of PanchMahal”, en Arun
Vaghela, Anvesna Itibasna Lekhono Sangrah, Gandhinagar, Gujarat Sahitya Akademi,
2001, pp. 93-100.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 299

Asimismo, los politicos realmente cercanos a Gandhi, como
Vallabhbhai, tampoco parecian cefiirse demasiado a los valores
gandhianos; esto se ve en su indiferencia hacia la violencia de
Mukadam, pues sus llamados a la no violencia no trascendian
la retérica cuando se trataba de oponerse a los métodos de mo-
vilizacion de extremistas.

La particion y el sentimiento antiislamico

La década de 1940 marca un cambio en su “apego” a los princi-
pios de Gandhi y, asimismo, en las con51derac1ones de unidad
de Vallabhbhai Patel. Si antes creia innecesario hacer una
convocatoria intensa por esta causa, para este periodo lo cree
ineludible ante la idea de la creacion de Pakistan posicionandose
cada vez mas fuerte en la escena politica. En sus inicios como
luchador social, Vallabhbhai identificaba a la administracién
britanica como el enemigo a vencer; en este periodo también ve
como un lastre a la Liga Musulmana, que ademas iba ganando
terreno entre los adeptos al islam. En este contexto le parecia
desesperante que alguien como Jinnah, lider de la Liga y musul-
man no practicante, tuviera tanta influencia en la comunidad
islamica, a diferencia del lider musulman del Congreso Abul
Kalam Azad, y del propio Gandhi, que habia perdido el apoyo
de la gran masa de musulmanes desde el llamado a terminar el
movimiento por el Califato. Sus discursos tratarian de dar un
sentido de unidad a las comunidades en India; asi expresaba:
“India es una e indivisible [...] Los musulmanes tienen sus rai-
ces en India. Sus lugares sagrados y sus centros culturales estan
ubicados en India. No sé qué es lo que harian en Pakistan y no
pasaria mucho tiempo antes de que quisieran volver”.*

En su intento por mantener la unidad de India, Vallabh-
bhai trataba de fortalecer la imagen del régimen britanico co-
mo el enemigo comn, y hacia referencia a India como un “jar-
din de esclavos” donde todos debian unirse para terminar con
esa esclavitud. Referia que la historia les habia ensefiado que
la condicion fragmentada entre los grupos sociales habia he-

0 Patel, The Collected Works, op. cit., vol. X1, p. xvi.



300 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

cho que sucumbieran ante los invasores extranjeros. “Nues-
tros conflictos mutuos, peleas y desconfianzas —menciona-
ba— han sido en el pasado la causa de nuestro desplome y el
haber caido presos de la dominacion extranjera un sinnimero
de veces”.*!

La actitud de unidad que Vallabhbhai refleja en ptblico
contrasta con su suspicacia personal por los musulmanes, lo cual
hace que le exprese a Gandhi que “las maneras y costumbres
de los musulmanes son diferentes. Ellos comen carne mientras
nosotros somos vegetarianos. ¢Como vamos a vivir con ellos en
el mismo lugar?”. A lo que Gandhi replicaba: “No sefior. Los
hinddes en conjunto no son vegetarianos, excepto en Guja-
rat. Casi todo hindl come carne en el Punjab, U. P. y Sind”.>
De manera que aunque Vallabhbhai tiene un discurso pablico de
existencia comunitaria conjunta, en realidad no se ve com-
partiendo los mismos espacios fisicos con gente que le resulta
problematica por sus habitos alimentarios. Aunque al mismo
tiempo y tratando de superar sus proplos prejuicios advertla
publicamente contra el habito de “sospechar unos de otros”,
porque esto llevaba a la segregacion.” Esta postura conciliatoria
fue redefinida con la particién de India. Las hostilidades que tal
acontecimiento conllevé hicieron finalmente que Vallabhbhai
tomara partido a favor de los hindues; su discurso, entonces,
subrayaba la “mucha enemistad entre las dos comunidades: en
Calcuta, Lahore y Bombay, a donde quiera puede verse que
se han formado mini-Pakistanes. Ningun hindt puede entrar
a alguna localidad musulmana”.* El alejamiento de Vallabh-
bhai de los principios gandhlanos puede explorarse mejor a la
luz de los hechos de la particién y su actuacion en la integracion
de los estados principados.

Con la particion se les dieron tres opciones a los estados
principados: unirse a India, acceder a Pakistan o permanecer in-
dependientes. Como ministro de Asuntos Internos, a Vallabh-

SUbid., p. xiii.

52 Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims, op. cit., p. 18.

5 Ibid., p. 8

> Vallabhbhai Patel, For a United India: Speeches of Sardar Patel, 1947-1950, Delhi,
Publications Division, Ministry of Information and Broadcasting, Government of
India, 1967, p. 158.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL E7THOS... 301

bhai le correspondio hacerse cargo de la integracién. Los casos
mas conflictivos fueron el de Junagadh, el cual, en una decisién
de Gltimo minuto, decidib unirse a Pakistan; asimismo, el ca-
so de Hyderabad, que decidio quedarse independiente con la po-
sibilidad de unirse posteriormente a Pakistan.

Junagadh era un estado indio cuyo gobernante musulman,
nabab Mahabat Khan, habia decidido acceder a Pakistan sin
considerar que 80% de la poblacion de Junagadh era hindt y
s0lo 20% era musulman. El anuncio de Junagadh adhiriéndose
a Pakistan tomd por sorpresa a Vallabhbhai en las noticias de
periddico del 17 de agosto; Patel averigud, en primer lugar, si
Pakistan habia aceptado la anexion.* Para el 24 de septiembre
de 1947, Vallabhbhai ya habia enviado tropas indias a las fron-
teras de Junagadh en espera de que Pakistan cancelara el acce-
so de ]unagadh y de que se organizara un plebiscito.® Mas alla
de la cuestion operativa es interesante reparar detenidamente
en la retérica de Vallabhbhai a la luz de estos acontecimientos,
porque ya ha dado un giro radical en su pasada tolerancia e
inclusiéon de los musulmanes a la nacion india. Su transformada
actuacion politica le valio pasar a la posteridad como uno de
los iconos del imaginario del Hindutva del periodo contem-
poraneo.”’

Con la derrota del gobernante de Junagadh y su huida a
Pakistan, Vallabhbhai visit6 el lugar y dio un discurso en el
Bahauddin College, institucion que estaria afiliada a la univer-
sidad de Sind, en Karachi, cuando Junagadh accediera a Pakis-
tan.”” En este discurso, Vallabhbhai informaba a la concurrencia
del referéndum sobre el acceso de ]unagadh y advertia alos mu-
sulmanes que fueran fieles a la unién india; asimismo, les dijo:

“aquellos que quieran irse a Pakistan pueden hacerlo con sus
propiedades”. En dicha asamblea, Patel organiz6 un referéendum

% Para tener un panorama mas amplio del episodio en su conjunto, véase
idem.; Gandhi, Patel. A Life, op. cit.; y V. P. Menon, The Story of the Integration of the
Indian States, Bombay, Orient Longman, 1969.

%6 Gandhi, Patel. A Life, op. cit., p. 436.

% Parita Mukta, “On The Political Culture of Authoritarianism”, op. cit.

58 The Bombay Chronicle, ““We’ll hand over Junagadh to provisional govern-
ment alone’ Sardar’s reply to Pakistan: Token referendum favours Indian Union”,
vol. xxxv, niim. 268, 15 de noviembre de 1947, p. 9.

% Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabbbhai Patel, op. cit., p. 122.



302 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

extraoficial donde la gente votd unanimemente por unirse a
India.*®

Ahora,en vez de hacer alusién alaunidad, Vallabhbhai adver-
tia a los musulmanes que “si insistian en hablar de Pakistan, ten-
drian que seguir el ejemplo del nabab de Junagadh, quien habia
huido a Karachi. Los musulmanes habian pensado [...] que Pa-
kistan seria el cielo en la Tierra, pero era el infierno”.*! De este
modo, cuando Vallabhbhai lleg6 a Junagadh, el 13 de noviembre,
con la investidura de primer ministro de India, junto con N. V.
Gadgil, ministro de Obras, Energia y Minas, una prioridad para
él fue visitar el templo de Somnath en Prabhas Patan, y anunciar
sureconstruccion.® Asi, se refiere que estaba visiblemente conmo-
vido de encontrar el templo —que habia sido alguna vez la gloria
de India—*® tan destruido y dilapidado. De aqui que propu51era
su reconstruccion para devolverle su antiguo esplendor.®

Evidentemente, esto era un asunto delicado en un momen-
to donde las pasiones comunales estaban exacerbadas. Somnath
era un templo de sensibilidad hindu especificamente se supo-
ma que era el lugar mas sagrado despues de Benarés (Varanasi),
asi que la decision de su reconstruccién por altos mandos del
gobierno transmitia el mensaje de supremacia del hinduismo so-
bre otros credos religiosos. Gandhi habia percibido este mensaje
y recomendaba que la reconstruccion del templo de ninguna
manera se llevara a cabo con presupuesto del gobierno sino con
contribuciones de la gente. Asi, se concret la reconstruccion y
esta situacion fue subrayada durante la ceremonia de instalacién
del idolo de Somnath en 1951.% Sin embargo, que las autori-

0 The Bombay Chronicle, “We’ll hand over Junagadh...”, op. cit.

1 The Times of India, “Pakistan’s interference in Junagadh; Sardar Patel’s criti-
cism”, vol. cix, ntim. 273, 15 de noviembre de 1947, p. 9.

62 Idem.

¢ El templo de Somnath, se suponta, habia sido destruido por un invasor musul-
man (Mahmud de Ghazni) en el siglo x1, y para la primera mitad del siglo xix ya iba
cobrando forma en la mentalidad hindd como el recordatorio de la persecucién del
hinduismo a manos del islam. Romila Thapar hace una exploracién histérica de como
se convirtid este episodio en el simbolo de la hostilidad islimica, a pesar de que las
diversas fuentes contemporaneas registran el hecho de maneras diversas o en ocasiones
incluso ni siquiera se menciona. Consultar Romila Thapar, Somanatha, The Many
Voices of a History, Nueva Delhi, Penguin, 2004.

¢ Menon, The Story of the Integration of the Indian States, op. cit., p. 141.

 The Bombay Chronicle, “Somnath”, vol. xxx1x, ndm. 13, 12 de mayo de 1951,

p- 4



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 303

dades anunciaran la reconstruccion del templo y la posterior
ceremonia inaugural a la que asisti6 el presidente, Rajendra
Prasad, difundio el mensaje de un gobierno que patrocinaba
la rehglon de la mayoria y marginaba la nocion de Gandhi de
una religiosidad universalista e incluyente. Esta actitud de Va-
llabhbhai Patel de formar una India fuerte y territorialmente
cohesionada se ve reflejada en la coercién sobre principados
“musulmanes” importantes, como Hyderabad, a acceder a la
uniédn india. De la misma manera, Patel se enfocé en los testi-
monios de los refugiados hindtes llegados de Pakistan, quienes
le habian relatado los horrores vividos, para privilegiar el
restablecimiento de estos sectores por sobre los musulmanes
que pasaban por situaciones adversas paralelas.

Todo lo anterior muestra que la transformacién de Vallabh-
bhai se habia completado, y de ser un “devoto” promotor de la
unidad hindd-musulmana —como muchos de sus simpatizantes
lo han visto—, en consonancia con la filosofia de Gandhi, se
convirtié en un politico que demandaba a los musulmanes
proporcionar las evidencias de su lealtad hacia India, y si no
podian hacerlo entonces les pedia mejor marcharse. Su exi-
gencia de mostrar lealtad a India era efectiva, tanto que hubo
organizaciones islamicas como la Jamiyat Muslims que de-
clararon su decisién de disolverse y unirse a la Praja Mandal,
de Junagadh. Para corroborar su lealtad a India, los lideres
musulmanes declaraban que si India y Pakistan se enfrascaban
en una guerra, los musulmanes de Junagadh pelearian contra
Pakistan del lado de las fuerzas de la union india.*®® Diversos
sectores de musulmanes se veian practicamente obligados a dar
demostraciones publicas de lealtad, de otra forma eran vistos
con recelo por otros grupos sociales y aun por los mismos li-
deres politicos, como Vallabhbhai, cuyos llamados a la unidad
para esta época mostraban una actitud cada vez mas hostil hacia
los musulmanes.

Después de la particion, Vallabhbhai no veia a los musul-
manes como un grupo vulnerable. Siendo presidente del Co-
mité de Minorias de la Asamblea Legislativa en 1949, Patel

8 The Times of India, “Junagadh Muslims join Mandal. Decision at public meet-
ing”, vol. cIx, nim. 280, 24 de noviembre de 1947, p. 7.



304 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

mostraba abiertamente su desconfianza al afirmar que “los mu-
sulmanes de hoy son una minoria muy fuerte, unida y bien
organizada. jMuy bien! Una minoria que puede forzar la par-
ticién del pais no es una minoria en absoluto. ¢Por qué creen
que son una minoria?”.” Con esto evidentemente minimizaba
las condiciones adversas de este sector, ademas de que inhibia en
otros la solidaridad o empatia por los problemas que esta co-
munidad, como las otras, enfrentaba. Aunque su postura fue
endureciéndose y sus sentimientos nacionalistas hindues se exa-
cerbaron, Patel tuvo cuidado de distanciarse de organizaciones
mas bien fundamentalistas como el Rashtriya Swayamsevak
Sangh, sobre todo después del asesinato de Gandhi, en 1948,
a manos de uno de sus miembros. Asi, discutia con Nehru
sobre como poner mayores restricciones a esta organizacion
para que sus actividades no fueran una amenaza a la paz y la
tranquilidad de India.*

Conclusiones

Este articulo ha tratado de examinar la filosofia y la politica
de Gandhi y su percepcién y aprehension por uno de sus se-
guidores mas importantes, Vallabhbhai Patel, quien fue una
figura muy influyente y cuya aparente subordinacién a Gandhi
no evitb que tuviera un amplio margen para sus maniobras
politicas. Su carrera politica demostré su caracter como hom-
bre de Estado y luchador social; no obstante, su nacionalismo
anticolonial fue desplazado por una creciente sospecha hacialos
musulmanes que lo condujo cada vez mas lejos de Gandhi. Su
propio contexto cultural, el devenir histérico y el activismo de
las organizaciones hindues detonaron este cambio en su percep-
ci6n de los musulmanes, no como una minoria vulnerable sino
como una amenaza para la unidad de India que tenia que de-
mostrar fehacientemente su lealtad. A pesar de su cercania con

¢ Vallabhbhai Patel, Sardar Patel. In Tune with the Millions, ed. G. M. Nandurkar
y Manibehn Patel, parte 11, vol. m, Ahmedabad, Sardar Vallabhbhai Patel Smarak
Bhavan, 1976, p. 156.

¢ Vallabhbhai Patel, Sardar Patel: Select Correspondence, 1945-1950, ed. Das Durga,
vol. vir, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 1973, p. 261.



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 305

Gandhi y de una correspondencia con la filosofia del mabatma
en el periodo de las saryagrabas (1918- 1928) en Gujarat, Patel
tuvo un pensamiento y métodos de accion independientes, si
no es que opuestos a los de su mentor en distintos momentos.
Su afiliacién a las nociones gandhianas no fue un impedimento
para que él también se vinculase a un movimiento hindd antiis-
lamico. De aqui que no sean pertinentes los cuestionamientos
que han planteado algunos estudiosos en épocas recientes acerca
del porqué de las expresiones fundamentalistas hindues en el
“Gujarat de Gandhi”. Como se ha explorado en este escrito,
la ética de la no violencia gandhiana convivi6 con un naciona-
lismo hindu militante que fue ganando terreno aun entre los
seguidores mas cercanos del mabatma, quien, para la part1c1on
ya habia perdido influencia en las decisiones politicas. Asi, la
ideologia hindl nacionalista pudo acomodarse y remontar
en un contexto historico que sentd precedentes de la cultura
politica del Gujarat e India contemporaneos.

Direccion institucional de las autoras:
Centro de Estudios de Asia y Africa
EI Colegio de México

Camino al Ajusco 20

Pedregal de Sta. Teresa

10740, México, D.F.

DK bmartinez@colmex.mx

DAL ibanerje@colmex.mx

Bibliografia

Atravi, Hamza, “Ironies of History: Contradictions of the Khilafat
Movement”, en Mushirul Hasan (ed.), Islam, Communities and
the Nation: Muslim Identities in South Asia and Beyond, Nueva
Delhi, Manohar, 1998, pp. 25-56.

AwmiN, Shahid, “Gandhi como Mahatma: Distrito de Gorakhpur, UP
Oriental, 1921-1922”, en Saurabh Dube (coord.), Pasados posco-
loniales. Coleccion de ensayos sobre la nueva historia y etnografia
de la India, México, El Colegio de México, 1999, pp. 345-401.

CHATERJEE, Partha, “Gandhi and the Critique of Civil Society”, en
Ranajit Guha (ed.), Subaltern Studies m: Writings on South Asian



306 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA L: 2, 2015

History and Society, Nueva Delhi, Oxford University Press,
1984, pp. 153-195.

CoHEN, Anthony P., The Symbolic Construction of Community,
Londres, Routledge, 1989.

Ganoui, M. K., Hind Swaraj or Indian Home Rule, Ahmedabad,
Navajivan Publishing House, 1938.

GanpHi, M. K., The Collected Works of Mahatma Gandhi, Nueva
Delhi, Ministry of Information & Broadcasting, Government
of India, 1970.

GaNDHI, Raymohan, Patel. A Life, Ahmedabad, Navajivan Publishing
House, 1990.

Hass, Irfan, “Gandhi and the National Movement”, Social Scientist,
vol. 23, ntim. 4, 1995, pp. 3-15.

HarpMAN, David, Peasant Nationalists of Gujarat. Kheda District
1917-1934, Delhi, Oxford University Press, 1981.

KRisHNA, Balraj, India’s Bismarck, Sardar Vallabbbhai Patel, Mumbai,
Indus Source Book, 2007.

Kumar, Ravinder, “Class, Community or Nation? Gandhi’s Quest
for a Popular Consensus in India”, Modern Asian Studies, vol. 3,
ndm. 4, 1969, pp. 357-376.

MEnHTA, Uday S., “Patience, Inwardness, and Self-Knowledge in
Gandhi’s Hind Swaraj”, Public Culture, vol. 23, ndm. 2, 2003,
pp- 417-429.

MENON, Vapal Pangunni, The Story of the Integration of the Indian
State, Bombay, Orient Longman, 1969.

MUKTA, Parita, “On The Political Culture of Authoritarianism”, en
Ghanshyam Shah, Mario Rutten y Hein Streetkerk (eds.), De-
velopment and Deprivation in Gujarat, Nueva Delhi-Thousand
Oaks, Sage Publications, 2002, pp. 59-73.

PaTEL, Vallabhbhai, For a United India: Speeches of Sardar Patel, 1947-
1950, Delhi, Publications Division, Ministry of Information and
Broadcasting, Government of India, 1967.

PatEL, Vallabhbhai, Sardar Patel. In Tune with the Millions, ed. G.
M. Nandukar y Manibehn Patel, parte 1, vol. m, Ahmedabad,
Sardar Vallabhbhai Patel Smarak Bhavan, 1976.

PatEL, Vallabhbhai, Sardar Patel: Select Correspondence, 1945-1950,
ed. Das Durga, vol. vii, Ahmedabad, Navajivan Publishing
House, 1973.

PateL, Vallabhbhai, The Collected Works of Sardar Vallabbhbhai Patel,
ed. P. N. Chopra, vols. 1y xi1, Delhi, Konark Publishers, 1990-
1999.

PraTT, Tim y James Vernon, “‘Appeal from This Fiery Bed...”:



MARTINEZ-BANER]JEE: OSCILACIONES NACIONALISTAS: DEL ETHOS... 307

The Colonial Politics of Gandhi’s Fasts and their Metropoli-
tan Reception”, Journal of British Studies, vol. 44, nim. 1, 2005,
pp- 92-114.

SHAH, Ghanshyam, “Traditional Society and Political Mobiliza-
tion: The Experience of Bardoli satyagraha (1920-1928)”, Con-
tribution to Indian Sociology, vol. 8, nim. 89, 1974, pp. 89-107.

SKARIA, Ajay, “Immeasurable Equality: Gandhi and the Gift of Re-
ligion”, manuscrito inédito.

SkARIA, Ajay, “La religién de Gandhi”, en Saurabh Dube e Ishita
Banerjee (coords.), Otras modernidades: bistorias, culturas, iden-
tidades, México, El Colegio de México, 2011, pp. 159-178.

SpoDEK, Howard, “Sardar Vallabhbhai Patel at 100”, Economic Polit-
ical Weekly, vol. 10, nim. 50, 1975, pp. 1925-1936.

STEIN, Burton, A History of India, Sussex, Willey-Blackwell, 2010.

THAPAR, Romila, Somanatha: The Many Voices of a History, Nueva
Delhi, Penguin, 2004.

The Bombay Chronicle, “Somnath”, vol. Xxx1x, nim. 13, 12 de mayo
de 1951, p. 4.

The Bombay Chronicle, ““We’ll hand over Junagadh to provisional gov-
ernment alone’ Sardar’s reply to Pakistan: Token referendum
favours Indian Union”, vol. xxxv, nim. 268, 15 de noviembre
de 1947, p. 9.

The Times of India, “Junagadh Muslims join Mandal. Decision at pub-
lic meeting”, vol. cix, ntim. 280, 24 de noviembre de 1947, p. 7.

The Times of India, “Pakistan’s interference in Junagadh; Sardar Patel’s
criticism”, vol. CIx, nm. 273, 15 de noviembre de 1947, p. 9.

VAGHELA, Arun, Anvesna Itihasna Lekhono Sangrah, Gandhinagar,
Gujarat Sahitya Akademi, 2001.

VavLiaNt, Arafaat, Militant Publics in India. Physical Culture and
Violence in the Making of a Modern Poliry, Nueva York, Palgrave-
Macmillan, 2011.

YAaGNIK, Achyut y Suchitra Sheth, The Shaping of Modern Gujarat:
Pluraliry, Hindutva and Beyond, Nueva Delhi, Penguin, 2005.

Young India (1919-1931), “M. K. Gandhi, ‘Prohibition Campaign’”,
vol. x1, 23 de mayo de 1929, p. 171.

ZAKARIA, Rafiq, Sardar Patel and Indian Muslims. An Analysis of his
Relations with Muslims before and after India’s Partition, Bombay,
Bharatiya Vidya Bhavan, 1996.





