
[285]

Gandhi, Patel, nacionalismo anticolonial, nacionalismo hindú

OSCILACIONES 
NACIONALISTAS: DEL ETHOS 

GANDHIANO AL NACIONALISMO 
HINDÚ EN LA TRAYECTORIA 

POLÍTICA DE VALLABHBHAI PATEL

BEATRIZ MARTÍNEZ SAAVEDRA
 E ISHITA BANERJEE

El Colegio de México

La filosofía y la política de Gandhi han sido objeto de análisis de 
numerosos trabajos importantes. Este ensayo se propone ex- 
plorar las ideas de Gandhi desde una perspectiva distinta; es 
decir, a la luz de su percepción y aprehensión por Vallabhbhai 
Patel (también conocido con el título de sardar Patel), un líder 
importante del Partido Nacional del Congreso y uno de los 
seguidores clave de Gandhi. Ambos, Gandhi y Patel, provenían 
de Gujarat en India occidental, región donde Patel le dio lide-
razgo a los movimientos inspirados por Gandhi. El propósito es 
examinar cómo las ideas y las prácticas de Gandhi se prestaban 
a distintas y contradictorias aprehensiones y aplicaciones. Si los 
seguidores subalternos de Gandhi creían en su coraje así como 
en sus poderes mágicos y milagrosos y lo convirtieron en el 
mahatma,1 Vallabhbhai Patel aplicó la mezcla de lo religioso y 
lo político en el pensamiento de Gandhi a la retórica del na-
cionalismo (cultural) hindú; algo a lo que Gandhi siempre se 
opuso.

Este artículo procederá en dos pasos. Primero, destacará 
someramente los elementos importantes en las ideas y las prác-

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 7 de enero de 2014 y 
aceptado para su publicación el 4 de febrero de 2014.

1 Shahid Amin, “Gandhi como Mahatma: Distrito de Gorakhpur, UP Oriental, 
1921-1922”, en Saurabh Dube (coord.), Pasados poscoloniales. Colección de ensayos sobre la 
nueva historia y etnografía de la India, México, El Colegio de México, 1999, pp. 345-401.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   285 06/04/2015   11:46:27



286	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

ticas políticas y la filosofía de Gandhi, para luego desentrañar 
cómo se prestaban a distintas percepciones. Segundo, se con-
centrará en el nacionalismo hindú en general y en la figura de 
Vallabhbhai Patel en particular, en un intento por entender la 
interrelación de la lucha nacionalista india por la independencia 
del gobierno colonial y sus corrientes nacionalistas hindúes, 
representadas por Gandhi y Patel respectivamente. En lugar 
de ofrecer una discusión detallada de la lucha nacionalista, el 
artículo se referirá a ella como el contexto en el cual las ideas 
y las políticas de Gandhi y Patel fueron desarrolladas e imple-
mentadas.

Sin entrar al análisis de las concepciones de nación y nacio-
nalismo, indicaremos solamente una característica del naciona- 
lismo que tiene suma importancia en el tema de este artículo. El 
nacionalismo, se ha señalado, tiene vínculos con dos tendencias 
intelectuales distintas, incluso algunas veces opuestas: por un 
lado, abreva de la herencia del liberalismo y el secularismo e 
intenta establecer un sistema de gobierno basado en la autode-
terminación sin distinción de clase, credo o color; por otro la- 
do, está íntimamente ligado al “sistema de significados políti-
cos” asociados con símbolos de la “comunidad”.2 Tales símbolos 
pueden ser de religión, casta, región o lenguaje. Pero la expre- 
sión habitual de comunidad implica una “comunalidad” perci-
bida, una comunalidad con el potencial de transformar a una 
diversidad de personas en un cuerpo colectivo.

Además, como los símbolos no tienen significado intrínse- 
co sino que funcionan como algo que ayuda a la gente a “crear 
sentido”,3 promueven esta percepción de comunalidad en 
formas discretas; por lo tanto, no es difícil entender que pue-
de recurrirse fácilmente a la “religión” como un medio para 
crear la “comunalidad” que pueda forjar una comunidad. Este 
artículo tocará la percepción de Gandhi acerca de la sociedad 
india y sus prácticas para crear una comunalidad —el hecho 
de que aceptara la diferencia pero que esta comunalidad no se 
basara en la distinción entre religión o región— y rastreará las 
transformaciones que Patel hacía del colectivo “hindú”.

2 Burton Stein, A History of India, Sussex, Willey-Blackwell, 2010, p. 274.
3 Anthony P. Cohen, The Symbolic Construction of Community, Londres, Rout-

ledge, 1989, p. 16.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   286 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 287

La política de Gandhi

Gandhi ofrece un ejemplo ilustrativo del pensamiento que 
considera la inseparabilidad de lo religioso y lo político. “Políti- 
ca sin moral”, declaró, tiene que ser evitada. “[N]o la religión de 
los supersticiosos y los ciegos”, aclaró, ni una religión que odia 
y riñe, sino una religión de tolerancia universal.4 Su idea de swa 
(propio) raj (autogobierno) y su herramienta para alcanzar este 
verdadero autogobierno, satyagraha (fuerza espiritual), estaban 
basados en la moral. Su muy discutido trabajo Hind Swaraj 
pone mucha atención al dharma, que para Gandhi consistía “no 
en la religión hindú, mahometana o zoroastriana”, sino en la re- 
ligión que está dentro o sostiene a todas las religiones.5 Para él, 
la civilización moderna estaba haciendo a India “irreligiosa”, tal 
como había hecho irreligiosa a Gran Bretaña.

Para Gandhi, los significados de swaraj de ninguna manera 
se referían a la mera emancipación del aparato colonial; evoca- 
ban una libertad que sólo podía alcanzarse “a través del gobier- 
no ético del ser y la práctica rigurosa de la autodisciplina en la 
búsqueda por la verdad”.6 Gandhi no equiparaba el autogobier- 
no con la independencia o con el fin del imperio; esto le hacía 
“concordar extrañamente” con el imperio.7 Para Gandhi, swaraj 
tenía estrechos vínculos con ahimsa (no violencia) y satyagraha 
(fuerza espiritual). El anhelo y la insistencia (agraha) por satya 
(verdad), que es constitutiva del ser, “resalta la naturaleza acti- 
va de la no violencia”.8 Mientras que Gandhi como líder del Con- 
greso Nacional indio defendía el “swaraj político”, también 
insistía en que el otro swaraj sólo podía ser alcanzado por medio 

4 Gandhi, “May God Help”, Young India, 24 de noviembre de 1924, citado en 
Ajay Skaria, “La religión de Gandhi”, en Saurabh Dube e Ishita Banerjee (coords.), 
Otras modernidades: historias, culturas, identidades, México, El Colegio de México, 
2011, p. 161.

5 M. K. Gandhi, Hind Swaraj or Indian Home Rule, Ahmedabad, Navajivan 
Publishing House, 1938, capítulo 8.

6 Tim Pratt y James Vernon, “‘Appeal from This Fiery Bed…’: The Colonial 
Politics of Gandhi’s Fasts and their Metropolitan Reception”, Journal of British Studies, 
vol. 44, núm. 1, 2005, p. 95.

7 Uday S. Mehta, “Patience, Inwardness, and Self-Knowledge in Gandhi’s Hind 
Swaraj”, Public Culture, vol. 23, núm. 2, 2003, p. 425.

8 Ajay Skaria, “Immeasurable Equality: Gandhi and the Gift of Religion”, 
manuscrito inédito.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   287 06/04/2015   11:46:27



288	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

de satyagraha. Este swaraj no era únicamente diferente, sino 
opuesto al “swaraj político”. El swaraj político sólo proporcio-
naba el pretexto o punto de partida para el otro swaraj.

Satyagraha, por su parte, fue concebido como dharma, reli- 
gión, fe, moral y ética. En los escritos de Gandhi, dharma pro- 
pugna por la igualdad con el inferior, igualdad que no hace del 
inferior un superior; una igualdad alcanzada por medio de una 
genuina renuncia de sí mismo, una igualdad condicionada/pre- 
cedida por el amor, la humildad y el respeto mutuo. Esta renun- 
cia voluntaria posibilitaba una resistencia diferente a la domi-
nación, en la que la renuncia misma se convertía en un modo 
de rechazar la subordinación, “de dar y recibir una libertad y 
una igualdad que están latentes en el acto mismo de renunciar”.9 
En este sentido, los satyagrahi (los que practican el satyagraha) 
no necesitan tomar las armas; al promulgar la “renuncia (o su-
misión) sin subordinación” abandonan la libertad inherente al 
ejercicio cotidiano de soberanía, y ese abandono a su vez abre 
otra libertad. Cuando ellos se rinden, los satyagrahi entregan 
al otro sólo sus diferencias respecto del otro; de este modo, “se 
trastocan a sí mismos y al otro; este trastorno es swaraj”.10 Al 
mismo tiempo, sentía que el imperio y la civilización entur-
biaban la posibilidad de desarrollar el autoconocimiento que 
había de hacer posible el autogobierno.

Lo que subyace en el fondo de la noción moralizadora de 
nación de Gandhi es la creencia de que India podía ser libre só- 
lo cuando sus individuos hubieran sucumbido a la búsqueda 
por la verdad y la no violencia (ahimsa) y se reformaran y 
aceptaran el sarvodaya (servicio incondicional-desinteresado). 
Sólo entonces la satyagraha (fuerza espiritual), “el arma fuerte” 
de Gandhi, sería efectiva como forma de lucha. Un auténtico 
satyagrahi tenía que ser puro y saludable de cuerpo y mente; 
tendría control total sobre sus sentidos, su pasión y su “luju-
ria”, y se comprometería en la búsqueda de la verdad, lo cual 
marcaría el camino hacia swaraj.

Por lo tanto, queda claro que el vocabulario político de 
Gandhi estaba imbuido de símbolos religiosos: votos, promesas 

9 Idem.
10 Idem.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   288 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 289

y juramentos tenían un lugar importante en sus escritos y en 
sus prácticas de la política. Al mismo tiempo, tal afirmación 
de política religiosa iba de la mano con una afirmación del 
secularismo. La idea de nación de Gandhi era inclusiva, y lo 
que él llamaba religión en realidad puede ser leído como “ética 
en el más amplio e inclusivo sentido de la palabra”.11 La insis-
tencia de Gandhi en que no podía haber “ninguna política sin 
religión” era una “poderosa forma de apropiación de valores 
éticos para fundamentar la política”.12

Un análisis temprano del encanto de Gandhi había in- 
dicado que su “perceptiva visión de la estructura de la socie- 
dad en India”, junto con “una profunda percepción de las 
lealtades sociales del individuo y cómo éstas pueden ser in-
vocadas a la acción política”, estaban en el centro del éxito 
de Gandhi.13 Mientras que líderes nacionalistas que precedie- 
ron a Gandhi asumieron la existencia de una sociedad política 
homogénea, que constreñía sus esfuerzos para organizar un 
movimiento político de masas, Gandhi, de una manera que 
llama la atención, compartía la visión de los administrado- 
res británicos de que India era una vaga constelación de clases, 
comunidades y grupos religiosos. Sin embargo, en lugar de 
tomar esto como una desventaja de la sociedad política, él, 
de manera efectiva, apeló a las lealtades de distintos grupos y trajo 
consigo una movilización de masas sin paralelo en la historia de 
India.14

Gandhi, como un líder político, argumenta Partha Chat-
terjee, provenía no “de lo razonable de su programa”, sino 
de “reivindicaciones morales de valor personal y sacrificio y 
una patente fidelidad a la verdad”. Tales reivindicaciones le 
conferían la total lealtad de su gente,15 y sobre la base de estas 
reivindicaciones morales Gandhi llamó a las personas repeti- 
damente a hacer votos, promesas y juramentos (vrats y yama­

11 Skaria, “La religión de Gandhi”, op. cit., p. 166.
12 Idem.
13 Ravinder Kumar, “Class, Community or Nation? Gandhi’s Quest for a Popular 

Consensus in India”, Modern Asian Studies, vol. 3, núm. 4, 1969, p. 361.
14 Idem.
15 Partha Chatterjee, “Gandhi and the Critique of Civil Society”, en Ranajit Guha 

(ed.), Subaltern Studies iii: Writings on South Asian History and Society, Nueva Delhi, 
Oxford University Press, 1984, p. 188.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   289 06/04/2015   11:46:27



290	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

niyamas) durante cada una de sus campañas. Dharma, o la re- 
ligión, supone el cumplimiento del voto o las promesas o “la 
conversión de ser humano en un animal que hace promesas; 
en una figura que se distingue por la repetición y el retorno”.16 
Con esta breve explicación de la filosofía y la política de Gan-
dhi, pasemos a Gujarat, tierra natal de Gandhi, y a su más 
importante discípulo ahí, Vallabhbhai Patel.

Vallabhbhai y la lucha nacionalista en Gujarat

Los estudios sobre Vallabhbhai Patel han oscilado entre algunas 
tendencias bien definidas; por un lado, están las exploraciones 
de su lucha anticolonial y la organización de las satyagrahas o 
campañas nacionalistas en el marco del liderazgo de Gandhi; 
igualmente, están los estudios que poseen un tono laudatorio, al 
evaluar a Patel como un héroe nacional.17 En esta perspectiva, el 
desempeño de Vallabhbhai es observado a la luz de su llamado 
a la unidad de hindúes y musulmanes hacia finales de la década 
de 1930 y, también, de su exitosa gestión en el acceso a India de 
los estados principados luego de la partición.

En contraste, al otro lado del espectro están los análisis 
que lo etiquetan como un nacionalista hindú equiparable a los 
ideólogos más recalcitrantes de esta corriente; en particular, 
por su actitud antiislámica en la década de 1940.18 Si bien tales 
aspectos son facetas en la postura ideológica de Vallabhbhai, 
es necesario dilucidar las discontinuidades siguiendo el periplo 
de su actuación política, porque la identidad de Patel se vio 
transfigurada por el devenir histórico, que moldeó las transfor-
maciones que se registraron en el influyente político.19

16 Skaria, “La religión de Gandhi”, op. cit., p. 160.
17 Balraj Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabhbhai Patel, Mumbai, Indus 

Source Book, 2007.
18 Parita Mukta, “On The Political Culture of Authoritarianism”, en Ghanshyam 

Shah, Mario Rutten y Hein Streefkerk (eds.), Development and Deprivation in Gujarat, 
Nueva Delhi-Thousand Oaks, Sage Publications, 2002, pp. 59-73.

19 Estudios recientes han prestado mayor atención a la postura política cambiante 
de Vallabhbhai Patel en virtud de los acontecimientos, que le hacían reformular sus 
estrategias políticas. Véase Arafaat Valiani, Militant Publics in India. Physical Culture 
and Violence in the Making of a Modern Polity, Nueva York, Palgrave-Macmillan, 2011.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   290 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 291

Para ubicarlo en su justa dimensión, contamos con volú-
menes que recopilan diversos documentos del personaje; por 
ejemplo, sus cartas y algunos de sus discursos. Asimismo, las 
notas periodísticas que describen sus actividades también son 
relevantes en la reconstrucción histórica de Patel. Por otro 
lado, los documentos de archivo utilizados, como los reportes 
confidenciales del gobierno sobre organizaciones e individuos 
que podían representar algún inconveniente para la paz social, 
arrojan mucha luz sobre la evolución ideológica del político. En 
conjunto, los textos recopilados y los explorados en el archivo 
integran un nutrido corpus que nos aproxima de manera directa 
a su pensamiento y transformación.

Vallabhbhai Patel nació en el pequeño poblado de Nadiad, 
en 1875, y fue educado en el seno de una familia patidar de 
Charotar. Los patidar o patel eran un grupo dominante que 
disfrutaban de importante influencia política; por ejemplo, a 
veces fungían como matadars, es decir, los que recolectaban 
la renta en su linaje, lo cual les permitía tener dominio sobre 
los campesinos más pobres.20 De los patidar se dice que eran 
reconocidos por su independencia y liderazgo pero también 
que a veces podían ser arrogantes y tener cierto sentido de 
superioridad frente a otras comunidades.21

Vallabhbhai se formó en leyes y litigó en Godhra y Borsad 
junto con su hermano mayor, Vithalbhai Patel, y aunque había 
logrado reunir dinero para ir a Londres a estudiar, cedió a su 
hermano el privilegio de ir primero. Posteriormente, com-
pletó su formación en Londres, de 1910 a 1913, y a su regreso 
ejerció en Ahmedabad en vez de Bombay, que era una ciudad 
más lucrativa. Como consejero municipal de Ahmedabad de 
1917 a 1922, Vallabhbhai ya desafiaba a la autoridad británica 
encarnada en John Shillidy, el comisionado municipal britá-
nico, de quien se quejaba por su comportamiento incivilizado 
y sus actos de corrupción.

El nacionalismo que Vallabhbhai Patel desarrolló por esos 
años era de tipo anticolonial, y se sintetizaba en su idea de que 

20 David Hardiman, Peasant Nationalists of Gujarat. Kheda District 1917-1934, 
Delhi, Oxford University Press, 1981, p. 37.

21 Rajmohan Gandhi, Patel. A Life, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 
1990, p. 4.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   291 06/04/2015   11:46:27



292	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

el régimen colonial en “India [era] un jardín de esclavos: algu- 
nos eran grandes, otros pequeños, algunos valientes pero todos 
son esclavos”.22 De este modo, Patel admiraba la actitud desa- 
fiante hacia los oficiales británicos y fue esta cualidad que apre- 
ció en Gandhi lo que le hizo allegarse a él.

A partir del regreso de Gandhi de Sudáfrica y su llegada a 
Ahmedabad en 1915, Gujarat adquirió una posición prepon-
derante en la lucha nacional. Vallabhbhai mostró su cercanía 
a Gandhi al organizar campañas que siguieron el método desa-
rrollado por su mentor —es decir, la satyagraha— en Kheda en 
1918, Borsad en 1923, y Bardoli en 1928, antes y después del 
movimiento de No Cooperación Califato de 1921-1922, lide-
rado por Gandhi y el Congreso. Estas campañas identificaban 
al régimen británico como el objetivo que debía vencerse en 
la lucha nacional, aunque, para Gandhi, como se ha referido, 
swaraj no era un simple autogobierno basado en la liberación 
del régimen colonial sino una liberación sustentada en una 
base ética.

Vallabhbhai Patel fungió como el brazo derecho de Gandhi 
en las campañas que realizó en su natal Gujarat y adquirió un 
gran estatus como luchador social.23 Merece la pena detener- 
se en los términos en que Patel emprendió estas campañas, pues 
en las tres satyagrahas se perfiló como un gran organizador de 
masas con la habilidad para motivar o presionar a los campe-
sinos y afianzar la solidaridad con su causa.24

En la articulación de las satyagrahas, Gandhi representaba 
la autoridad moral y sardar Patel, el brazo fuerte.25 En otras 
palabras, en el binomio Gandhi-Vallabhbhai, el primero pro-
porcionaba una dimensión ética a las campañas, y el segundo 
aplicaba métodos severos para lograr involucrar a los diversos 

22 Archivo Estatal de Maharashtra (aem), Home Department Special Branch 
(hdsb), exp. 800(98), 1935, p. 77: “Copy of the Confidential Report dated 5/1/35 del 
S.H. S.I.S.S. Mankad, Ahmedabad. Activities of Vallabhbhai Patel in Gujarat after 
his release from jail in July 1934”.

23 Idem.
24 En este sentido, Gandhi consideraba a Vallabhbhai un buen “agitador”. Carta 

de Gandhi a Mahadev Desai, 22 de septiembre de 1929. M. K. Gandhi, The Collected 
Works of Mahatma Gandhi, Nueva Delhi, Ministry of Information & Broadcasting, 
Government of India, 1970, p. 453.

25 Howard Spodek, “Sardar Vallabhbhai Patel at 100”, Economic Political Weekly, 
vol. 10, núm. 50, 1975, p. 1928.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   292 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 293

sectores aunque mostraran cierta renuencia; métodos que por 
coercitivos no se ceñían ciertamente al código gandhiano. En 
esta tesitura tuvo una gran autonomía para actuar como mejor 
consideraba que podía consolidarse el apoyo de los grupos 
sociales. Proveniente de un contexto patidar en que los miem-
bros estaban habituados a ejercer cierta dominación sobre gru- 
pos más vulnerables, Vallabhbhai utilizó técnicas de presión co- 
mo el boicot y el ostracismo a los miembros de la casta que no 
cooperaban. Gandhi discrepaba con ejercer algún tipo de pre- 
sión social en las satyagrahas pues esto no coincidía con su no- 
ción de ahimsa o no violencia.

En claro contraste, la visión de ahimsa del sardar era un 
tanto ambigua porque “él mismo no estaba seguro de ser un par- 
tidario de ahimsa”.26 Para Vallabhbhai, “la no violencia no signi-
fica debilidad o timidez. Debía haber determinación y valentía 
en la no violencia y a nosotros nos falta mucho en este sen- 
tido”.27 Sus métodos más militantes de movilización política 
privilegiaban el compromiso de tomar acciones en la práctica.28 
Congruente con su percepción, la fuerte presión psicológica 
y social ejercida sobre los campesinos para forzarlos a unirse a 
las campañas era necesaria en la lucha nacional por un ideal más 
elevado; asimismo, consideraba que la presente condición de 
los campesinos era en mucho su responsabilidad al ser omisos 
en luchar por lo que les correspondía. Así, Patel expresaba: “La 
razón de [la] pobreza [de los campesinos] es que no conocen su 
patria. Han perdido el verdadero heroísmo […] El verdadero 
espíritu Rajput está extinto y se ha ido”.29 Esto implicaba que 
la no violencia no debía usarse como pretexto para someter-
se; una idea casi completamente opuesta a la de Gandhi, de 
“sumisión sin subordinación”. En efecto, Vallabhbhai parecía 
estar de acuerdo con la idea de estar físicamente preparados 
para oponerse a los enemigos. La proliferación de akhadas o 
gimnasios durante este periodo evidenciaba la convicción entre 

26 Gandhi, Patel. A Life, op. cit., p. 70.
27 aem, hdsb, exp. 800(98), 1935, op. cit.
28 Valiani, Militant Publics in India, op. cit., p. 146.
29 Oficina de Registros de Baroda (orb), Confidential Documents (cd), Huzur 

Political Office (hpo), fólder 5, exp. 130: “English abstract of the speech delivered 
by Mr. Vallabhbhai J. Patel at Kurai in the Karjan taluka on 30-11-1937. Speeches 
delivered by political agitators”.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   293 06/04/2015   11:46:27



294	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

diversos sectores de desarrollar la capacidad física que rindiera 
sus frutos en la acción.

En este sentido, uno de los akhadas más célebres fue el del 
profesor Manekrao, en Baroda,30 en el que no sólo se impartía 
educación física y “defensa” personal sino que también se presta-
ba para que políticos extremistas, que visitaban Gujarat, dieran 
discursos sobre el nacionalismo.31 Vallabhbhai Patel también 
estuvo entre los conferencistas del akhada de Manekrao, pero 
fueron miembros de la Hindu Mahasabha —organización que 
promovía los valores culturales hindúes— quienes persistieron 
en la tarea de establecer akhadas en diversas partes de Gujarat 
con el fin de terminar con la supuesta emasculación hindú, que 
los tenía subyugados a británicos y musulmanes. La prolife- 
ración de los akhadas fue un hecho reprobado por el gandhis- 
mo, que lo veía como un franco alejamiento de la filosofía de 
la no violencia. Vallabhbhai, en contraste, no refirió estar en 
desacuerdo con las actividades de tales centros y, más aún, 
asistió a ellos durante sus campañas políticas.

Comunidad, “comunalidad” y distintas connotaciones 
de swaraj

La idea de Vallabhbhai de unidad comunitaria ha sido un as-
pecto polémico en su trayectoria política. Si bien Vallabhbhai 
hacía en sus campañas un llamado general a unirse a la lucha 
nacional, los musulmanes no se sentían muy identificados con 
una retórica fundamentalmente hindú. En este sentido, aunque 
varios autores han destacado el esfuerzo del sardar por unificar 
a las comunidades,32 lo cierto es que para él no era un asunto 
imperativo; de hecho, para Patel, la unidad comunitaria era un 
aspecto más bien marginal en su discurso político en el periodo 

30 orb, cd, hpo, Catálogo de la Oficina de Registros de Baroda 21, exp. 36, p. 3: 
“Jummadada Gymnastic Institute of Mankekrao”.

31 Por ejemplo, Savarkar, el fundador de la ideología excluyente del Hindutva, 
estuvo ahí. hpo, cd, orb, fólder 6, exp. 140, p. 294: “Confidential fortnightly report 
for the period ending 26th April 1946. Fortnightly confidential reports from 12th 
August 1945-48”.

32 Rafiq Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims. An Analysis of his Relations 
with Muslims before and after India’s Partition, Bombay, Bharatiya Vidya Bhavan, 1996.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   294 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 295

de las satyagrahas, pues “Gujarat no [tenía] mucho que hacer en 
relación con la unidad hindú-musulmana en comparación con 
otras provincias; así que Gujarat tiene mucho margen para gas- 
tar sus energías en otro programa”.33 Esta aseveración no era 
necesariamente infundada, así lo confirman los reportes sobre 
disturbios que marcan un incremento de la violencia comunal 
hacia 1924, es decir, después de la satyagraha de 1923.

Durante el movimiento por el Califato, Vallabhbhai Pa-
tel se había mostrado poco entusiasmado al igual que otros 
miembros del Congreso, pues las demandas del movimiento 
les parecían un tanto alienantes siendo ellos hindúes.34 Por el 
contrario, Gandhi con todo entusiasmo pregonaba que gusto-
samente pospondría el swaraj si hubiera progresos respecto al 
Califato.35 La noción polisémica de swaraj era en sí problemá- 
tica; con tantos sectores incluidos en el movimiento de Gandhi, 
cada quien entendía swaraj en una forma diferente.36 Gandhi se 
refería a swaraj, según se esbozó en líneas anteriores, como un 
gobierno con una dimensión ética y no necesariamente como 
la emancipación del régimen colonial.

Pero en el entendimiento de swaraj como autogobierno, Pa- 
tel no comprendía cómo podían luchar por los musulmanes de 
Arabia, Palestina, Siria e Iraq; a él le hacía más sentido lograr 
primero la emancipación de los británicos y luego pelear por 
otros.37 A pesar de sus reservas, el sardar apoyó el movimiento y 
emitió una convocatoria para “ayudar a proteger el islam brin-
dando todo tipo de ayuda posible a los musulmanes y mostrar 
plena fe en la bondad de la comunidad”.38

33 Vallabhbhai Patel, The Collected Works of Sardar Vallabhbhai Patel, ed. P. N. 
Chopra, vol. i: 1918-1925, Delhi, Konark Publishers, 1991, p. 235.

34 Hamza Alavi ha hecho notar que el movimiento por el Califato apelaba a las 
premisas más anquilosadas del islam, el cual consideraba al califa como el monarca y el 
líder religioso, a diferencia del islam “original”, que distinguía entre los dos dominios 
como esferas separadas. Véase Hamza Alavi, “Ironies of History: Contradictions of 
the Khilafat Movement”, en Mushirul Hasan (ed.), Islam, Communities and the Na­
tion: Muslim Identities in South Asia and Beyond, Nueva Delhi, Manohar, 1998, p. 35.

35 Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabhbhai Patel, op. cit., p. 81.
36 Véase Amin, “Gandhi como Mahatma”, op. cit.
37 Indulal Yagnik, Atmakatha, citado en Achyut Yagnik y Suchitra Sheth, The 

Shaping of Modern Gujarat: Plurality, Hindutva and Beyond, Nueva Delhi, Penguin, 
2005, pp. 207-208.

38 Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims, op. cit., p. 8.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   295 06/04/2015   11:46:27



296	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

Asimismo, el lenguaje religioso que Vallabhbhai conocía era 
el de su propio contexto cultural; por lo tanto, utilizaba voca-
bulario del hinduismo para describir el movimiento, lo cual no 
atraía a los musulmanes. A diferencia de Gandhi, Vallabhbhai 
no concebía el dharma con una dimensión universalista; la “co-
munalidad” que Patel articulaba entre los hindúes se hacía a tra-
vés de apelar al hinduismo, en su religiosidad particular. La lu-
cha nacional era comparada con la pelea entre Ram y Ravana de 
la épica del Ramayana; también se refería al dharma como el 
deber moral de unirse al movimiento nacional o hablaba de 
shakti o energía para ilustrar la fuerza que debía tenerse para 
combatir a los ingleses.39 En tanto que Gandhi concebía la lu- 
cha nacional como un deber sagrado y no visualizaba la polí- 
tica separada de la religión; su visión era el establecimiento del 
Ramraj o el reino de Ram, no en una dimensión sectaria sino 
entendido como el “gobierno de Dios”, por medio del cual se es- 
tablecerían valores humanitarios.40 Vallabhbhai hacía notar que 
el “Mahatma había empezado este movimiento no sólo con- 
tra el gobierno sino contra nosotros mismos. Tenemos que pu- 
rificar el gobierno y también hacer autopurificación”.41 De esta 
manera, el movimiento nacional brindaba la posibilidad de ex- 
piar los “pecados” además de ejercer oposición al gobierno bri-
tánico. Era una campaña para resolver social y personalmente 
asuntos éticos.

Por otro lado, la estrategia discursiva de Vallabhbhai fue 
fundamental en la intimidación e inclusión de los potenciales ac- 
tivistas al aludir a imaginarios religiosos que daban una respon-
sabilidad ética a su participación.42 Existen por lo menos tres 
aspectos que dan forma a la retórica de Vallabhbhai: fervor 
nacional, ética y religiosidad. Al mezclar estos elementos, Patel 

39 aem, hdsb, exp. 750(86)I, 1930-1931, pp. 47-49: “Independence and civil defense 
movement. Extracts of speeches of Vallabhbhai Patel and other Congress discouraging 
the payment of land revenue in Gujarat district”.

40 Irfan Habib, “Gandhi and the National Movement”, Social Scientist, vol. 23, 
núm. 4, 1995, p. 8.

41 aem, hdsb, exp. 800(98), 1935, op. cit.
42 El discurso de Patel y otros líderes en Bardoli es explorado con detalle por 

Ghanshyam Shah en “Traditional Society and Political Mobilization: The Experience 
of Bardoli satyagraha (1920-1928)”, Contribution to Indian Sociology, vol. 8, núm. 89, 
1974, pp. 89-107.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   296 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 297

esperaba apuntalar la identificación y el apoyo subsecuente pa- 
ra la causa nacionalista; hacía el llamado a “desobedecer las ór- 
denes inmorales del gobierno”43 y resistir a las autoridades sin 
importar la adversidad que franquearan, porque “mientras 
mayor la tiranía que Gujarat sufriera, mayor su santificación”.44

La idea de moral o ética es relevante en la lucha nacional que 
Vallabhbhai vislumbra. La salvación nacional e individual se 
lograría a través de un comportamiento ético intachable como 
individuos. Esta creencia hace que el discurso de Vallabhbhai 
esté permeado por un ingrediente normativo; entre otras cosas, 
la limpieza, el vestir khadi, el no al matrimonio infantil, no al 
ocio, no a las discusiones, la no discriminación de los intoca-
bles, eran algunos asuntos que Vallabhbhai promovía, no sólo 
en paralelo con la lucha nacional sino también como aspecto 
fundamental para lograrla; es decir, una regeneración moral de 
los individuos. Otras actividades de las que había que cuidarse 
eran el consumo de opio y la ingesta de alcohol ya que, en su 
opinión, eran “vicios que debían ser condenados por todos”.45 
En consonancia con esta idea se fundaron sabhas antialcohol en 
1929, cuyo propósito era la abolición del consumo de droga y 
alcohol.46 De este modo, el activismo de Vallabhbhai en la lu- 
cha nacional tiene muchos elementos de coerción. Pero el men- 
saje era claro, la lucha nacionalista demandaba sacrificios de 
toda índole.

Después de la época de las satyagrahas, los años de 1927 a 
1929 se tornaron bastante inciertos en términos de hostilidad 
comunal en varios lugares de Gujarat, como Godhra y Surat. 
Líderes de organizaciones hindúes, como la Hindu Mahasabha, 
trabajaban con una agenda común para consolidar los valores 
hindúes entre las minorías de distinta filiación religiosa y tam-
bién impulsaban las hostilidades entre sectores de hindúes y 
musulmanes. En 1927, por ejemplo, un representante local de 
la Hindu Mahasabha, llamado Vamanrao Mukadam, promovía 

43 Patel, The Collected Works, op. cit., vol. i, p. 14.
44 Memorial, Museo y Biblioteca Nehru, Private Papers of K. M. Munshi, rollo 19, 

exp. 15: “K. M. Munshi and Vallabhbhai Patel’s Correspondence”.
45 aem, hdsb, exp. 800(98), 1935, op. cit.
46 Young India (1919-1931), “M. K. Gandhi, ‘Prohibition Campaign’”, vol. xi, 

23 de mayo de 1929, p. 171.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   297 06/04/2015   11:46:27



298	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

la discordia entre las comunidades en Godhra. Al participar 
en una procesión blandía amenazadoramente un revólver para 
intimidar a los musulmanes que se quejaban de la música frente 
a la mezquita, al tiempo que azuzaba a los participantes de la 
procesión a continuar con la música.47 Mukadam también era 
un relevante miembro del Congreso y, en 1917, había organi-
zado la Conferencia Política de Gujarat, a la que habían asistido 
Gandhi, Jinnah y Tilak.48 Según información de un trabajador 
social, seguidor de Gandhi, Vallabhbhai Patel estaba en buenos 
términos con Mukadam y ambos se encontraban a menudo 
para hablar sobre los asuntos entre hindúes y musulmanes. Por 
su “claridad al hablar, [Mukadam] permaneció como amigo 
cercano de sardar Patel de por vida”.49

Acaso por esta cercanía, sardar nunca hizo alguna condena 
contundente hacia la Mahasabha y su activismo, ya que miem-
bros del Congreso y la propia organización hindú tenían rela- 
ciones cordiales en diferentes momentos. En este sentido, es 
interesante resaltar que en los disturbios de 1927-1928, en Go-
dhra, aunque ocurrieron en un periodo muy cercano a una de 
las satyagrahas más emblemáticas de Vallabhbhai, la de Bar- 
doli, él nunca reprobó la incitación a la violencia encabezada 
por Mukadam, y es difícil pensar que no se hubiera enterado de 
los acontecimientos.

Esto nos lleva a cuestionar hasta qué punto los miembros 
del Congreso congeniaban plenamente con la noción gandhia- 
na de unidad comunitaria y la no violencia y, asimismo, cuál 
era el entendimiento o las interpretaciones que otros persona- 
jes políticos hacían de las concepciones de Gandhi. Tanto Va- 
llabhbhai como Mukadam eran miembros del Congreso. Visi- 
blemente, Mukadam omite de una manera abierta la ahimsa de 
Gandhi y se va al otro lado del espectro al conminar a la violen-
cia, lo cual nos reafirma que el afán del Congreso por incorpo-
rar a diversos sectores abrió la puerta a tendencias extremistas. 

47 aem, hdsb, exp. 355(59)A viii, 1927, p. 1: “Extract from the confidential weekly 
letter of the District Magistrate, Panch Mahals, for the week ending 24th August 1927, 
Home Department Special Note, W. S. Mukadam”.

48 Yagnik y Sheth, The Shaping of Modern Gujarat, op. cit., p. 214.
49 Arun Vaghela, “Vamanrao Mukadam: the Lion of PanchMahal”, en Arun 

Vaghela, Anvesna Itihasna Lekhono Sangrah, Gandhinagar, Gujarat Sahitya Akademi, 
2001, pp. 93-100.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   298 06/04/2015   11:46:27



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 299

Asimismo, los políticos realmente cercanos a Gandhi, como 
Vallabhbhai, tampoco parecían ceñirse demasiado a los valores 
gandhianos; esto se ve en su indiferencia hacia la violencia de 
Mukadam, pues sus llamados a la no violencia no trascendían 
la retórica cuando se trataba de oponerse a los métodos de mo- 
vilización de extremistas.

La partición y el sentimiento antiislámico

La década de 1940 marca un cambio en su “apego” a los princi-
pios de Gandhi y, asimismo, en las consideraciones de unidad 
de Vallabhbhai Patel. Si antes creía innecesario hacer una 
convocatoria intensa por esta causa, para este periodo lo cree 
ineludible ante la idea de la creación de Pakistán posicionándose 
cada vez más fuerte en la escena política. En sus inicios como 
luchador social, Vallabhbhai identificaba a la administración 
británica como el enemigo a vencer; en este periodo también ve 
como un lastre a la Liga Musulmana, que además iba ganando 
terreno entre los adeptos al islam. En este contexto le parecía 
desesperante que alguien como Jinnah, líder de la Liga y musul-
mán no practicante, tuviera tanta influencia en la comunidad 
islámica, a diferencia del líder musulmán del Congreso Abul 
Kalam Azad, y del propio Gandhi, que había perdido el apoyo 
de la gran masa de musulmanes desde el llamado a terminar el 
movimiento por el Califato. Sus discursos tratarían de dar un 
sentido de unidad a las comunidades en India; así expresaba: 
“India es una e indivisible […] Los musulmanes tienen sus raí- 
ces en India. Sus lugares sagrados y sus centros culturales están 
ubicados en India. No sé qué es lo que harían en Pakistán y no 
pasaría mucho tiempo antes de que quisieran volver”.50

En su intento por mantener la unidad de India, Vallabh- 
bhai trataba de fortalecer la imagen del régimen británico co- 
mo el enemigo común, y hacía referencia a India como un “jar- 
dín de esclavos” donde todos debían unirse para terminar con 
esa esclavitud. Refería que la historia les había enseñado que 
la condición fragmentada entre los grupos sociales había he- 

50 Patel, The Collected Works, op. cit., vol. xii, p. xvi.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   299 06/04/2015   11:46:27



300	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

cho que sucumbieran ante los invasores extranjeros. “Nues- 
tros conflictos mutuos, peleas y desconfianzas —menciona-
ba— han sido en el pasado la causa de nuestro desplome y el 
haber caído presos de la dominación extranjera un sinnúmero 
de veces”.51

La actitud de unidad que Vallabhbhai refleja en público 
contrasta con su suspicacia personal por los musulmanes, lo cual 
hace que le exprese a Gandhi que “las maneras y costumbres 
de los musulmanes son diferentes. Ellos comen carne mientras 
nosotros somos vegetarianos. ¿Cómo vamos a vivir con ellos en 
el mismo lugar?”. A lo que Gandhi replicaba: “No señor. Los 
hindúes en conjunto no son vegetarianos, excepto en Guja- 
rat. Casi todo hindú come carne en el Punjab, U. P. y Sind”.52 
De manera que aunque Vallabhbhai tiene un discurso público de 
existencia comunitaria conjunta, en realidad no se ve com-
partiendo los mismos espacios físicos con gente que le resulta 
problemática por sus hábitos alimentarios. Aunque al mismo 
tiempo y tratando de superar sus propios prejuicios advertía 
públicamente contra el hábito de “sospechar unos de otros”, 
porque esto llevaba a la segregación.53 Esta postura conciliatoria 
fue redefinida con la partición de India. Las hostilidades que tal 
acontecimiento conllevó hicieron finalmente que Vallabhbhai 
tomara partido a favor de los hindúes; su discurso, entonces, 
subrayaba la “mucha enemistad entre las dos comunidades: en 
Calcuta, Lahore y Bombay, a donde quiera puede verse que 
se han formado mini-Pakistanes. Ningún hindú puede entrar 
a alguna localidad musulmana”.54 El alejamiento de Vallabh- 
bhai de los principios gandhianos puede explorarse mejor a la 
luz de los hechos de la partición y su actuación en la integración 
de los estados principados.

Con la partición se les dieron tres opciones a los estados 
principados: unirse a India, acceder a Pakistán o permanecer in- 
dependientes. Como ministro de Asuntos Internos, a Vallabh- 

51 Ibid., p. xiii.
52 Zakaria, Sardar Patel and Indian Muslims, op. cit., p. 18.
53 Ibid., p. 8.
54 Vallabhbhai Patel, For a United India: Speeches of Sardar Patel, 1947-1950, Delhi, 

Publications Division, Ministry of Information and Broadcasting, Government of 
India, 1967, p. 158.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   300 06/04/2015   11:46:28



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 301

bhai le correspondió hacerse cargo de la integración. Los casos 
más conflictivos fueron el de Junagadh, el cual, en una decisión 
de último minuto, decidió unirse a Pakistán; asimismo, el ca- 
so de Hyderabad, que decidió quedarse independiente con la po- 
sibilidad de unirse posteriormente a Pakistán.

Junagadh era un estado indio cuyo gobernante musulmán, 
nabab Mahabat Khan, había decidido acceder a Pakistán sin 
considerar que 80% de la población de Junagadh era hindú y 
sólo 20% era musulmán. El anuncio de Junagadh adhiriéndose 
a Pakistán tomó por sorpresa a Vallabhbhai en las noticias de 
periódico del 17 de agosto; Patel averiguó, en primer lugar, si 
Pakistán había aceptado la anexión.55 Para el 24 de septiembre 
de 1947, Vallabhbhai ya había enviado tropas indias a las fron-
teras de Junagadh en espera de que Pakistán cancelara el acce- 
so de Junagadh y de que se organizara un plebiscito.56 Más allá 
de la cuestión operativa es interesante reparar detenidamente 
en la retórica de Vallabhbhai a la luz de estos acontecimientos, 
porque ya ha dado un giro radical en su pasada tolerancia e 
inclusión de los musulmanes a la nación india. Su transformada 
actuación política le valió pasar a la posteridad como uno de 
los iconos del imaginario del Hindutva del periodo contem-
poráneo.57

Con la derrota del gobernante de Junagadh y su huida a 
Pakistán, Vallabhbhai visitó el lugar y dio un discurso en el 
Bahauddin College,58 institución que estaría afiliada a la univer- 
sidad de Sind, en Karachi, cuando Junagadh accediera a Pakis-
tán.59 En este discurso, Vallabhbhai informaba a la concurrencia 
del referéndum sobre el acceso de Junagadh y advertía a los mu- 
sulmanes que fueran fieles a la unión india; asimismo, les dijo: 
“aquellos que quieran irse a Pakistán pueden hacerlo con sus 
propiedades”. En dicha asamblea, Patel organizó un referéndum 

55 Para tener un panorama más amplio del episodio en su conjunto, véase 
idem.; Gandhi, Patel. A Life, op. cit.; y V. P. Menon, The Story of the Integration of the 
Indian States, Bombay, Orient Longman, 1969.

56 Gandhi, Patel. A Life, op. cit., p. 436.
57 Parita Mukta, “On The Political Culture of Authoritarianism”, op. cit.
58 The Bombay Chronicle, “‘We’ll hand over Junagadh to provisional govern- 

ment alone’ Sardar’s reply to Pakistan: Token referendum favours Indian Union”, 
vol. xxxv, núm. 268, 15 de noviembre de 1947, p. 9.

59 Krishna, India’s Bismarck, Sardar Vallabhbhai Patel, op. cit., p. 122.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   301 06/04/2015   11:46:28



302	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

extraoficial donde la gente votó unánimemente por unirse a 
India.60

Ahora, en vez de hacer alusión a la unidad, Vallabhbhai adver- 
tía a los musulmanes que “si insistían en hablar de Pakistán, ten- 
drían que seguir el ejemplo del nabab de Junagadh, quien había 
huido a Karachi. Los musulmanes habían pensado […] que Pa- 
kistán sería el cielo en la Tierra, pero era el infierno”.61 De este 
modo, cuando Vallabhbhai llegó a Junagadh, el 13 de noviembre, 
con la investidura de primer ministro de India, junto con N. V. 
Gadgil, ministro de Obras, Energía y Minas, una prioridad para 
él fue visitar el templo de Somnath, en Prabhas Patan, y anunciar 
su reconstrucción.62 Así, se refiere que estaba visiblemente conmo- 
vido de encontrar el templo —que había sido alguna vez la gloria 
de India—63 tan destruido y dilapidado. De aquí que propusiera 
su reconstrucción para devolverle su antiguo esplendor.64

Evidentemente, esto era un asunto delicado en un momen-
to donde las pasiones comunales estaban exacerbadas. Somnath 
era un templo de sensibilidad hindú específicamente, se supo- 
nía que era el lugar más sagrado después de Benarés (Varanasi), 
así que la decisión de su reconstrucción por altos mandos del 
gobierno transmitía el mensaje de supremacía del hinduismo so-
bre otros credos religiosos. Gandhi había percibido este mensaje 
y recomendaba que la reconstrucción del templo de ninguna 
manera se llevara a cabo con presupuesto del gobierno sino con 
contribuciones de la gente. Así, se concretó la reconstrucción y 
esta situación fue subrayada durante la ceremonia de instalación 
del ídolo de Somnath en 1951.65 Sin embargo, que las autori-

60 The Bombay Chronicle, “‘We’ll hand over Junagadh…”, op. cit.
61 The Times of India, “Pakistan’s interference in Junagadh; Sardar Patel’s criti-

cism”, vol. cix, núm. 273, 15 de noviembre de 1947, p. 9.
62 Idem.
63 El templo de Somnath, se suponía, había sido destruido por un invasor musul-

mán (Mahmud de Ghazni) en el siglo xi, y para la primera mitad del siglo xix ya iba 
cobrando forma en la mentalidad hindú como el recordatorio de la persecución del 
hinduismo a manos del islam. Romila Thapar hace una exploración histórica de cómo 
se convirtió este episodio en el símbolo de la hostilidad islámica, a pesar de que las 
diversas fuentes contemporáneas registran el hecho de maneras diversas o en ocasiones 
incluso ni siquiera se menciona. Consultar Romila Thapar, Somanatha, The Many 
Voices of a History, Nueva Delhi, Penguin, 2004.

64 Menon, The Story of the Integration of the Indian States, op. cit., p. 141.
65 The Bombay Chronicle, “Somnath”, vol. xxxix, núm. 13, 12 de mayo de 1951, 

p. 4.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   302 06/04/2015   11:46:28



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 303

dades anunciaran la reconstrucción del templo y la posterior 
ceremonia inaugural a la que asistió el presidente, Rajendra 
Prasad, difundió el mensaje de un gobierno que patrocinaba 
la religión de la mayoría y marginaba la noción de Gandhi de 
una religiosidad universalista e incluyente. Esta actitud de Va-
llabhbhai Patel de formar una India fuerte y territorialmente 
cohesionada se ve reflejada en la coerción sobre principados 
“musulmanes” importantes, como Hyderabad, a acceder a la 
unión india. De la misma manera, Patel se enfocó en los testi-
monios de los refugiados hindúes llegados de Pakistán, quienes 
le habían relatado los horrores vividos, para privilegiar el 
restablecimiento de estos sectores por sobre los musulmanes 
que pasaban por situaciones adversas paralelas.

Todo lo anterior muestra que la transformación de Vallabh- 
bhai se había completado, y de ser un “devoto” promotor de la 
unidad hindú-musulmana —como muchos de sus simpatizantes 
lo han visto—, en consonancia con la filosofía de Gandhi, se 
convirtió en un político que demandaba a los musulmanes 
proporcionar las evidencias de su lealtad hacia India, y si no 
podían hacerlo entonces les pedía mejor marcharse. Su exi-
gencia de mostrar lealtad a India era efectiva, tanto que hubo 
organizaciones islámicas como la Jamiyat Muslims que de- 
clararon su decisión de disolverse y unirse a la Praja Mandal, 
de Junagadh. Para corroborar su lealtad a India, los líderes 
musulmanes declaraban que si India y Pakistán se enfrascaban 
en una guerra, los musulmanes de Junagadh pelearían contra 
Pakistán del lado de las fuerzas de la unión india.66 Diversos 
sectores de musulmanes se veían prácticamente obligados a dar 
demostraciones públicas de lealtad, de otra forma eran vistos 
con recelo por otros grupos sociales y aun por los mismos lí-
deres políticos, como Vallabhbhai, cuyos llamados a la unidad 
para esta época mostraban una actitud cada vez más hostil hacia 
los musulmanes.

Después de la partición, Vallabhbhai no veía a los musul- 
manes como un grupo vulnerable. Siendo presidente del Co-
mité de Minorías de la Asamblea Legislativa en 1949, Patel 

66 The Times of India, “Junagadh Muslims join Mandal. Decision at public meet-
ing”, vol. cix, núm. 280, 24 de noviembre de 1947, p. 7.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   303 06/04/2015   11:46:28



304	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

mostraba abiertamente su desconfianza al afirmar que “los mu- 
sulmanes de hoy son una minoría muy fuerte, unida y bien 
organizada. ¡Muy bien! Una minoría que puede forzar la par-
tición del país no es una minoría en absoluto. ¿Por qué creen 
que son una minoría?”.67 Con esto evidentemente minimizaba 
las condiciones adversas de este sector, además de que inhibía en 
otros la solidaridad o empatía por los problemas que esta co-
munidad, como las otras, enfrentaba. Aunque su postura fue 
endureciéndose y sus sentimientos nacionalistas hindúes se exa-
cerbaron, Patel tuvo cuidado de distanciarse de organizaciones 
más bien fundamentalistas como el Rashtriya Swayamsevak 
Sangh, sobre todo después del asesinato de Gandhi, en 1948, 
a manos de uno de sus miembros. Así, discutía con Nehru 
sobre cómo poner mayores restricciones a esta organización 
para que sus actividades no fueran una amenaza a la paz y la 
tranquilidad de India.68

Conclusiones

Este artículo ha tratado de examinar la filosofía y la política 
de Gandhi y su percepción y aprehensión por uno de sus se-
guidores más importantes, Vallabhbhai Patel, quien fue una 
figura muy influyente y cuya aparente subordinación a Gandhi 
no evitó que tuviera un amplio margen para sus maniobras 
políticas. Su carrera política demostró su carácter como hom-
bre de Estado y luchador social; no obstante, su nacionalismo 
anticolonial fue desplazado por una creciente sospecha hacia los 
musulmanes que lo condujo cada vez más lejos de Gandhi. Su 
propio contexto cultural, el devenir histórico y el activismo de 
las organizaciones hindúes detonaron este cambio en su percep-
ción de los musulmanes, no como una minoría vulnerable sino 
como una amenaza para la unidad de India que tenía que de-
mostrar fehacientemente su lealtad. A pesar de su cercanía con 

67 Vallabhbhai Patel, Sardar Patel. In Tune with the Millions, ed. G. M. Nandurkar 
y Manibehn Patel, parte ii, vol. iii, Ahmedabad, Sardar Vallabhbhai Patel Smarak 
Bhavan, 1976, p. 156.

68 Vallabhbhai Patel, Sardar Patel: Select Correspondence, 1945-1950, ed. Das Durga, 
vol. vii, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 1973, p. 261.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   304 06/04/2015   11:46:28



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 305

Gandhi y de una correspondencia con la filosofía del mahatma 
en el periodo de las satyagrahas (1918-1928), en Gujarat, Patel 
tuvo un pensamiento y métodos de acción independientes, si 
no es que opuestos a los de su mentor en distintos momentos. 
Su afiliación a las nociones gandhianas no fue un impedimento 
para que él también se vinculase a un movimiento hindú antiis-
lámico. De aquí que no sean pertinentes los cuestionamientos 
que han planteado algunos estudiosos en épocas recientes acerca 
del porqué de las expresiones fundamentalistas hindúes en el 
“Gujarat de Gandhi”. Como se ha explorado en este escrito, 
la ética de la no violencia gandhiana convivió con un naciona-
lismo hindú militante que fue ganando terreno aun entre los 
seguidores más cercanos del mahatma, quien, para la partición, 
ya había perdido influencia en las decisiones políticas. Así, la 
ideología hindú nacionalista pudo acomodarse y remontar 
en un contexto histórico que sentó precedentes de la cultura 
política del Gujarat e India contemporáneos. v

Dirección institucional de las autoras:
Centro de Estudios de Asia y África
El Colegio de México
Camino al Ajusco 20
Pedregal de Sta. Teresa
10740, México, D.F.
 bmartinez @ colmex.mx
 ibanerje @ colmex.mx

Bibliografía

Alavi, Hamza, “Ironies of History: Contradictions of the Khilafat 
Movement”, en Mushirul Hasan (ed.), Islam, Communities and 
the Nation: Muslim Identities in South Asia and Beyond, Nueva 
Delhi, Manohar, 1998, pp. 25-56.

Amin, Shahid, “Gandhi como Mahatma: Distrito de Gorakhpur, UP 
Oriental, 1921-1922”, en Saurabh Dube (coord.), Pasados posco­
loniales. Colección de ensayos sobre la nueva historia y etnografía 
de la India, México, El Colegio de México, 1999, pp. 345-401.

Chaterjee, Partha, “Gandhi and the Critique of Civil Society”, en 
Ranajit Guha (ed.), Subaltern Studies iii: Writings on South Asian 

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   305 06/04/2015   11:46:28



306	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

History and Society, Nueva Delhi, Oxford University Press, 
1984, pp. 153-195.

Cohen, Anthony P., The Symbolic Construction of Community, 
Londres, Routledge, 1989.

Gandhi, M. K., Hind Swaraj or Indian Home Rule, Ahmedabad, 
Navajivan Publishing House, 1938.

Gandhi, M. K., The Collected Works of Mahatma Gandhi, Nueva 
Delhi, Ministry of Information & Broadcasting, Government 
of India, 1970.

Gandhi, Rajmohan, Patel. A Life, Ahmedabad, Navajivan Publishing 
House, 1990.

Habib, Irfan, “Gandhi and the National Movement”, Social Scientist, 
vol. 23, núm. 4, 1995, pp. 3-15.

Hardiman, David, Peasant Nationalists of Gujarat. Kheda District 
1917-1934, Delhi, Oxford University Press, 1981.

Krishna, Balraj, India’s Bismarck, Sardar Vallabhbhai Patel, Mumbai, 
Indus Source Book, 2007.

Kumar, Ravinder, “Class, Community or Nation? Gandhi’s Quest 
for a Popular Consensus in India”, Modern Asian Studies, vol. 3, 
núm. 4, 1969, pp. 357-376.

Mehta, Uday S., “Patience, Inwardness, and Self-Knowledge in 
Gandhi’s Hind Swaraj”, Public Culture, vol. 23, núm. 2, 2003, 
pp. 417-429.

Menon, Vapal Pangunni, The Story of the Integration of the Indian 
State, Bombay, Orient Longman, 1969.

Mukta, Parita, “On The Political Culture of Authoritarianism”, en 
Ghanshyam Shah, Mario Rutten y Hein Streefkerk (eds.), De­
velopment and Deprivation in Gujarat, Nueva Delhi-Thousand 
Oaks, Sage Publications, 2002, pp. 59-73.

Patel, Vallabhbhai, For a United India: Speeches of Sardar Patel, 1947-
1950, Delhi, Publications Division, Ministry of Information and 
Broadcasting, Government of India, 1967.

Patel, Vallabhbhai, Sardar Patel. In Tune with the Millions, ed. G. 
M. Nandukar y Manibehn Patel, parte ii, vol. iii, Ahmedabad, 
Sardar Vallabhbhai Patel Smarak Bhavan, 1976.

Patel, Vallabhbhai, Sardar Patel: Select Correspondence, 1945-1950, 
ed. Das Durga, vol. vii, Ahmedabad, Navajivan Publishing 
House, 1973.

Patel, Vallabhbhai, The Collected Works of Sardar Vallabhbhai Patel, 
ed. P. N. Chopra, vols. i y xii, Delhi, Konark Publishers, 1990-
1999.

Pratt, Tim y James Vernon, “‘Appeal from This Fiery Bed…’: 

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   306 06/04/2015   11:46:28



martínez-banerjee: oscilaciones nacionalistas: del ethos…	 307

The Colonial Politics of Gandhi’s Fasts and their Metropoli- 
tan Reception”, Journal of British Studies, vol. 44, núm. 1, 2005, 
pp. 92-114.

Shah, Ghanshyam, “Traditional Society and Political Mobiliza- 
tion: The Experience of Bardoli satyagraha (1920-1928)”, Con­
tribution to Indian Sociology, vol. 8, núm. 89, 1974, pp. 89-107.

Skaria, Ajay, “Immeasurable Equality: Gandhi and the Gift of Re-
ligion”, manuscrito inédito.

Skaria, Ajay, “La religión de Gandhi”, en Saurabh Dube e Ishita 
Banerjee (coords.), Otras modernidades: historias, culturas, iden­
tidades, México, El Colegio de México, 2011, pp. 159-178.

Spodek, Howard, “Sardar Vallabhbhai Patel at 100”, Economic Polit- 
ical Weekly, vol. 10, núm. 50, 1975, pp. 1925-1936.

Stein, Burton, A History of India, Sussex, Willey-Blackwell, 2010.
Thapar, Romila, Somanatha: The Many Voices of a History, Nueva 

Delhi, Penguin, 2004.
The Bombay Chronicle, “Somnath”, vol. xxxix, núm. 13, 12 de mayo 

de 1951, p. 4.
The Bombay Chronicle, “‘We’ll hand over Junagadh to provisional gov- 

ernment alone’ Sardar’s reply to Pakistan: Token referendum 
favours Indian Union”, vol. xxxv, núm. 268, 15 de noviembre 
de 1947, p. 9.

The Times of India, “Junagadh Muslims join Mandal. Decision at pub- 
lic meeting”, vol. cix, núm. 280, 24 de noviembre de 1947, p. 7.

The Times of India, “Pakistan’s interference in Junagadh; Sardar Patel’s 
criticism”, vol. cix, núm. 273, 15 de noviembre de 1947, p. 9.

Vaghela, Arun, Anvesna Itihasna Lekhono Sangrah, Gandhinagar, 
Gujarat Sahitya Akademi, 2001.

Valiani, Arafaat, Militant Publics in India. Physical Culture and 
Violence in the Making of a Modern Polity, Nueva York, Palgrave-
Macmillan, 2011.

Yagnik, Achyut y Suchitra Sheth, The Shaping of Modern Gujarat: 
Plurality, Hindutva and Beyond, Nueva Delhi, Penguin, 2005.

Young India (1919-1931), “M. K. Gandhi, ‘Prohibition Campaign’”, 
vol. xi, 23 de mayo de 1929, p. 171.

Zakaria, Rafiq, Sardar Patel and Indian Muslims. An Analysis of his 
Relations with Muslims before and after India’s Partition, Bombay, 
Bharatiya Vidya Bhavan, 1996.

0285-0308-MARTINEZ-BANERJEE.indd   307 06/04/2015   11:46:28




