
[141]

Movimientos sociales, Medio Oriente 
moderno, pacto poscolonial, orientalismo, mandato

MOVILIZACIÓN Y 
MODERNIDAD EN EL MEDIO ORIENTE

CAMILA PASTOR DE MARIA Y CAMPOS
Centro de Investigación y Docencia Económicas

Para comprender los procesos que han conformado la mo-
dernidad del Medio Oriente es necesario echar una mirada 
panorámica sobre ellos a fin de captar la lógica de las continuas 
movilizaciones a lo largo y ancho del mundo árabe el último 
año y medio, lo que los medios de comunicación internacio-
nales han llamado Primavera árabe, mientras los manifestan- 
tes cantan la revolución. Empezaré con una síntesis de las 
grandes transformaciones puestas en marcha en el siglo xix, 
cuando el Mediterráneo oriental emergió como actor de la 
nueva economía industrial global. Ese periodo de moderni-
zación defensiva del Imperio otomano y sus instituciones es 
crucial para entender la emergencia de nuevos agentes socia- 
les en la región y las transformaciones sociales que persiguieron 
y precipitaron.

Exploraré diversos movimientos sociales que participa- 
ron en los debates sobre el cambio social hacia principios del si- 
glo xx, proponiendo o subvirtiendo reformas del Estado y el 
orden público durante las últimas décadas del Imperio otomano 
y el periodo del mandato. Ese periodo se caracterizó por encar-
nizados debates y la emergencia de nuevas actividades y espacios 
públicos que permitieron la movilización de agentes sociales ya 
constituidos y de otros nuevos. El proceso de descolonización 
de mediados de siglo y la ola de revoluciones que trajo consigo 
llevaron al poder a sectores históricamente marginados en gran 
parte de la región, quienes terminaron institucionalizando sus 
propias visiones del bien común.

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 7 de marzo de 2013 y 
aceptado para su publicación el 6 de junio de 2013.

0141-0170-PASTOR.indd   141 20/10/2014   15:25:08



142	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Al final presento una visión crítica de las formas que la 
movilización ha tomado en la región en las últimas tres décadas. 
Analizo el panorama social y las dinámicas de movilización que 
han producido las revueltas y revoluciones que hoy se desa- 
rrollan y discuto sucintamente la representación de la partici- 
pación de la mujer en las luchas actuales por los medios de co- 
municación internacionales. El texto busca poner de manifiesto 
la diversidad de ideologías y prácticas de múltiples agentes socia- 
les y la reestructuración de poblaciones, territorios y experien-
cia cotidiana de acuerdo con las transformaciones impuestas, 
reinventadas y diseminadas, que configuran nuevas redes de 
poder y desigualdad en el transcurso del siglo xx.

Orientalismo, islam y Medio Oriente moderno

La contextualización de las movilizaciones actuales en las 
metamorfosis sociales de los últimos 200 años evidencia la 
limitación del “islam” como factor explicativo, el cual sólo es 
válido para una visión orientalista que se rehúsa a reconocer 
las transformaciones producidas por la participación de la 
región en la creación de una modernidad global institucional, 
productiva e ideológica. Es posible entonces hacer a un lado 
los sesgos orientalistas que influyen en mucha de la produc-
ción académica y popular que desafortunadamente informa el 
debate público sobre las revueltas actuales, como lo discutiré 
en la parte final del trabajo.

El punto de partida para entender el Medio Oriente 
moderno es la gradual inversión de fuerzas entre el Imperio 
otomano y la Europa industrial desde fines del siglo xviii hasta 
el presente.1 Al enfrentar la expansión de nuevos imperios glo-
bales, el sublime porte —Estambul— y los líderes políticos de los 
territorios desmembrados del control otomano en el siglo xix 
realizaron diversas reformas estatales orientadas a remediar la 
creciente desigualdad resultante de la expansión económica, mi- 
litar y territorial de los Estados imperiales europeos durante 

1 Edward W. Said, Orientalism, Nueva York, Pantheon Books, 1978.

0141-0170-PASTOR.indd   142 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 143

ese periodo.2 La reforma estaba presente en todos los aspectos 
de la vida social, redefiniendo los vínculos jurídicos del Estado 
imperial centralizador con sus súbditos a través, por ejemplo, 
del Gulhane Sherif, pero también trasformando el tejido social 
mediante la creación de nuevas instituciones militares y edu-
cativas.

En el mismo periodo, grandes áreas del Mediterráneo 
oriental fueron incorporadas al mercado global, principalmente 
como abastecedoras de materias primas para las nuevas indus-
trias textiles centradas en Gran Bretaña y Francia; la provincia 
de Egipto como productora masiva de algodón, Monte Líbano 
y Alejandreta como regiones productoras de seda y muchas 
áreas de Siria como productoras de tabaco. Donde hay industria 
hay trabajadores, y a medida que esas zonas atrajeron trabaja-
dores migrantes otomanos y transmediterráneos en busca de 
salarios industriales, también atrajeron organizadores radica- 
les de la clase obrera global. La primera ola de huelgas obreras 
ocurrió a fines del siglo xix en ciudades portuarias otomanas co- 
mo Salónica, Izmir, Alejandría, Beirut, Túnez e incluso Estam-
bul, capital del imperio.3

La nueva riqueza de la producción de algodón y seda, 
junto con las leyes que privatizaron la propiedad de la tierra a 
mediados de siglo, provocaron una redistribución de recursos 
con configuraciones regionales particulares. Las tierras y la in- 
dustria algodonera de Egipto fueron acumuladas por la dinastía 
de Mohamed Alí y sus redes clientelares y familiares, con enor- 
mes consecuencias durante la crisis global de producción de 
algodón provocada por la guerra civil de Estados Unidos. En 
Monte Líbano y Alejandreta, en cambio, fueron las poblaciones 
campesinas las que capitalizaron la “protección” histórica de 
los Estados europeos sobre la base de una cristiandad común, 
a fin de cultivar vínculos comerciales con la industria francesa 
de la seda y así prosperar.4

2 William L. Cleveland, A History of Modern Middle East, Boulder, Westview 
Press, 1994.

3 Ilham Khuri-Makdisi, The Eastern Mediterranean and the Making of Global 
Radicalism, 1860-1914, Berkeley, University of California Press, 2010.

4 A. F. Khater, Inventing Home: Emigration, Gender, and the Middle Class in 
Lebanon, 1870-1920, Berkeley, University of California Press, 2001.

0141-0170-PASTOR.indd   143 20/10/2014   15:25:08



144	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Modernidad otomana: 1830-1919

Las transformaciones políticas y económicas crearon nuevos 
agentes sociales y nuevas ideologías aglutinados en viejos y nue-
vos espacios urbanos que experimentaban dramáticas expan-
siones y renovaciones. La explosión demográfica contribuyó 
a la consolidación de Estambul, Beirut, Alejandría, El Cairo 
y Damasco como centros de debate público entre las antiguas 
élites de notables y las nuevas clases comerciales y profesio-
nales: abogados, militares, periodistas, médicos. Los grandes 
movimientos sociales que han caracterizado a la región en los 
últimos dos siglos nacieron en ese contexto de transformación: 
movimientos migratorios, obreros, nacionalistas, sectarios, 
antiimperialistas y de mujeres.5

Tres procesos son particularmente importantes. Primero, la 
circulación de personas en circuitos crecientemente expansivos; 
esto es, las grandes migraciones que alimentaron el crecimiento 
urbano y una nueva ola de cosmopolitismo por la circulación 
de poblaciones militares, misionales y obreras dentro del im-
perio y más allá de sus menguantes fronteras.6 Segundo, como 

5 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Deba-
te, New Haven, Yale University Press, 1992; J. Beinin, Workers and Peasants in the 
Modern Middle East, Cambridge-Nueva York, Cambridge University Press, 2001; J. 
Beinin y Z. Lockman, Workers on the Nile: Nationalism, Communism, Islam, and the 
Egyptian Working Class, 1882-1954, Princeton, Princeton University Press, 1987; A. 
Bourgey, Migrations et changements sociaux dans l’Orient arabe, Beirut, cermoc, 1985; 
L. T. Fawaz, Merchants and Migrants in Nineteenth-century Beirut, Cambridge, Harvard 
University Press, 1983; S. M. A. Gualtieri, Between Arab and White: Race and Ethnicity 
in the Early Syrian American Diaspora, Berkeley, University of California Press, 2009; 
James L. Gelvin, The Israel-Palestine Conflict: One Hundred Years of War, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2005; Z. Lockman, Workers and Working Classes in the 
Middle East: Struggles, Histories, Historiographies, Albany, State University of New York 
Press, 1994; Z. Lockman, Comrades and Enemies: Arab and Jewish Workers in Palestine, 
1906-1948, Berkeley, University of California Press, 1996; U. S. Makdisi, The Culture 
of Sectarianism: Community, History, and Violence in Nineteenth-century Ottoman 
Lebanon, Berkeley, University of California Press, 2000; Michael Provence, The Great 
Syrian Revolt and the Rise of Arab Nationalism, Austin, University of Texas Press, 
2005; Elizabeth Thompson, Colonial Citizens: Republican Rights, Paternal Privilege, 
and Gender in French Syria and Lebanon, Nueva York, Columbia University Press, 
2000.

6 U. S. Makdisi, Artillery of Heaven: American Missionaries and the Failed Con-
version of the Middle East, Ithaca, Cornell University Press, 2008; Gualteri, Between 
Arab and White, op. cit.; Khater, Inventing Home, op. cit.; Khuri-Makdisi, The Eastern 
Mediterranean…, op. cit.; Camila Pastor de Maria y Campos, “The Mashreq in Mexi-

0141-0170-PASTOR.indd   144 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 145

consecuencia de la participación de la región en la modernidad, 
la emergencia de sectores sociales dinámicos excluidos de las ba- 
ses de riqueza y poder constituidas por las redes clientelares de 
los mediadores tradicionales entre un Estado imperial descentra-
lizado y las poblaciones locales.7 Tercero, el desarrollo de nue- 
vos instrumentos y espacios de debate público entre las élites 
tradicionales, las élites modernas y sectores populares que oca- 
sionalmente facilitaban interacciones y complicidades entre ellas; 
instrumentos y espacios como la prensa, el teatro popular y 
una diversidad de asociaciones que ofrecían oportunidades de 
interacción y generaron discursos y prácticas: sociedades mu-
tualistas y de bienestar, sociedades científicas, clubes de lectura, 
logias masónicas, etcétera.8

Movimientos de reforma: campesinos, radicales, 
nacionalistas, clérigos y la cuestión de la mujer

Esta modernidad otomana de muchas caras entrañó la inter-
vención de varios proyectos civilizatorios en las provincias 
árabes del imperio. Primero, la misión civilizadora otomana 
que buscó, como Zeynep Celik9 ha notado, rehacer los espacios 
sociales y urbanos Mashreq sobre el modelo de un Estambul cre- 
cientemente turco. Al mismo tiempo, la creciente presencia mi- 
sional y comercial de agentes franceses, británicos y estadou-
nidenses facilitó transformaciones locales que contribuirían a 
sostener las redes clientelares que cada Estado imperial cultivaba 

co. Patronage, Property and Class in the Postcolonial Global”, tesis de doctorado, 
Universidad de California, Los Ángeles, 2009.

7 R. Khalidi, The Origins of Arab Nationalism, Nueva York, Columbia Univer-
sity Press, 1991; Khater, Inventing Home, op. cit.; P. S. Khoury, Urban Notables and 
Arab Nationalism: The Politics of Damascus, 1860-1920, Cambridge [Cambridgeshire]-
Nueva York, Cambridge University Press, 1983; James L. Gelvin, Divided Loyalties: 
Nationalism and Mass Politics in Syria at the Close of Empire, Berkeley, University of 
California Press, 1998.

8 Beth Baron, The Women’s Awakening in Egypt: Culture, Society, and the Press, 
New Haven, Yale University Press, 1994; Khuri-Makdisi, The Eastern Mediterranean…, 
op. cit.; Camila Pastor de Maria y Campos, “Palestina como espectáculo en la prensa 
del mahjar mexicano”, en Ranaan Rein (ed.), Más allá del Medio Oriente. Las diásporas 
judía y árabe en América Latina, Granada, Universidad de Granada, 2012.

9 Zeynep Celik, Empire, Architecture, and the City: French-Ottoman Encounters, 
1830-1914, Seattle, University of Washington Press, 2008.

0141-0170-PASTOR.indd   145 20/10/2014   15:25:08



146	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

con las poblaciones locales, definidas como “minorías” a través 
de una lente sectaria.

A medida que los modernos discursos otomanos, que pro-
clamaban la igualdad de los súbditos imperiales ante el imperio, 
fueron siendo apropiados por poblaciones campesinas cre-
cientemente ricas y educadas por misioneros que colaboraban 
estrechamente con imperios rivales, las revueltas campesinas co-
menzaron a germinar.10 La insurgencia campesina rápidamente 
trazó los contornos de la imaginación orientalista, que la animó 
por cuenta propia. Como Ilham Khoury-Makdissi11 ha notado, 
las nuevas industrias —la producción de materias primas para la 
industria textil, pero también las industrias de transporte co- 
mo el ferrocarril e instalaciones portuarias— generaron una po- 
blación obrera que desarrolló afinidades ideológicas con los 
movimientos obreros internacionales emergentes en aquel mo- 
mento radical global.

La extensión de la educación misional y estatal, espe-
cialmente el establecimiento de instituciones de educación 
superior —militares, misionales y seculares—, generaron una 
clase media confesionalmente diversa, la que —como Khalidi, 
Gelvin, Watenpaugh y Provence12 han subrayado— produjo 
los ideólogos de los proliferantes movimientos nacionalistas: 
turcos, árabes, griegos, armenios, etcétera. La reestructuración 
de la educación y de la impartición de justicia, según modelos 
seculares globales, desplazó a las élites académicas musulmanas 
tradicionales, que perdieron gran parte de las bases materiales y 
sociales de su autoridad. No sorprende entonces la emergencia 
de discursos y movimientos reformistas entre musulmanes 
educados.

Entre los movimientos que abarcan y atraviesan las últimas 
décadas del siglo xix y la primera mitad del siglo xx, los nacio- 
nalistas han atraído mucha atención académica de exce- 
lencia. Inicialmente mezclados en una amplia red de proyectos 

10 Makdisi, The Culture of Sectarianism, op. cit.
11 Khuri-Makdisi, The Eastern Mediterranean…, op. cit.
12 Khalidi, The Origins of Arab Nationalism, op. cit.; Gelvin, Divided Loyalties, op. 

cit.; Keith David Watenpaugh, Being Modern in the Middle East: Revolution, National-
ism, Colonialism, and the Arab Middle Class, Princeton, Princeton University Press, 
2006; Provence, The Great Syrian Revolt…, op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   146 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 147

reformistas —que incluían el modernismo islámico, el anar-
quismo obrero y el anticlericalismo cristiano—, los nacionalis- 
mos y las élites nacionalistas emergieron de las décadas de 
administración colonial en la región con el poder estatal en 
sus manos. La articulación de proyectos nacionalistas y los pa- 
rámetros del debate llevan la impronta de los orígenes mixtos 
del nacionalismo y de su gestación en condiciones coloniales.

Ciertas figuras retóricas y sociales condensaron algunos de 
estos debates como puntos de tránsito obligados, aunque no 
necesariamente como objetos de reforma real. A principios del 
siglo xix, la “mujer” emergió como tema central de debate en 
el Medio Oriente. Ahmed observa:

[…] el tratamiento y el estatus de la mujer se mezclaron con otros asun-
tos que esos intelectuales consideraron críticamente importantes para 
la sociedad, incluidos el nacionalismo, la necesidad del avance nacional 
y la reforma política, social y cultural. Desde el principio, la discusión 
sobre la mujer y la reforma se incrustó en consideraciones sobre el re-
lativo avance de las sociedades europeas y la necesidad de las sociedades 
musulmanas de ponerse al día. Emergió un nuevo discurso sobre la mu- 
jer que se sobrepuso a las viejas formulaciones clásicas y religiosas so-
bre el género, más que desplazándolas, a menudo vinculando asuntos 
concernientes a la mujer con el nacionalismo, el avance nacional y el 
cambio cultural. En el nuevo, y al final del siglo, dominante discurso 
sobre la mujer, estos asuntos estaban íntimamente conectados.13

En muchos contextos coloniales, la posición de la mujer 
en la lucha nacional y, con el tiempo, en la colectividad nacio- 
nal tuvo un desarrollo marcadamente ambivalente. Como 
Yuval-Davis observa: “A la mujer se le asigna el papel de porta-
dora de los valores culturales, mensajera de las tradiciones y de 
los símbolos de la comunidad, pero ‘a menudo es excluida del 
‘nosotros’ colectivo del cuerpo político y conserva su posición 
de objeto más que de sujeto’”.14

Dado el molde colonial de la modernidad como fenómeno 
occidental y la representación de la mujer como símbolo de 
límites culturales por colonizadores y colonizados por igual, 

13 Ahmed, Women and Gender in Islam, op. cit., p. 128.
14 Yuval-Davis citado en Nadje Al-Ali, Secularism, Gender, and the State in the 

Middle East: The Egyptian Women’s Movement, Cambridge-Nueva York, Cambridge 
University Press, 2000.

0141-0170-PASTOR.indd   147 20/10/2014   15:25:08



148	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Abu Lughod observa que el tema de la “mujer” ha ocupado un 
lugar prominente en los debates sobre reformas:

En contextos coloniales o semicoloniales, la distinción entre modernidad 
y tradición (con su connotación de atraso) tuvo una vida particularmente 
activa porque fue equiparada a la distinción entre Occidente y no Occi-
dente. Europa era moderna; Oriente no. ¿Cómo podía uno ser moderno 
cuando no era, no podía o no quería ser occidental?.15

La legislación poscolonial del estatus de la mujer fue una 
oportunidad para encarar este dilema.

El predicamento se ha institucionalizado a menudo como 
una división. Inspiradas en el análisis de Partha Chaterjee del 
contexto indio, feministas y académicos poscoloniales del Me- 
dio Oriente observan que el “estatus” de la mujer se dividió en 
dos esferas, una susceptible al cambio y otra ferozmente de- 
fensora de la “continuidad” o la “tradición” como algo esen-
cialmente intocable. Por un lado, fue necesario incorporar a 
la mujer a la esfera pública: el campo de la educación, la repre-
sentación política y el sufragio, donde la modernidad impulsó 
la idea de que la mujer debía participar en igualdad de condi-
ciones con el hombre; por el otro estaba la esfera “privada”, 
donde las relaciones maritales, el contrato matrimonial y la re- 
producción permanecerían inalterados. Esto creó el espacio para 
cultivar la continuidad cultural, donde la reforma amenazaba 
la sobrevivencia de la tradición y la autenticidad “árabe”, “in-
dia” o “islámica”.

La investigación reciente sostiene que la movilización de la 
mujer debe ser entendida en el contexto de la cultura política 
en que se incrusta. Al-Ali y Baron16 observan la participación 
histórica de la mujer en las luchas nacionales y anticoloniales 
y su fracaso en consumar proyectos como el sufragio, el bien-
estar femenino y los derechos reproductivos en el periodo pos- 
independentista, incluso donde la nueva nación fue vista como 
“moderna” y la “cuestión de la mujer” pareció ser un punto de 
convergencia entre nacionalistas y movimientos femeninos. Las 

15 L. Abu-Lughold, Remaking Women: Feminism and Modernity in the Middle 
East, Princeton, Princeton University Press, 1998.

16 Al-Ali, Secularism, Gender, and the State in the Middle East, op. cit.; Baron, The 
Women’s Awakening in Egypt, op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   148 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 149

autoras refieren esta paradoja en términos de la “configuración 
de género del nacionalismo”, para sugerir que las estrategias 
retóricas y discursivas de los proyectos nacionalistas y los 
posteriores proyectos de Estado reprodujeron creencias sobre 
los géneros que ataron a la mujer a ideales de pureza sexual, 
maternidad y moralidad.17 Como Yuval-Davis y Anthias han 
observado:

A la mujer no sólo se le ha impuesto la obligación de enseñar y transmitir 
las tradiciones culturales e ideológicas auténticas de la nación, sino que 
además a menudo se le constituye en su figuración simbólica real. Los 
discursos y representaciones nacionalistas describen recurrentemente 
a la nación como un cuerpo femenino cuya violación por extranjeros 
demanda de sus ciudadanos hombres salir en su defensa.18

El periodo del mandato: 1919-1950

Las administraciones del mandato establecidas en la región tras 
el desmembramiento del Imperio otomano, subsecuente a su 
participación en la primera guerra mundial, causaron al princi- 
pio grandes expectativas en los nuevos agentes sociales que ha- 
bían sufrido censura y represión en las últimas décadas del impe-
rio; sin embargo, la legitimidad de las autoridades del mandato 
fue extremadamente frágil, y Francia y Gran Bretaña decidieron 
estrategias de dominación y administración que sentaron las ba- 
ses de regímenes poscoloniales autoritarios de dos maneras.

Primera, la estrategia política de los Estados imperiales 
buscó trasplantar su propia historia de “protección” de deter-
minadas poblaciones de la región, en la resucitada tradición 
otomana de mediación; esto es, establecer relaciones de estrecha 
colaboración con poblaciones cliente, las cuales podían funcio-
nar como mediadoras del poder colonial. Muchos colabora-
dores fueron miembros de las élites de notables tradicionales 
otomanos, recién convertidos en propietarios privados por 
históricas concesiones de tierra, y enriquecidos también por su 

17 Al-Ali, Secularism, Gender, and the State in the Middle East, op. cit.
18 Yuval-Davis citado en ibid., p. 45.

0141-0170-PASTOR.indd   149 20/10/2014   15:25:08



150	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

producción para el mercado global. En otros casos, esas élites 
compartieron poder con poblaciones marginales en el contexto 
otomano, que ingresaron a la mediación colonial por su historia 
como clientes sectarios. Segunda, la estrategia de mediación 
fue complementada con ocupación militar y brutal repre- 
sión de poblaciones que cuestionaban la administración co-
lonial o la continuidad del monopolio de poder de las élites 
tradicionales.19

Francia combatió la Gran Revuelta Árabe con particular 
violencia, e intentó al mismo tiempo sobajar discursivamente 
un movimiento transregional e intersectario basado en asocia- 
ciones productivas y comerciales a lo que los archivos coloniales 
insistentemente llaman “la Revuelta Drusa”.20 No obstante, co- 
mo Thompson21 relata, la administración del mandato francés 
emprendió una guerra, cubierta y abierta, contra movimientos 
de mujeres que amenazaban el statu quo de una nobleza noto- 
riamente patriarcal, así como contra movimientos obreros que 
hacían demandas a industriales locales y metropolitanos. Gran 
Bretaña y Francia desarrollaron una relación ambivalente con- 
tra los movimientos islámicos y de otra índole sectaria. Uno 
podría invocar las notorias negociaciones británicas con los 
hashemitas como pacto inestable con proyectos políticos árabes 
que derivaban su legitimación de la pertenencia de sus líde- 
res a un linaje musulmán.

Descolonización y revoluciones: de 1950 
a la década de 1970

Los Estados independientes establecidos en la región en la dé-
cada de 1940 heredaron este panorama social. La polarización 
económica e ideológica de la sociedad, que el mandato agravó, 
y la impopularidad de las élites de notables que no sólo habían 

19 P. S. Khoury, Syria and the French Mandate: The Politics of Arab Nationalism, 
1920-1945, Princeton, Princeton University Press, 1987; N. Méouchy et al., France, 
Syrie et Liban, 1918-1946 : les ambiguïtés et les dynamiques de la relation mandataire, 
Damas, Institut Français d’Études Arabes de Damas, 2000.

20 Provence, The Great Syrian Revolt…, op. cit.
21 Thompson, Colonial Citizens, op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   150 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 151

colaborado con los regímenes coloniales sino que habían per-
dido la guerra árabe-israelí de 1948, provocaron una crisis de 
legitimidad de los líderes de los Estados poscoloniales, así como 
una serie de movimientos revolucionarios.22 En las décadas 
de 1950 y 1960 llegaron al poder grupos militares y partidos 
políticos de ideología socialista que desplazaron a monarcas y 
notables en Egipto, Siria e Iraq.23

Aunque estos regímenes revolucionarios efectuaron trans-
formaciones institucionales significativas,24 el pacto social pos- 
colonial de la región devino “pacto de seguridad” en el contexto 
del conflicto árabe-israelí. El pacto consistió en el consentimien-
to de los regímenes autoritarios por las clases medias, a cambio 
de secularismo y modernidad. Se podría argüir, siguiendo a 
Barreñada,25 que es precisamente el colapso de este pacto social 
por el debilitamiento de la riqueza petrolera y la caída de la 
reestructuración económica en la década de 1980, lo que está 
en el origen de la disputa contemporánea.26

Esas décadas sentaron las bases para una distribución par-
ticular de la disputa. En la estructura autoritaria, los partidos 
estatales descansaron en frentes sociales nacionalistas que po-
drían ser igualados a los movimientos sociales clásicos, pero que 
se devaluaron rápidamente por sus vínculos de subordinación 
al poder. Estos partidos oficiales, pese a haber sido concebidos 
como instrumentos de control de la población de los proyec- 
tos estatales, alojaron a grupos disidentes en su seno.27 Éstos se 

22 Gelvin, The Israel-Palestine Conflict, op. cit.
23 Hanna Batatu, The Egyptian, Syrian, and Iraqi Revolutions: Some Observations 

on their Underlying Causes and Social Character: Inaugural Lecture, Washington, 
Georgetown University, 1984.

24 Centre d’Études et de Recherches sur le Moyen-Orient Contemporain: Mou-
vements communautaires et espaces urbains au Machreq, Beirut, cermoc, 1985, e Indus-
trialisation et changements sociaux dans l’Orient arabe, Beirut-Lyon, cermoc-Presses 
Universitaires de Lyon, 1982.

25 Isaías Barreñada, “Las revueltas árabes y el papel de los movimientos socia- 
les”, ponencia presentada en la conferencia Segunda Semana Árabe en México, Mé-
xico, 2011.

26 P. Fargues: Les champs migratoires internes en Syrie, Beirut-Lyon, cermoc-
Presses Universitaires de Lyon, 1979, y Réserves de main-d’œuvre et rente pétrolière : 
étude démographique des migrations de travail vers les pays arabes du golfe, Beirut-Lyon, 
cermoc-Presses Universitaires de Lyon, 1980.

27 Barreñada, “Las revueltas árabes y el papel de los movimientos sociales”, op. 
cit.

0141-0170-PASTOR.indd   151 20/10/2014   15:25:08



152	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

convirtieron en una especie de refugio para los impugnadores 
de izquierda, que agruparon facciones frustradas dentro de las 
organizaciones nacionalistas oficiales.

Dada la cultura política autoritaria de los Estados posco-
loniales, que imposibilitó el debate público y la participación 
política fuera de las redes clientelares, y dado el limitado éxito 
de los esfuerzos de los regímenes revolucionarios y monárqui-
cos por redistribuir los recursos en pos del bienestar social, los 
últimos treinta años resultaron en el renacimiento del islam 
como lenguaje de la impugnación en la región. La disidencia 
que permaneció fuera del Estado, visible como oposición 
perseguida, es el fenómeno múltiple que ha sido etiquetado 
como islam político. Sin olvidar el papel aglutinador de las 
órdenes sufíes en varias luchas antiimperialistas del siglo xix 
y la fundación de la Hermandad Musulmana, en Egipto, en 
1928, es fácil reconocer que en las décadas de consolidación 
poscolonial emergieron nuevas formas y discursos de resistencia 
que afirmaban ser “islámicos” en diversas formas.28

El éxito de la revolución iraní en particular inspiró la ree- 
laboración del discurso islámico y dio nueva legitimidad a 
quienes aspiraban a la islamización del Estado como proyecto 
de liberación antiimperialista.29 El islamismo emergió como 
respuesta ideológica, pero también como solución práctica. 
En varios contextos, los movimientos islámicos han ofrecido 
fuentes alternativas de servicios públicos donde el Estado está 
ausente, desde infraestructura urbana básica en áreas margina-
das, hasta educación, salud y medios de comunicación sateli- 
tal.30 Ofrecen también universos mediáticos, que constituyen, a 
ojos de algunos analistas, una esfera pública islámica que opera 
de manera paralela y subalterna, aunque algunas de las teledi- 

28 E. Burke, I. M. Lapidus et al., Islam, Politics and Social Movements, Berkeley, 
University of California Press, 1988; Dale F. Eickelman y James P. Piscatori, Muslim 
Politics, Princeton Studies in Muslim Politics, Princeton, Princeton University Press, 
1996.

29 N. R. Keddie, Modern Iran: Roots and Results of Revolution, New Haven, Yale 
University Press, 2006.

30 D. El-Bizri, L’ombre et son double : femmes islamistes, libanaises et modernes, 
Beirut, cermoc, 1995; Mona Harb El-Kak, Politiques urbaines dans la banlieue-sud de 
Beyrouth, Beirut, cermoc, 1996; Mona Harb El-Kak, Le Hezbollah à Beyrouth (1985- 
2005) : de la banlieue à la ville, París, Karthala, 2010.

0141-0170-PASTOR.indd   152 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 153

fusoras estatales ofrezcan programas conducidos por islamis- 
tas, como es el caso de Qaradawi en al-Jazeera.31

Es importante tener en mente que el fin de siglo islámi- 
co es un discurso que se nutre de historias regionales, pero que 
también es conformado por transformaciones globales que han 
transfigurado la práctica de todas las tradiciones religiosas desde 
la última mitad del siglo xx.32 Los desplazamientos de localiza-
ción de la autoridad religiosa debidos a la nueva familiaridad 
cotidiana con los textos religiosos fundacionales, posibilitada 
por la alfabetización masiva, sustenta proyectos tales como 
los feminismos islámicos estudiados en Egipto y Líbano por 
Mahmood y Deeb respectivamente.33 Caracterizados por una 
política devocional que introduce intereses colectivos en la 
búsqueda de una subjetividad modelo, estos movimientos se 
abocan a la educación en valores islámicos y el cultivo personal 
del yo devoto. En la medida en que buscan construir una reali-
dad cotidiana saturada de islam, más allá y hasta en contra del 
Estado, estos movimientos implican riesgos para la autoridad 
de éste y la legitimidad de su regulación de la vida social.

Nuevos movimientos sociales: 1980-2011

Mientras el islam y la reislamización se convertían en vectores 
privilegiados de la disidencia pública y alternativas organizadas 
institucionalizadas, también se desarrolló un amplio conjunto 
de movimientos seculares. Las tendencias cambiantes de la 
dinámica geopolítica desde la caída del mundo socialista se cons-
tituyeron en un nuevo y crucial entramado de la acción. Sobre 

31 Eickelman y Piscatori, Muslim Politics, op. cit.; Dale F. Eickelman y J. W. 
Anderson, New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere, Bloomington, 
Indiana University Press, 2003; y Hefner, Remaking Muslim Politics, op. cit.

32 Talal Asad, The Idea of an Anthropology of Islam, Washington, Georgetown 
University, 1986; R. W. Hefner, “Multiple Modernities: Christianity, Islam, and 
Hinduism in a Globalizing Age”, Annual Review of Anthropology, vol. 27, 1998, 
pp. 83-104; R. W. Hefner, Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Demo-
cratization, Princeton, Princeton University Press, 2005.

33 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 
Princeton, Princeton University Press, 2005; L. Deeb, An Enchanted Modern: Gender 
and Public Piety in Shi’i Lebanon, Princeton, Princeton University Press, 2006.

0141-0170-PASTOR.indd   153 20/10/2014   15:25:08



154	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

todo en Estados que adoptaron políticas de liberalización o de 
ajuste estructural que disminuyeron sus soluciones a problemas 
sociales, o que abandonaron de plano su compromiso social, se 
organizó un resurgimiento de la movilización mediante nuevas 
formas institucionales. Esta evolución creó contradicciones a 
medida que amplió horizontes para la movilización.34

Igual que en los debates nacionalistas del paso al siglo xix, 
en los del Medio Oriente de hoy las mujeres ocupan una po- 
sición ambigua: “Atrapadas entre la búsqueda de la moderni- 
zación, los intentos de liberalización y la muy difundida retórica 
de la ‘autenticidad’ y la intrusión imperialista, las mujeres a 
menudo son el foco de ambiguos intereses en conflicto”.35 De 
acuerdo con Al-Ali, el activismo femenino egipcio contempo-
ráneo está “mucho más conformado por el temor a transgredir 
normas y valores imbricados en el tejido social”.36 A medida 
que se abrieron espacios de organización para diversos agen- 
tes sociales, las tensiones entre proyectos de reforma diferentes 
emergieron una vez más.

Con buen uso de los discursos de derechos humanos en 
la arena internacional y de la diseminada forma institucional 
organización no gubernamental, las organizaciones defenso- 
ras de “derechos” de minorías y de otras poblaciones vulnera- 
bles se multiplicaron a partir de la década de 1980: organiza-
ciones no gubernamentales de mujeres, estudiantes, grupos 
étnicos, de refugiados y proyectos de desarrollo local.

Estas formas institucionales también sirvieron como 
refugio relativamente seguro de activistas que no podían ex-
presarse públicamente por sí mismos. Aunque buscan generar 
transformación social, estas alternativas no usan lenguajes de 

34 J. T. Chalcraft, The Invisible Cage: Syrian Migrant Workers in Lebanon, Stanford, 
Stanford University Press, 2008; F. Ghannan, Remaking the Modern: Space, Reloca-
tion, and the Politics of Identity in a Global Cairo, Berkeley, University of California 
Press, 2002; H. Jaber y F. Métral, Mondes en mouvement : migrants et migrations au 
Moyen-Orient au tournant du xxie siècle, Beirut, ifp, 2005; Paul A. Silverstein, Algeria 
in France: Transpolitics, Race, and Nation, Bloomington, Indiana University Press, 
2004; D. Singerman, Avenues of Participation: Family, Politics, and Networks in Urban 
Quarters of Cairo, Princeton, Princeton University Press, 1995; D. Singerman y H. 
Hoodfar, Development, Change, and Gender in Cairo: A View from the Household, 
Bloomington, Indiana University Press, 1996.

35 Al-Ali, Secularism, Gender, and the State in the Middle East, op. cit., p. 1.
36 Ibid., p. 2.

0141-0170-PASTOR.indd   154 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 155

impugnación. A veces organizadas en torno de causas espe-
cíficas, como las de prisioneros, desparecidos o víctimas de 
accidentes laborales, estas formas se volvieron cada vez más ac-
tivas, crearon redes y emergieron como arena de experimentos 
de coordinación de la movilización. La confrontación con el 
Estado nunca estaba demasiado lejos, pues movilizarse por la 
causa palestina en el Egipto de Sadat o de Mubarak era también 
una manera de movilizarse contra el Estado.37

El bajo y lento crecimiento económico en las condiciones 
neoliberales acentuó las desigualdades y la exclusión de amplios 
sectores sociales, condiciones agravadas por el boom demográfi-
co posterior a la independencia. La creciente conciencia de esta 
desigualdad es producto parcial de reformas revolucionarias: 
la elevación de niveles de vida, la ampliación de la educación, la 
incorporación de la mujer a la fuerza de trabajo asalariada, la am- 
pliación de la edad de matrimonio; procesos que han tenido 
profundas consecuencias en la estructura de la familia y en las 
expectativas económicas y sociales.

Aunque los proyectos del Estado poscolonial cultivaron 
con esmero la excepcionalidad de la mujer, también estable-
cieron la educación masiva y crearon empleo público. La alfa-
betización y la movilidad social empujaron a amplios sectores 
rurales y urbanos hacia la clase media, que llegó a influir la 
producción cultural en todos los niveles. Como nota Ahmed, 
“No sólo fue que la cultura predominante y sus discursos fue- 
ran articulados ahora por una amplia base social, sino que fueran 
conformados por un significativo número de mujeres. La 
televisión, el cine y los estilos de vestir reflejaron la cambiada 
demografía de la producción cultural y de los discursos predo- 
minantes”.38

Estas condiciones resultaron en un amplio repertorio de 
alternativas creadas por mujeres militantes en términos de ac- 
tividad y organización institucional.

Como en otras partes, hoy los grupos de mujeres en Egipto, 
sus niveles de independencia y libertad de acción, número de 
miembros, composición de clase y afiliación nacional e inter-

37 Barreñada, “Las revueltas árabes y el papel de los movimientos sociales”, op. cit.
38 Ahmed, Women and Gender in Islam, op. cit., p. 214.

0141-0170-PASTOR.indd   155 20/10/2014   15:25:08



156	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

nacional, varían: “el terreno del compromiso político abarca 
desde el trabajo social y de desarrollo hasta la formación de 
conciencia en seminarios, conferencias, grupos de discusión, 
promoción de actividades de investigación, campañas y publi-
cación de panfletos, revistas y libros”.39

Más allá de la cuestión de género, la región presenta una 
población abrumadoramente joven, la cual incluye más de la 
mitad de los desempleados, los migrantes y los participantes 
en las revueltas y revoluciones en curso. La región se carac-
teriza por altos niveles de “trabajo con pobreza”: trabajo con 
remuneración inadecuada, empleo informal y altas tasas de 
desempleo juvenil. La falta de oportunidades de trabajo afecta a 
los jóvenes educados, quienes han creado asociaciones y movi-
mientos de universitarios graduados desempleados en busca de 
una reestructuración de la participación política y económica.

Aun en las difíciles condiciones de los últimos años, casos 
de acción colectiva de visible gran escala, como la crisis del área 
minera de Gafsa, en Túnez, y la huelga de Mahalla Al-Kubra, en 
Egipto, ambas en 2008, forzaron a las autoridades a responder 
con medidas de alivio, y contribuyeron a crear una cultura 
de protesta y una ciudadanía consciente, como Barreñada ha 
observado.40 Ambos casos hicieron visibles las condiciones de 
pobreza y marginación experimentadas en ciudades de pro-
vincia de la región, espacios que frecuentemente escapan a la 
mirada internacional.

Mujeres en revuelta e interlocutores islamistas

La cobertura mediática de la participación de la mujer en las re- 
vueltas recientes revela distancias y sinergias significativas en- 
tre las interpretaciones locales y las euroamericanas de la mo-
vilización actual, especialmente si su acción política es seguida 
por la prensa on line árabe e internacional. La omnipresencia de 
las mujeres en las protestas y su cobertura suscitan lecturas con-
tradictorias. Algunos temas emergidos en las representaciones 

39 Al-Ali, Secularism, Gender, and the State in the Middle East, op. cit., p. 11.
40 Barreñada, “Las revueltas árabes y el papel de los movimientos sociales”, op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   156 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 157

mediáticas presentan incómodos puntos de confluencia entre 
el discurso global emancipador de la sociedad civil y los de- 
rechos humanos con orientalismos exuberantes.

Destacan tres tendencias. Primera, la mujer continúa po- 
niendo barómetros de civilidad, señas de secularidad y sus des- 
contentos. Segunda, el énfasis mediático en paralelos con figuras 
simbólicas de la liberación femenina en “Euroamérica” repre-
senta a la mujer militante del Medio Oriente como imitadora 
informada y deseosa de seguir el camino “occidental” de la mo- 
dernidad femenina. El hecho de que las mujeres árabes se apro- 
pien a veces de símbolos feministas euroamericanos es fasci- 
nante. Tercera, en la cobertura mediática, las acciones de las 
mujeres a menudo son despojadas de su dimensión radical, lo 
que reduce los gestos políticos a tradiciones de color local. Estos 
hilos de interpretación se mezclaron en los medios euroameri-
canos, que en un principio presentaron a las mujeres oprimidas 
en revuelta como celebrantes de la revolución eurocéntrica, sólo 
para angustiarse por el “giro islamista” que ahora amenaza las 
libertades femeninas.

La presencia vocal de la mujer en las protestas marcó a los 
movimientos como civiles, modernos y finalmente legítimos e 
inteligibles para la audiencia global, pero los medios de comu-
nicación representaron su activismo y visibilidad como ruda 
conmoción para el mundo “civilizado”. En 2011, por ejemplo, 
Montreal Gazzette y Canadian National Post reconocieron: 
“En enero, mujeres egipcias asombraron al mundo al tomar 
las calles junto con hombres para derribar el régimen corrup-
to de Mubarak”.41 Der Spiegel se congratuló, al inicio, por la 
prominente presencia de mujeres:

Su participación transmite una nueva imagen de la juventud y las mujeres 
árabes. Los muchos fotógrafos en El Cairo y Túnez enviaron a sus edi-
toriales imágenes de atractivas mujeres tomando parte en la revolución.
	 La gente de Occidente se reconoció en los rostros de las jóvenes 
manifestantes y se sintió complacida de que la gente de esos países no 
sea tan diferente, como muchos han creído. La certeza de que los árabes 
son incompatibles con la democracia fue destruida, igual que el cliché 

41 Bagnall, Janet, “Women’s Gains in Arab Spring more Mirage than Miracle”, 
National Post, 16 de diciembre de 2011, y “Women’s Gains in Arab Spring more 
Mirage than Miracle”, Montreal Gazette, 18 de diciembre de 2011.

0141-0170-PASTOR.indd   157 20/10/2014   15:25:08



158	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

de la mujer árabe pasiva y oprimida. Ninguna de las insurrecciones de 
los países árabes habría sido posible sin la participación de mujeres. 
Ellas estuvieron entre las primeras en protestar en la Plaza de la Perla 
en Bahréin, organizaron protestas femeninas en Siria, fueron parte de 
la insurrección libia desde el principio, y una activista yemení fue una 
de las ganadoras del Premio Nobel de la Paz ese año.42

La presencia pública de la mujer fue tranquilizadora para 
los públicos eurocéntricos, que podían interpretarla como in-
dicio de que, después de todo, los árabes y los musulmanes no 
eran diferentes a los europeos: décadas de descripciones me-
diáticas derogatorias se revelaron de súbito como clichés, ar- 
gumentos políticos eruditos sobre choques de civilizaciones e 
incompatibilidades, que se derrumbaron ante los jóvenes ros-
tros femeninos en pos de la justicia social.

Por Internet circuló un cartón sobre una mujer, Marianne, 
en tenis, sexy, pero de perfil ligeramente musulmán; fusil en 
mano y una bandera turca en alto contra un horizonte tur-
bulento de minaretes; encabezaba a mujeres con camisetas de 
Facebook, armadas con teléfonos móviles, cimitarras y rifles 
en un encarnizado campo de batalla. Firmando como “Chap-
patte, pardon a Delacroix”, el cartonista suizo-libanés Patrick 
Chapatte usó la célebre pintura La libertad guiando al pueblo, 
de Delacroix, 1830, para presentar las revueltas del norte de 
África como herederas de la fundadora revolución francesa, y 
su encarnación femenina, Marianne, en la resultante república 
(francesa). Inicialmente publicado en Les Temps de Ginebra, 
donde Chapatte publica habitualmente, el cartón fue incorpo-
rado a artículos en la red, por ejemplo, “An Arab Spring for 
Women?”, de Lina Abou Habib.43

A la estética republicana francesa se unieron on line dos 
figuras clave de la historia de la mujer estadounidense, Rosie la 
remachadora y las bra burners. Cartel de 1942 vuelto símbolo 
del feminismo estadounidense, Rosie la remachadora es una 
hermosa y severa mujer joven en ropa azul de fábrica y rizos 
recogidos con paño de puntos rojos y blancos, que muestra 

42 Mathieu von Rohr, “Freedoms at Risk. Arab Women Fight to Defend their 
Rights”, Spiegel Online. International, 29 de noviembre de 2011.

43 Lina Abou Habib, “An Arab Spring for Women?”, Making It Magazine.Net 
Industry for Development, 23 de junio de 2011.

0141-0170-PASTOR.indd   158 20/10/2014   15:25:08



pastor de maria: movilización y modernidad…	 159

un fuerte bíceps, contra un trasfondo amarillo brillante y una 
leyenda gigantesca que dice “We can do it” en blanco sobre 
azul. Figura de propaganda industrial de la segunda guerra 
mundial para mantener la moral y alentar a la mujer a unirse a 
la fuerza de trabajo en el esfuerzo de guerra, la imagen de Ro- 
sie la remachadora fue apropiada por el movimiento feminista 
estadounidense de la década de 1980 como símbolo de empo-
deramiento. Fue reinterpretada durante las revueltas por el di- 
señador gráfico saudí Ruba al-Yamani para representar a Manal 
al-Sharif, diligentemente acicalada con vestimenta abaya negra 
y un diáfano velo niqab en su rostro, con la leyenda: “Podemos 
hacerlo, podemos conducir”, referencia al activismo de Manal 
en defensa del derecho de la mujer a manejar en Arabia Saudita. 
Carteles de una dulce y firmemente sonriente joven Asmaa 
Mahfouz, vistiendo hijab y con lentes, a quien se atribuye haber 
iniciado la revolución egipcia, fueron realizados con estética 
similar por Graphic Resistance, deviantart.com.

La quema de brasieres, atribuida a feministas radicales que 
impugnaban reglas patriarcales en Estados Unidos a fines de la 
década de 1970, fue un gesto inspirado por la quema de carti- 
llas de reclutamiento por jóvenes durante las protestas contra la 
guerra de Vietnam. El gesto tuvo eco en las imágenes de que-
ma de velos que recorrieron el mundo a través de la prensa a 
principios de noviembre de 2011, que mostraban a mujeres 
yemeníes cuidadosamente cubiertas con velos, con gorras de 
béisbol y otros velos ardiendo en los bates. Estas apropiaciones 
de símbolos feministas estaban acordes con el potencial de “li- 
beración” que las revueltas portaban, como las imágenes de 
matronas disparando kalashnikovs al cielo de Libia, o jóvenes 
mujeres entonando consignas revolucionarias, el logo del Live 
Syria Blog de Al-Jazeera, una joven vistiendo hijab blanca, la 
bandera siria como cinta en la cabeza y banderas pintadas en 
ambas mejillas y en la nariz, cejas arrugadas, ojos cerrados al 
cantar y sonrisa en sus labios, imágenes que fueron transmiti- 
das a un mundo expectante.

Intensas descripciones gráficas de celebración, incontables 
imágenes de mujeres envueltas en banderas nacionales y manos 
con la consigna Irhal (¡Largo, váyanse!) en caligrafía fueron pu- 
blicadas por la prensa internacional, a menudo acompañadas de 

0141-0170-PASTOR.indd   159 20/10/2014   15:25:09



160	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

leyendas incongruentes.44 Las imágenes de manos de muchachas 
pintadas con colores de banderas nacionales y la frase al-nasr 
al-sheub, la victoria de los pueblos, fueron editadas por Reuters 
con textos alusivos a la tradición: “En una fiesta vespertina de 
preboda, en Trípoli, un grupo de mujeres libias entona cancio-
nes tradicionales al ritmo de un tambor, mientras se disponen 
a frotar henna en las manos y pies de la novia”.45

Imágenes de mujeres yemeníes quemando velos fueron 
glosadas como símbolos tradicionales confrontados con la 
represión moderna por Hani Mohammed de The Washington 
Post.46 Por un lado, el pie de foto dice que cientos de mujeres 
quemaron sus velos en Sanaa, capital de Yemen, en protesta por 
la brutal represión gubernamental de quienes demandaban la 
salida del presidente Saleh, pero la nota explica con orgullo que 
“la quema de ropa por mujeres es un gesto simbólico beduino 
que significa petición de ayuda a los hombres de la tribu”. Esta 
lectura tradicional fue reproducida, junto con las imágenes de 
quema de velos, por medios digitales independientes.47 La po- 
derosa e innovadora protesta política de la mujer a lo largo del 
mundo árabe fue reducida a tradicionales noches de henna en 
las que se decoran manos y pies de las novias, costumbres tra- 
dicionales de relaciones tradicionales.

La participación en las revueltas de 2011 trajo premios y casti- 
gos para las mujeres que protestaron. Entre los honores más 
altos está el Premio Nobel de la Paz a Tawakkol Karman, mujer 
activista yemení, periodista y líder del grupo de derechos huma- 
nos Mujeres Periodistas sin Cadenas. De acuerdo con el diario es- 
pañol El País, Thorbjorn Jagland, presidente del comité norue- 
go, declaró que el premio a Karman debía ser considerado:

[…] signo de que la mujer así como el islam tienen importantes papeles 
en la insurrección conocida como Primavera Árabe […] La Primavera 

44 Rosemary D’Amour, “As Arab Spring turns to Winter, Women Fear Push- 
back”, Nation of Change, 5 de noviembre de 2011.

45 Marie-Louise Gumucian, “Arab Spring puts Women’s Rights in the Spotlight”, 
Reuters, 20 de diciembre de 2011.

46 Hani Mohammad, “Yemeni Women burn Veils in Protest”, The Washington 
Post, 26 de octubre de 2011.

47 Mary Elizabeth King, “Traditional Symbols confront Modern Repression”, 
Waging Nonviolence. People Powered News and Analysis, 6 de noviembre de 2011.

0141-0170-PASTOR.indd   160 20/10/2014   15:25:09



pastor de maria: movilización y modernidad…	 161

Árabe no puede tener éxito sin incluir a la mujer […] Jagland añadió que 
Karman, de 32 años, pertenece a un movimiento musulmán asociado 
a la Hermandad Musulmana, el grupo islámico que en Occidente es 
percibido como amenaza a la democracia. Pero “no lo creo”, añadió. 
Hay muchos indicios de que esta clase de movimientos pueden ser una 
parte importante de la solución.48

El 2 de noviembre, el Subcomité de Operaciones y Orga-
nizaciones Internacionales, Derechos Humanos, Democracia 
y Asuntos Globales de la Mujer y el Subcomité de Asuntos del 
Cercano Oriente y Sur Central de Asia, discutieron la parti-
cipación de la mujer en la Primavera Árabe con el Senado de 
Estados Unidos, y reconocieron su prominencia.

Entre las represalias más notorias contra mujeres se en-
cuentra la violencia de Estado, que en algunos casos tomó la 
forma de violencia sexual y ultraje. Se reportó que la policía 
aplicó “pruebas de virginidad” a las mujeres que protestaban en 
Egipto. Der Spiegel reportó que “Mona Eltahawy, quien par- 
ticipó en las protestas de la plaza, fue detenida durante horas 
con los ojos vendados. Los oficiales la palparon y le fracturaron 
los brazos y una mano”. Ellos “tocaron y pincharon mis senos, 
tocaron mis genitales y perdí la cuenta de las manos que inten-
taron tocar bajo mi ropa interior”, escribió en Twitter. “Son 
perros y sus jefes son perros”.49 Un video y fotografías de ofi-
ciales de policía golpeando y arrastrando brutalmente a una 
joven con velo por la calle, exponiendo su brasier azul brillante, 
provocaron una inmediata movilización de indignación de las 
activistas de Egipto en protesta contra la violencia sexual.

La participación de la mujer en la más reciente ola de revuel-
tas y revolución en el moderno Medio Oriente consolidó a un 
puñado de heroínas regionales, desde las celebridades políticas 
Asmaa, Manal y Tawakkul, hasta la estudiante de arte de la 
Universidad Americana de El Cairo, Aliaa Magda Elmahdy, 
cuyo blog, en el que puso una fotografía de sí misma desnuda 
en desafío a las peticiones conservadoras de cubrir los cuer- 
pos femeninos, atrajo innumerables visitantes. La participación 

48 El País, “Tres mujeres ganan el Premio Nobel de la Paz”, El Pais.com.co, 7 de oc- 
tubre de 2011.

49 Von Rohr, “Freedoms at Risk. Arab Women Fight to Defend their Rights”, 
op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   161 20/10/2014   15:25:09



162	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

de la mujer resultó también en la creación de nuevas redes y 
una coordinación sin precedentes entre activistas.

Conforme proceden las elecciones en la región y los par-
tidos políticos islámicos, como la Hermandad Musulmana de 
Egipto, confrontan al liderato militar renuente a dejar el poder 
para bien, se multiplican los discursos euroamericanos que 
rechazan a los islamistas como interlocutores políticos emer-
gentes. En vez de considerar a los islamistas —única oposición 
política organizada en muchos países— como parte de la solu-
ción a la desigualdad, el desempleo y la falta de participación 
política, como el comité del Premio Nobel admitió hace unos 
cuantos meses, los formadores de opinión hablan ahora de las li- 
bertades de la mujer y de los derechos humanos amenazados:

En enero, mujeres egipcias impresionaron al mundo al tomar las calles 
junto con hombres para hacer caer al régimen corrupto de Mubarak. 
Con sus gafas de diseño y bufandas estampadas de flores, ganaron el co- 
razón de la gente de todo el mundo. Desafiaron las armas y se opusieron 
a las “pruebas de virginidad” decretadas por los militares. Gente de to- 
das partes las alentó, deseando que ganen la libertad para ellas y la demo- 
cracia para su país.
	 Casi un año después, el brillante futuro de las mujeres que las 
revoluciones de la Primavera Árabe del norte de África y el Medio 
Oriente parecían prometer, parecía más espejismo que milagro.50

Al parecer, los afanosos consumidores euroamericanos 
asumieron que las preferencias comunes de compras, como 
las gafas de diseño, entrañan proyectos políticos comunes. Co- 
mo Mathieu von Rohr denunció dramáticamente en el artícu- 
lo “Freedoms at Risk”, publicado en Der Spiegel a fines de 
noviembre de 2011, “Fue un error creer que el mundo árabe 
se volvería más occidental después de las revoluciones. Al con-
trario, los residentes de muchos lugares están volviendo hacia 
sus propios valores”.51 Declaraciones como ésta evidencian la 
distancia entre los movimientos árabes y su ambivalente lectu- 
ra euroamericana.

Sin embargo, la base común sigue siendo parte del discurso 
sobre el nuevo Medio Oriente, como lo sugieren dos significa-

50 Bagnall, “Women’s Gains in Arab Spring more Mirage than Miracle”, op. cit.
51 Von Rohr, “Freedoms at Risk. Arab Women Fight to Defend their Rights”, 

op. cit.

0141-0170-PASTOR.indd   162 20/10/2014   15:25:09



pastor de maria: movilización y modernidad…	 163

tivas imágenes. Una, la portada de la revista Time al anunciar 
a la Persona Time del Año, El Manifestante, que caracteriza a 
un personaje perfectamente ambiguo, acaso mujer, probable-
mente joven, con la cabellera cubierta por un grueso sombrero 
de invierno, el rostro cubierto con una bufanda color beige y 
un par de ojos café claro mirando fijamente, con una leyen- 
da que reúne las protestas del año en una escena global única: 
De la Primavera Árabe a Atenas, de Occupy Wall Street a Moscú. 
La otra, la foto de World Press, premiada en 2011, del joven 
fotógrafo español Samuel Aranda, por la dramática imagen de 
un rebelde yemení herido en brazos de una mujer, tan cubierta 
de ropajes negros que sólo se aprecia el puente de su nariz, 
mientras sostiene al rebelde en sus manos cubiertas con guantes 
quirúrgicos en una perfecta pieta: la imagen cristiana clásica de 
Cristo muerto en brazos de su madre.

Conclusión

Lo que emerge claramente de la historia de la movilización en 
el Medio Oriente moderno es que las revueltas contemporáneas 
están firmemente ancladas en una tradición de movilización 
social, en prácticas resurgentes que construyen redes asociativas 
con diversas capacidades para la protesta social. En breve, el 
Medio Oriente se ufana de una sociedad civil activa con una 
historia moderna. La precipitación de la movilización masiva 
en 2011 sólo es comprensible contra el trasfondo de procesos 
que han conformado un liderato, así como una organización 
diseminada, una diversidad de centros de operación, medios 
de comunicación y contactos con el exterior.

La coalición de diversos agentes sociales que ha caracteri-
zado a los movimientos de la Primavera Árabe o Thaurat al-
Shaeb, la Revolución del Pueblo, el desplazamiento del conflicto 
árabe-israelí y de las agendas islámicas por demandas sociales y 
económicas como eje del discurso regional de movilización, son 
reminiscentes de las dinámicas de movilización de principios 
del siglo xix. Una movilización con una diversidad llena de 
posibilidades fue paralizada por las intervenciones autoritarias 
de un Estado colonial y luego poscolonial.

0141-0170-PASTOR.indd   163 20/10/2014   15:25:09



164	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Más allá de las dificultades inherentes a todo proceso pos-
revolucionario —los desafíos de crear y sostener consensos y 
de institucionalizar coaliciones que integren efectivamente 
los intereses y proyectos de una oposición diversa—, ciertas 
intervenciones de las posiciones de poder han sido perturba-
doras. En el caso de Israel, tan pronto como las movilizacio- 
nes internas en demanda de empleo, mejores salarios y acceso 
a vivienda —y llamando a una “Tentifada”— ganaron momen- 
to, tan pronto como la Primavera Árabe atrajo a jóvenes 
israelíes, se reportaron “violentos incidentes” en la frontera 
de Israel con Egipto. Las autoridades de Tel Aviv sofocaron 
los intentos de movilización a principios del verano de 2012, 
pero más que el control municipal efectivo, el llamado a la 
unidad nacional frente a conocidos enemigos externos desvió 
el viento de las velas de la Tentifada; la escalada de amenazas 
de guerra por oficiales israelíes contra Irán y, más reciente-
mente, contra Líbano han cultivado el fantasma de la guerra el 
último año.

En Egipto, a su vez, mientras la dinámica de Tahrir cua- 
jó en la articulación de una demanda colectiva que nada tenía 
que ver con la tradición religiosa, la proximidad de las elec- 
ciones precipitó una andanada de ataques contra la población 
y espacios coptos. Esto es, cuando los militares que “advirtie-
ron” la transición tuvieron que enfrentar la realidad de dejar 
el poder, la invocación de reyertas sectarias apareció como 
un obstáculo conveniente; habría sido irresponsable “dejar 
libre” a una población religiosamente diversa enfilada hacia 
la guerra civil.

En última instancia, la cuestión de cómo los líderes asumen 
el liderato en la región a raíz de la crisis actual es tan importante 
como la cuestión de quiénes son ellos mismos. Las elecciones 
han arrojado resultados muy diferentes en los países. El éxito 
electoral de los islamistas en Egipto no sorprende si en la elec- 
ción presidencial los votantes sólo tuvieron la opción de vo-
tar por Mursi, hermano musulmán moderado y educado, o 
entregar el poder a un candidato estrechamente asociado a los 
militares y al régimen impugnado. En una elección tan cerra-
da, tal voto podría significar el rechazo al pasado más que un 
compromiso con la islamización.

0141-0170-PASTOR.indd   164 20/10/2014   15:25:09



pastor de maria: movilización y modernidad…	 165

Los partidos islamistas han sido exitosos también en Tú-
nez, pero no en Libia. Es importante notar que en todos estos 
contextos el vehículo de la distribución de poder ha sido el 
sufragio, y los representantes electos están obligados a operar 
políticamente mediante los mecanismos de la legalidad elec-
toral. A diferencia de los líderes teocráticos de la revolución 
iraní o del control wahabí de Arabia Saudita, que introdujo las 
ortodoxias de gobierno islámico como consecuencia inevitable 
de la permanencia de musulmanes devotos en el poder, como 
apuntan los analistas, los partidos islamistas deben compartir 
el poder con otros y llegar a compromisos. Los islamistas del 
siglo xxi electos para puestos de liderazgo en el norte de Áfri-
ca responderán más como los islamistas electos en Turquía o 
Líbano, donde se les ha permitido participar en contiendas 
electorales desde mucho antes.52 Tendrán que negociar, igual 
que cualquier otro líder electo. v

Traducción del inglés: Ramón Cota Meza

Dirección institucional de la autora:
División de Historia
Centro de Investigación y Docencia Económicas
Carretera México-Toluca 3655
Lomas de Santa Fe
Del. Álvaro Obregón
01210, México, D.F.
 camila.pastor @ cide.edu

Bibliografía

Abou Habib, Lina, “An Arab Spring for Women?”, Making It 
Magazine.Net Industry for Development, 23 de junio de 2011. 
[makingitmagazine.net.]

Abu-Lughod, L., Remaking Women: Feminism and Modernity in the 
Middle East, Princeton, Princeton University Press, 1998.

Ahmed, Leila, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a 
Modern Debate, New Haven, Yale University Press, 1992.

52 D. El-Bizri, Islamistes, parlementaires et Libanais, Beirut, cermoc, 1999.

0141-0170-PASTOR.indd   165 20/10/2014   15:25:09



166	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Al-Ali, Nadje, Secularism, Gender, and the State in the Middle East: 
The Egyptian Women’s Movement, Cambridge-Nueva York, Cam- 
bridge University Press, 2000.

Asad, Talal, The Idea of an Anthropology of Islam, Washington, 
Georgetown University, 1986.

Bagnall, Janet, “Women’s Gains in Arab Spring more Mirage 
than Miracle”, National Post, 16 de diciembre de 2011. [news.
nationalpost.com/2011/12/16/womens-gains-in-arab-spring-
more-mirage-than-miracle/.]

Bagnall, Janet, “Women’s Gains in Arab Spring more Mirage than 
Miracle”, Montreal Gazette, 18 de diciembre de 2011. [montreal-
gazette.com/news/Arab+Spring+Women+line+fire/5874208/
story.html.]

Baron, Beth, The Women’s Awakening in Egypt: Culture, Society, and 
the Press, New Haven, Yale University Press, 1994.

Barreñada, Isaías, “Las revueltas árabes y el papel de los movimientos 
sociales”, ponencia presentada en la conferencia Segunda Semana 
Árabe en México, México, 2011.

Batatu, Hanna, The Egyptian, Syrian, and Iraqi Revolutions: 
Some Observations on their Underlying Causes and Social Char- 
acter: Inaugural lecture, Washington, Georgetown University, 
1984.

Beinin, J, Workers and Peasants in the Modern Middle East, Cambridge, 
Nueva York, Cambridge University Press, 2001.

Beinin, J. y Z. Lockman, Workers on the Nile: Nationalism, Commu-
nism, Islam, and the Egyptian Working Class, 1882-1954, Prince-
ton, Princeton University Press, 1987.

Bourgey, A., Migrations et changements sociaux dans l’Orient arabe, 
Beirut, cermoc, 1985.

Burke, E., I. M. Lapidus et al., Islam, Politics and Social Movements, 
Berkeley, University of California Press, 1988.

Çelik, Zeynep, Empire, Architecture, and the City: French-Ottoman 
Encounters, 1830-1914, Seattle, University of Washington Press, 
2008.

Centre d’Études et de Recherches sur le Moyen-Orient Contempo-
rain, Industrialisation et changements sociaux dans l’Orient arabe, 
Beirut-Lyon, cermoc-Presses Universitaires de Lyon, 1982.

Centre d’Études et de Recherches sur le Moyen-Orient Contempo-
rain, Mouvements communautaires et espaces urbains au Machreq, 
Beirut, cermoc, 1985.

Chalcraft, J. T., The Invisible Cage: Syrian Migrant Workers in 
Lebanon, Stanford, Stanford University Press, 2008.

0141-0170-PASTOR.indd   166 20/10/2014   15:25:09



pastor de maria: movilización y modernidad…	 167

Cleveland, William L., A History of the Modern Middle East, Boulder, 
Westview Press, 1994.

D’amour, Rosemary, “As Arab Spring turns to Winter, Women 
Fear Pushback”, Nation of Change, 5 de noviembre de 2011. 
[nationofchange.org/arab-spring-turns-winter-women-fear-
pushback-1320504635.]

Deeb, L., An Enchanted Modern: Gender and Public Piety in Shi’i 
Lebanon, Princeton, Princeton University Press, 2006.

Eickelman, D. F. y J. W. Anderson, New Media in the Muslim World: 
The Emerging Public Sphere, Bloomington, Indiana University 
Press, 2003.

Eickelman, Dale F. y James P. Piscatori, Muslim Politics, Princeton 
Studies in Muslim Politics, Princeton, Princeton University 
Press, 1996.

El País, “Tres mujeres ganan el Premio Nobel de la Paz”, El Pais.com.
co, 7 de octubre de 2011. [elpais.com.co/elpais/internacional/
noticias/tres-mujeres-ganan-premio-nobel-paz.]

El-Bizri, D., Islamistes, parlementaires et Libanais, Beirut, cermoc, 
1999.

El-Bizri, D., L’ombre et son double: femmes islamistes, libanaises et 
modernes, Beirut, cermoc, 1995.

Fargues, P., Les champs migratoires internes en Syrie, Beirut-Lyon, 
cermoc-Presses Universitaires de Lyon, 1979.

Fargues, P., Réserves de main-d’œuvre et rente pétrolière : étude démo-
graphique des migrations de travail vers les pays arabes du golfe, 
Beirut-Lyon, cermoc-Presses Universitaires de Lyon, 1980.

Fawaz, L. T., Merchants and Migrants in Nineteenth-century Beirut, 
Cambridge, Harvard University Press, 1983.

Gelvin, James L., Divided Loyalties: Nationalism and Mass Politics in 
Syria at the Close of Empire, Berkeley, University of California 
Press, 1998.

Gelvin, James L., The Israel-Palestine Conflict: One Hundred Years of 
War, Cambridge, Cambridge University Press, 2005.

Ghannam, F., Remaking the Modern: Space, Relocation, and the Politics 
of Identity in a Global Cairo, Berkeley, University of California 
Press, 2002.

Gualtieri, S. M. A., Between Arab and White: Race and Ethnicity 
in the Early Syrian American Diaspora, Berkeley, University of 
California Press, 2009.

Gumuchian, Marie-Louise, “Arab Spring Puts Women’s Rights in the 
Spotlight”, Reuters, 20 de diciembre de 2011. [in.reuters.com/ar-
ticle/2011/12/20/us-arabs-women-idINTRE7BJ0QW20111220.]

0141-0170-PASTOR.indd   167 20/10/2014   15:25:09



168	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Harb El-Kak, Mona, Politiques urbaines dans la banlieue-sud de Be-
yrouth, Beirut, cermoc, 1996.

Harb El-Kak, Mona, Le Hezbollah à Beyrouth (1985-2005) : de la 
banlieue à la ville, París, Karthala, 2010.

Hefner, R. W., “Multiple Modernities: Christianity, Islam, and Hin-
duism in a Globalizing Age”, Annual Review of Anthropology, 
vol. 27, 1998, pp. 83-104.

Hefner, R. W., Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, 
Democratization, Princeton, Princeton University Press, 2005.

Jaber, H. y F. Métral, Mondes en mouvement : migrants et migrations 
au Moyen-Orient au tournant du xxie siècle, Beirut, ifp, 2005.

Keddie, N. R., Modern Iran: Roots and Results of Revolution, New 
Haven, Yale University Press, 2006.

Khalidi, R., The Origins of Arab Nationalism, Nueva York, Columbia 
University Press, 1991.

Khater, A. F., Inventing Home: Emigration, Gender, and the Middle 
Class in Lebanon, 1870-1920, Berkeley, University of California 
Press, 2001.

Khoury, P. S., Syria and the French Mandate: The Politics of Arab Natio-
nalism, 1920-1945, Princeton, Princeton University Press, 1987.

Khoury, P. S., Urban Notables and Arab Nationalism: The Politics of 
Damascus, 1860-1920, Cambridge [Cambridgeshire]-Nueva York, 
Cambridge University Press, 1983.

Khuri-Makdisi, Ilham, The Eastern Mediterranean and the Making of 
Global Radicalism, 1860-1914, Berkeley, University of California 
Press, 2010.

King, Mary Elizabeth, “Traditional Symbols Confront Modern Re-
pression”, Waging Nonviolence. People Powered News and Analy-
sis, 6 de noviembre de 2011. [wagingnonviolence.org/2011/11/
traditional-symbols-confront-modern-repression.]

Lockman, Z., Comrades and Enemies: Arab and Jewish Workers in 
Palestine, 1906-1948, Berkeley, University of California Press, 
1996.

Lockman, Z., Workers and Working Classes in the Middle East: 
Struggles, Histories, Historiographies, Albany, State University 
of New York Press, 1994.

Mahmood, Saba, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist 
Subject, Princeton, Princeton University Press, 2005.

Makdisi, U. S., Artillery of Heaven: American Missionaries and the 
Failed Conversion of the Middle East, Ithaca, Cornell University 
Press, 2008.

Makdisi, U. S., The Culture of Sectarianism: Community, History, 

0141-0170-PASTOR.indd   168 20/10/2014   15:25:09



pastor de maria: movilización y modernidad…	 169

and Violence in Nineteenth-century Ottoman Lebanon, Berkeley, 
University of California Press, 2000.

Meouchy, N. et al., France, Syrie et Liban, 1918-1946 : les ambiguïtés et 
les dynamiques de la relation mandataire, Damas, Institut Français 
d’Études Arabes de Damas, 2000.

Mohammad, Hani, “Yemeni Women burn Veils in Protest”, The 
Washington Post, 26 de octubre de 2011. [washingtonpost.com/
world/yemeni-women-burn-veils-in-protest/2011/10/26/gI-
QApPURJM_gallery.html#photo=1.]

Pastor de Maria y Campos, Camila, “Palestina como espectáculo en 
la prensa del mahjar mexicano”, en Ranaan Rein (ed.), Más allá 
del Medio Oriente. Las diásporas judía y árabe en América Latina, 
Granada, Universidad de Granada, 2012.

Pastor de Maria y Campos, Camila, “The Mashreq in Mexico. Pa-
tronage, Property and Class in the Postcolonial Global”, tesis 
de doctorado, Universidad de California, Los Ángeles, 2009.

Provence, Michael, The Great Syrian Revolt and the Rise of Arab 
Nationalism, Austin, University of Texas Press, 2005.

Said, Edward W., Orientalism, Nueva York, Pantheon Books, 1978.
Silverstein, Paul A., Algeria in France: Transpolitics, Race, and Nation, 

Bloomington, Indiana University Press, 2004.
Singerman, D., Avenues of Participation: Family, Politics, and Net-

works in Urban Quarters of Cairo, Princeton, Princeton Uni-
versity Press, 1995.

Singerman, D. y H. Hoodfar, Development, Change, and Gender 
in Cairo: A View from the Household, Bloomington, Indiana 
University Press, 1996.

Thompson, Elizabeth, Colonial Citizens: Republican Rights, Paternal 
Privilege, and Gender in French Syria and Lebanon, Nueva York, 
Columbia University Press, 2000.

Von Rohr, Mathieu, “Freedoms at Risk. Arab Women Fight to De-
fend their Rights”, Spiegel Online. International, 29 de noviembre 
de 2011. [spiegel.de/international/world/freedoms-at-risk-arab-
women-fight-to defend-their-rights-a-800447.html.]

Watenpaugh, Keith David, Being Modern in the Middle East: Re-
volution, Nationalism, Colonialism, and the Arab Middle Class, 
Princeton, Princeton University Press, 2006.

0141-0170-PASTOR.indd   169 20/10/2014   15:25:09




