~ F e Y ' G R - N s (T B ALy T

Asesorias y Julorias para la Jnoestigaciin Usentifica en la Celroacidn 7 urg- Salabarria S.0
7 J J

B ;. L S e W 0 AL s 20T AL 1 Y AN WD Ay« IR e O

losé Maria Pino Sudrez 400-2 esg a Lerds de Jeiada. Jotuca, Cstady de Téxico. 722389847

v/ . ']

RFC: ATTII20618V12

Revista Dilemas Contemporéneos: Educacién, Politica y Valores.
http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/
Afo: VIII NuUmero: Edicion Especial. Articulo no.:55 Periodo: Julio, 2021

TITULO: Del desastre planetario: el Antropoceno y su pregunta politica.

AUTOR:

1. Dr. Andrés Pereira Covarrubias.

RESUMEN: El articulo desarrolla una reflexién en torno al problema de los desastres y su politica a
partir de la nocién de Antropoceno y del escenario catastrofico que refiere, especialmente amenazante
para el modo de vida occidental. Se presenta un entramado de narrativas globales y latinoamericanas
en tanto respuestas a lo que se identifica como la pregunta filosofico-politica mas radical que plantea:
«qué hacer» ante los crecientes desastres, considerando que el «sujeto» de la accién y la libertad
moderna es parte fundamental del problema. Se expone asi la elaboracion de una imaginacion sobre
otros modos de ser de la politica, desde vertientes teoréticas que buscan desplazar y superar al sujeto

como unico polo agencial, asi como tensionar geopoliticamente esta problematica.

PALABRAS CLAVES: Antropoceno, politica, desastres, Latinoamérica, sujeto.

TITLE: On the planetary disaster: the Anthropocene and its political question.

AUTHOR:

1. Dr. Andrés Pereira Covarrubias.


http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/

2

ABSTRACT: The article develops a reflection on the problem of disasters and its politics based on
the notion of the Anthropocene and the catastrophic scenario it refers to, especially threatening to the
Western way of life. A network of global and Latin American narratives is presented as responses to
what is identified as the most radical philosophical-political question posed: "what to do" in the face
of growing disasters, considering that the "subject” of modern action and freedom it is a fundamental
part of the problem. Thus, the elaboration of an imagination about other ways of being of politics is
exposed, from theoretical aspects that seek to displace and overcome the subject as the only agency

pole, as well as to geopolitically stress this problem.

KEY WORDS: Anthropocene, politics, disasters, Latin America, subject.

INTRODUCCION.

Para pensar la relacion entre politica y desastres de manera radical, a diferencia de otras discusiones,
no puede sino convocarse a todas las ciencias del conocimiento humano, y ciertamente,
conocimientos y saberes mas alld de las ciencias. Un campo de discusion inter-trans saberes y
disciplinas que se conforma a partir de la emergencia de una categoria, contingente como todas, que
viene a nombrar una situacién inescapable y limite para la humanidad tal como la hemos conocido y
comprendido hasta hoy: el Antropoceno.

El término Antropoceno (anthropos: hombre, y kainos: nuevo o reciente) es una categoria geoldgica
inventada por el quimico atmosférico Paul J. Crutzen y el biélogo Eugene Stermer en el afio 2000,
para referir a una nueva era en la medida de tiempo geolégico que marca el fin del Holoceno —Ilos
12.000 afos de la ultima etapa del periodo Cuaternario—. El Holoceno se habria extendido desde el
fin de la glaciacion hasta nuestros dia, habilitando las condiciones geofisicas que permitieron la

aparicion del Homo sapiens, el desarrollo de la agricultura y el poblamiento de los distintos rincones



3

de la tierra, dando origen a nuestra civilizacion; sin embargo, esta etapa geoldgica habria sido
consumada por la era «del Hombre» o Antropoceno.

Aunque para su formalizacion oficial como unidad en la Escala de Tiempo Geoldgica aun faltan
ciertas fases institucionales (Cearreta, 2016), la invencion del Antropoceno como categoria ya habria
llegado tarde en relacion a lo que busca referir. Cuando la geologia y otras ciencias ya discutian en
torno a los problemas biofisicos y geoldgicos del planeta, desde fines de los afios ochenta y principio
de los noventa en el campo de las humanidades recien se establecia la agenda dominante sobre la
«globalizacion». De hecho, la alarma sobre el posible y cercano colapso ecolégico ya habia sonado a
principios de los afios setenta, con el informe del MIT y el Club de Roma, «Los limites del
crecimiento» (1972), mismo afio que se desarrollé la Conferencia Mundial de Naciones Unidas sobre
el Medio Ambiente Humano, conocida como Conferencia de Estocolmo. En concreto, lo que se
comenzaba a plantear tenia que ver con la naturaleza antropogénica del cambio climético y de las
transformaciones geoldgicas (Chakrabarty, 2009); es decir, la consideracién de la actividad humana
como nueva fuerza teldrica (Crutzen, 2002) que implicaba un estadio irreversible y mutaciones de
larga duracion en el sistema tierra (University of Leicester, 2016).

La civilizacion humana como «agente geologico» habria tenido, como efecto, situaciones
concatenadas y acumulativas de gran impacto para los existentes humanos y no humanos del planeta.
El cambio climético, por ejemplo, como fendmeno mundial esta directamente relacionado con un
intenso periodo de aumento de las emisiones de dioxido de carbono y otros gases dafiinos para la
atmosfera que han producido el llamado «efecto invernadero». La Organizacion Meteoroldgica
Mundial de las Naciones Unidas ha sefialado que si el nivel preindustrial de diéxido de carbono era
aproximadamente de 278 «partes por millon» (ppm), representando una situacion de equilibrio entre
la atmosfera, los océanos, la tierra y la bidsfera; a partir de la fase industrial, las actividades humanas

tales como la quema de combustibles fdsiles, han terminado por alterar ese balance natural,



4

aumentando dicho nivel exponencialmente (World Meteorological Organization, 2016). De hecho,
en abril de 2020, y pese reportes de mejoras localizadas en la calidad del aire en muchos lugares del
mundo dadas las medidas de confinamiento para enfrentar la pandemia del SARS-CoV-2, la
concentracion promedio de CO2 en la atmosfera fue de 416,21 ppm, lo que significo niveles que
serian los mas altos de los ultimos 800.000 afios (ONU Medioambiente, 2020). A consecuencia de
esto, se ha producido, entre otros fendmenos, derretimientos en los casquetes polares, los que durante
2019 alcanzaron su extension minima historica (National Snow and Ice Data Center, 2019) y de
distintos glaciares, aparejado a un aumento en la acidez de los mares.

Por otro lado se ha producido una sobreexplotacion del uso de los suelos del planeta,
sobrecargandolos con productos quimicos toxicos, ademas de la contaminacion de las aguas, el
extendido agotamiento de rios, lagos y napas subterraneas, cuya intervencién ha producido cambios
en sus ciclos biogeoquimicos; esto es, una alteracion masiva de sus ciclos continentales por el drenaje
de las zonas humedas del planeta y las decenas de miles de centrales hidroeléctricas que retienen mas
del 15 % de los flujos de los rios en todo el planeta.

A todo lo mencionado, cabe agregar, el aumento exponencial de la poblacion humana, que ha crecido
mas de 8 veces desde 1750 (US Census Bureau, 2019), con una impresionante tasa anual de demanda
de recursos y servicios ecoldgicos, que excede todo lo que la Tierra puede regenerar afio a afio. Este
ultimo fendmeno se conoce como «sobregiro ecoldgico», y el afio 2020, por ejemplo, ya en el mes de
agosto estdbamos sobregirados a nivel mundial (Global Footprint Network, 2020).

Por otro lado, los dafios que todo esto ha provocado a la cadena alimentaria y a la trama general de la
vida sobre la Tierra, han significado una disminucién dramatica de biodiversidad, reduciendo,
fragmentando y destruyendo ecosistemas con la consecuente extincion sin precedentes de especies
bajo patrones sistémicamente conectados. Todos estos efectos los estamos experimentando de las

maneras mas inéditas y dramaticas; sin ir mas lejos, con las enfermedades llamadas «zoonoticas»,



5

tales como la pandemia de la COVID-19: la tltima nueva enfermedad infecciosa que surge de nuestra
colision con la naturaleza (Armstrong et al., 2020). Las llamadas «areas de refugio» de biodiversidad
que hasta ahora habian albergado especies y organismos para su sobrevivencia en condiciones
desfavorables y que permitieron mantener la diversidad del tejido de la vida, han sido destruidas.

Ademas de los multiples efectos mencionados de cada vez mayor intensidad, resulta realmente
escalofriante anoticiarse de las consecuencias desastrosas a mediano y largo plazo que se pueden
proyectar en relacion con los medios de subsistencia, la biodiversidad, la salud humana y de los
ecosistemas, la infraestructura y los sistemas alimentarios (IPCC, 2018). Considerando las imagenes
apocalipticas que estas sugieren —por ejemplo, el riesgo de las ciudades costeras por el aumento del
nivel del mar, vastas zonas de la tierra desertificada, inseguridad alimentaria, sequias, sobrepoblacion,
inundaciones por eventos extremos, aumento de temperaturas insoportables para la vida (no solo)
humana, multiplicacion de megaincendios forestales, colapso de los ecosistemas por la extincion de
especies y péerdida de biodiversidad—, resulta evidente que la vida social tal y como se ha pensado e
intentado organizar hasta ahora, no se podra sostener ni proyectar por mucho mas tiempo; lo que se
prefigura, ante las predicciones cientificas verdaderamente desoladoras, es una distopia social radical.
La misma Oficina de las Naciones Unidas para la Reduccién del Riesgo de Desastres (UNDRR), en
un ultimo reporte sobre la intensificacion e impactos de eventos geofisicos y climaticos extremos en
lo que va de este siglo, observa desesperanzadoramente que continuamos sembrando las semillas de
nuestra propia destruccion, pese a las advertencias de la ciencia y a la evidencia de que estamos
convirtiendo nuestro Unico hogar en un «infierno inhabitable» para millones de personas,
especialmente para los mas vulnerables (UNDRR & CRED, 2020). Lo que estamos experimentando
no solo como modernos sino como civilizacidn, ya no cabe en las categorias fundamentales de

pensamiento occidental, produciendo una paralisis, un terror filosofico ante lo que para las



6

generaciones mas proximas sera un desierto ecologico y un infierno socioldgico (Danowski &
Viveiros de Castro, 2019).

Dipesh Chakrabarty, en un texto muy decisivo e introductorio a la problematica del Antropoceno en
las humanidades y ciencias sociales, plantea que mediante dicho concepto la ciencia estaria
constatando el borramiento de la independencia y la distancia entre la cronologia de la historia
humana y el tiempo geoldgico. El pensador da en un clavo muy pertinente al llamar la atencién sobre
una relacion de necesidad, jerarquica y binaria entre categorias fundamentales de la Modernidad y la
accion humana sobre la naturaleza. Plantea Chakrabarty que, desde su construccién, la «mansién de
las libertades modernas» —mansion en la que, por cierto, solo cupo una porciéon pequefia de la
poblacién mundial— «descansa sobre una base en la que el uso de combustibles fésiles es cada vez
mayor. La mayoria de nuestras libertades ha provenido hasta ahora de un uso intensivo de la energia»
(Chakrabarty, 2009, p. 58). De tal manera, el Ilamado «Ciudadano Sujeto», como problema filosofico
cuya contingencia resulta profundamente contradictoria e insostenible en el seno de la misma
Modernidad (Balibar, 2013) y como «el» habitante soberano de susodicha mansion, vuelve a quedar
en la mira, esta vez probablemente de manera definitiva e irreversible, como el «sujeto del desastre».
Dicho de otro modo, uno de los componentes clave de la organizacion del mundo en la Modernidad
occidental, a saber, la idea de libertad del ciudadano, estd profundamente imbricado —hasta un nivel
tectonico— con las transformaciones de las que da cuenta la categoria del Antropoceno. La
intervencion traumatica de la ontologia moderna en los tiempos y ciclos de la bidsfera ha sido
condicion de posibilidad de la libertad, la constitucion de ciudadania y la postulacién de su
fundamento. No hay ya porvenir que restituya el derecho de una libertad ignorante de estas

condiciones de posibilidad.



7

En este sentido, no se trata entonces simplemente de invocar a la filosofia como una posibilidad mas
desde donde abordar un problema que es de orden geoldgico, ecoldgico o ambiental. Mas bien se
trata de comprender que si «el Hombre» se ha desocultado como sujeto tectonico y bioldgico decisivo,
es porque estamos frente a un fendmeno que no es de otra naturaleza que radicalmente filoséfica. No
puede ser asumido como un problema «para» la filosofia sino uno «de» la filosofia, en su sentido de
inherencia. Tanto la polaridad entre naturaleza y libertad, como el «corte ontoldgico entre sujeto
humano y objeto de naturaleza, constitutivos de la Modernidad occidental industrial, estan seriamente
cuestionados a la hora del Antropoceno» (Bonneuil & Fressoz, 2020, p. 274).

Si bien el concepto mismo adn esta en evaluacion para oficializarse, la definicion del llamado
«Golden Spike» (Gradstein et al., 2004), esto es, la marca de una capa estratigrafica que para la
geologia contendria registros de la influencia del hombre, y por tanto, sefialaria el inicio del
Antropoceno, es también objeto de debate. De hecho, estas discusiones se han extendido a diversos
campos de estudio, provocando hipoétesis divergentes respecto del evento histérico que habria dado
origen a esta época, del status y la pertinencia misma del concepto y —ciertamente— sobre «qué
hacer» ante este escenario apocaliptico. Las vertientes criticas que de alli surgen han conformado
diversas «agendas» tedricas segun sea la lectura estratégica que se hace respecto del concepto del
Antropoceno, su especificidad y su causas; en el fondo, todas perspectivas que han constituido modos
de politizar o interpretar de alguna manera la ecologia politica que supone el concepto original de
Antropoceno (Baguedano Jer, et al., 2018).

Ante este escenario de incertidumbre y perplejidad, de a poco se ve brotar la pregunta espontanea por
el «qué hacer», buscando estrategias de pensamiento para responder la pregunta radical que plantea el
Antropoceno. En principio, se puede sintetizar que estas estrategias de lectura han compartido la
necesidad de interrogar la separacion histdrica, politica, ontologica entre humanidad y naturaleza, entre

lo social y lo natural.



8

El Antropoceno, en rigor, es una narrativa acerca del fin de un mundo, que se ha convertido y
propagado rapidamente como una abstraccion absoluta, como un fetichismo que omite sus
especificidades concretas. Esto no quiere decir necesariamente deshacerse del concepto Antropoceno
sino tal vez asumirlo como un concepto en disputa que abre un campo abigarrado de narrativas
contrapuestas o convergentes, del cual emergen diferentes respuestas y propuestas de salida a la crisis,
un diagnostico que «abre puertas, tiende vinculos, nos desafia a entablar una conversacion, a pensar la
problematica socioecologica desde un lugar mas amplio en términos de contextos disciplinarios,
incluso de tradiciones tedricas, entre las ciencias de la tierra y las ciencias humanas y sociales»
(Svampa, 2019, p. 23).

Sin lugar a dudas, lo que el Antropoceno obliga es a abordar este acontecimiento desde una miriada
de puntos de vista, que ya no se posicionan —como hasta ahora se entendid la «crisis
medioambiental»— desde un afuera ficticio y superable, como si fuera una crisis cualquiera. A
diferencia del término «crisis», que apunta a un estado transitorio, el Antropoceno se ha instalado
como un punto de no-retorno, como una narrativa acerca del fin que solo es posible observar desde el

limite interno del final que relata.

DESARROLLO.

«¢,Qué hacer?». Narrativas del desastre planetario para un pensamiento politico otro.

La cuestion se plantea, en consecuencia, como el encuentro dramético con los limites de «nuestro»
mundo. Ante la magnitud del fendbmeno que enfrentamos y el terror filosofico paralizante que suscita,
el horizonte de imaginacion de los relatos dominantes pareceria reducirse a dos opciones: «un mundo
sin nosotros» —que implicaria la desaparicion de nuestra especie de la faz de la tierra— 0 «nosotros
sin mundo» —relativo al porvenir de una humanidad trascendente e inevitablemente desafectada de

su relacion con la Tierra: una poshumanidad (Danowski & Viveiros de Castro, 2019).



9

Uno de los problemas que plantea esta cuestion para el pensamiento asi tal como se presenta, es que
como macronarrativa del fin del mundo humano no provoca una nueva imagen que salga de las
coordenadas de la imaginacion moderna y su formulacion como representacion para «el hombre»
(«nosotros») colocado por si mismo en el centro, aunque este sea un centro extinto o en extincion.
Desde estas coordenadas se ha abierto un abismo entre la dimension ética y la inercia que ha tomado
la dinamica de la sociedad global en contra de si misma. Se plantea asi un dilema que excede el radio
de accion de posibles definiciones ético-politicas, sobre todo dada la compleja forma del actual
ordenamiento mundial.

La dimensién planetaria del problema exigiria encararlo de manera conjunta y coordinada, lo cual
iria a contrapelo de las diferenciales necesidades, temporalidades y relaciones de poder que se juegan
en un tablero de estados naciones interdependientes, organizados en sus territorios, politica y
econdémicamente bajo las directrices de una Modernidad capitalista que es, justamente, parte del
problema. Es mas, aqui la asincronia y diferencialidad escalar de necesidades no es una dificultad
subsanable sino condicién estructural del orden mundial. A escala global, se trataria entonces de una
solucion desestructurante de las condiciones que hacen al actual orden mundial. La pregunta por el
«qué hacer» no se resuelve por tanto con una estrategia politica mas amplia que intente abarcar el
problema en toda su dimensién; como un otro sujeto a la altura de su propio desastre. Estamos, en
rigor, con una pregunta que nos pone ante el ser mismo de la politica; por eso, desde dentro de este
orden mundial, desde dentro de «este mundo» y su ontologia constitutiva, el problema parece no ser
resoluble y enrostra el limite abisal del proyecto occidental moderno.

Ahora bien, en este contexto y en contra de la respuesta por el «qué hacer» se ha visto aparecer
respuestas de tipo antihumanista radical, cuya lectura del Antropoceno desemboca en una renuncia
absoluta a cualquier tipo de ética ecologica y rayando en una complicidad con el actual curso de las

cosas. Desde alli se ha llamado la atencion sobre el fendmeno de revaloracion de la hipotesis de Gaia



10

(Bondi, 2015) —original del quimico inglés James Lovelock—, la cual concibe a la Tierra como un
macroorganismo que, por si mismo, podria y se encargaria de mantener la vida y su propio equilibrio.
Esta representacion habria contribuido a establecer cierta perspectiva antihumanista segan la cual el
ser humano ya no tendria que preocuparse por «qué hacer» respecto de las consecuencias de sus
acciones en el medioambiente sino fundamentalmente ocuparse por dejar de ser humano. En otras
palabras, constituiria un Ilamado a la humanidad a retornar a su estado «natural» como cualquier otra
especie animal bajo la idea de que sera la Tierra misma la que se encargara de restaurar la situacion.
Seria lo equivalente al reverso de la representacion moderna del mundo.

Sin embargo, si bien no adherimos a esta hipdtesis, tampoco creemos que se trata de hacer
simplemente lo contrario, vale decir, invocar una reivindicacion moral para restablecer el valor de la
«accioén racional» orientada por una responsabilidad ética. Y en ningln caso, ciertamente, si esta
reivindicacion es con base en una supuesta originariedad, universalidad e inevitabilidad de la
conciencia moral del ser humano (Kant, 1797) y en la consecuente necesidad por erigir una otra
ontologia humanista. Por cierto, revisar la comprension dominante de la naturaleza, disolver sus
limites conceptuales y consecuentemente informar la comprension moral del Antropoceno
(Trachtenberg, 2015) es, en efecto, un paso necesario; pero yendo mas alla, ¢hasta qué punto una
reivindicacion de la actividad humana orientada por una busqueda de «habitabilidad» en el
Antropoceno, tendiente a desdibujar valiosamente los rigidos limites conceptuales entre humanidad
y naturaleza, y a poner sobre el horizonte una dimension con-formada, coproducida, por todos los
existentes humanos y no-humanos, no estaria igualmente cargada por un valor ético subjetivo
respecto de cdmo enfrentar y habitar «con responsabilidad» el Antropoceno, sin terminar de

desprenderse ni de superar el pensamiento politico de la Modernidad, el sujeto (del desastre)?



11

En lo sucesivo presentaremos algunas de las narrativas y propuestas de pensamiento politico, de otro
ser de la politica que se han desarrollado en relacion al escenario del Antropoceno y a la pregunta que

este impone.

Gaia y su cosmopolitica a ras de suelo.

Para Bruno Latour, quien ha remitido también a la nocién de Gaia para dar cuenta de la compleja
dimensidn politica que inexorablemente se ha puesto en escena con el devenir del Antropoceno, esta
figura no apunta en ningln caso a una personificacion de una especie de «ser sintiente». Si bien el
concepto es asumido por Latour considerando gque cada organismo, mediante el desarrollo de su
propia tarea espontanea, contribuye a un balance energético general, en rigor, Gaia tendria que ver
con una cuestion relacional, es decir, con un sistema colaborativo mas que con una concepcion
teoldgica.

Su comprensién de Gaia se vincula con su Teoria del Actor-Red, que supone la construccion de una
suerte de «ontologia plana», cuyo principio apunta —en términos generales— a sostener que la causa
para la ocurrencia o existencia de cualquier cosa, yace en la constitucion de una 0 mas entidades
actuales (lo que denomina «actantes», sean humanos o no-humanos) que son definidas
exclusivamente por sus relaciones. El pensador francés se sirve de la figura de Gaia para nombrar al
mundo como la complejidad de una trama general de intencionalidad distribuida no jerarquicamente,
toda vez que se entiende que cada agente en la Tierra acciona «intencionalmente» en su entorno en
funcidn de su propio beneficio, modificandolo y modificando con ello también a sus vecinos (Latour,
2017).

Resuena de fondo aqui una recepcion de la filosofia deleuziana-spinoziana que se observa a través
de la comprension de la Naturaleza como sustancia absoluta que «comprende todo, contiene todo, al
mismo tiempo de ser explicada e implicada por cada cosa» (Deleuze, 1996, p. 13). Un poder o

potencia que no seria sino el poder de Dios (un Dios inmanente) y cuya ley suprema —conatus— es



12

concebida originalmente por Spinoza como el esfuerzo de autopreservacion en el ser, en la existencia.
Este conatus, como potentia agendi, como potencia/derecho de cada cosa de actuar o producir efectos
necesarios, y a la vez inseparablemente poder ser afectada siempre y necesariamente, es lo que Latour
retoma de filosofo holandés como «potencia de actuar» (Latour, 2017). Con ello busca desinscribir
la subjetividad humana como polo agencial y de intencionalidad y la toma solo como parte de una
Naturaleza a la que se le devuelve, en su totalidad, la «potencia de actuar». En palabras de Latour:
«Ser un sujeto no es actuar de forma autdbnoma con respecto a un marco objetivo, sino compartir la
potencia de actuar con otros sujetos que han perdido igualmente su autonomia. Es precisamente
porgue nos vemos confrontados a estos sujetos —o mas bien cuasi sujetos— que debemos abandonar
nuestros suefios de dominio y dejar de temerle a la pesadilla de vernos prisioneros de la «naturaleza».
En cuanto uno se acerca a seres no humanos, no encuentra en ellos la inercia que nos permitiria, por
contraste, tomarnos por agentes, sino, al contrario, posibilidades de actuar que ya no carecen de
vinculo con lo que somos y con lo que hacemos» (Latour, 2017, pp. 1289-1295).

Este intento de redefinicién de la subjetividad en una direccién distinta a su comprension como
agencia autbnoma, constituye una busqueda de salidas en articulacion con «agencialidades» mas alla
de la esfera cerrada de la humanidad. En ese sentido, Latour plantea que hemos entrado en un «Nuevo
Régimen Climético» (2017), caracterizado por la desestabilizacion del cuadro fisico y del suelo
seguro en los cuales se habia desarrollado la historia de los modernos —desestabilizacion provocada
por la entrada en la politica de todo aquello que hasta ahora pertenecio a la dimensién exterior de la
naturaleza—. Como ha sostenido, en el reparto moderno «a la ciencia le corresponde la representacion
de los no humanos pero tiene prohibida toda posibilidad de apelacion a la politica; a la politica le
corresponde la representacion de los ciudadanos pero le esta prohibido tener una relacién cualquiera

con los no humanos producidos y movilizados por la ciencia y la tecnologia» (Latour, 2007, p. 57).



13

Representado el dominio de la «naturaleza» por la ciencia y el de «lo humano» por la politica, el
Nuevo Regimen Climatico, vale decir, la irrupcion multiforme de la cuestion de los climas y del
vinculo con su gobierno (Latour, 2017, p. 97) —Yy con el gobierno de los desastres implicados,
podemos agregar—, pone en escena la «politicidad» que se juega bajo dicha divisién constitutiva de
la Modernidad. Ciencia y politica: dos ramas que, en tanto estén separadas, tienen autoridad propia,
pero no constituyen sino parte de un mismo régimen de gobierno. De ahi, que para Latour, el
concepto de Antropoceno haya venido no solo a volver inutil esta dréastica separacion moderna, sino
que también la cartografia bipolar entre lo global y lo local. Alli lo «Terrestre» ha intervenido como
nuevo polo de atraccion y viene a designar una «geopolitica» que no se corresponde ya con el marco
donde se desarrollaba la accion politica humana. Lo Terrestre ha dejado de ser el telon de fondo, e
irrumpe como agente especifico de accion politica, uno que ahora participa plenamente de la vida
publica (Latour, 2019, p. 65). Esto ha abierto la posibilidad para reconfigurar el ya «antiguo» dominio
de lo social o de lo humano, hacia lo que denominara el dominio de los «Terraqueos» 0 «Terranos»:
seres que ante esta situacion planetaria, y buscando asumir su parte de responsabilidad respecto del
Antropoceno, establecerian la disputa por la redefinicion y el control de la Tierra en contra de las
reparticiones establecidas por los humanos modernos que terminaron con el Holoceno (Latour,
2014b).

Dicha idea, que parece invocar seres de una ficcién posapocaliptica, no constituye sin embargo
ninguna entelequia; se corresponde precisamente con un modo de referir a las coordenadas
antagonicas que surgen de la conflictividad socioecolégica misma. Un antagonismo que emerge
frente a la expansion destructiva del capitalismo montada sobre la concepcién moderna de naturaleza
y que, en Latinoamérica; por ejemplo, se expresa en las denominadas conflictividades socioambiental
y socioterritorial. Si hasta el siglo pasado se tratd de la cuestion social y las lucha de clases, el siglo

XXI es «el de la nueva cuestion geo-social» (Latour, 2019, p. 94), cuando es preciso cartografiar un



14

nuevo mapa de luchas geosociales para identificar los intereses en juego, alianzas y antagonismos.
En ese territorio se ve aparecer, consecuentemente, el caracter universal que adquiere la particularidad
de cada una de estas luchas.

Por otro lado, para Latour, el concepto de Antropoceno, ademas de gatillar una nueva filosofia de la
ciencia y la demarcacién de un territorio sobre el cual construir otras reparticiones, otros espacios
desde una nueva idea de ‘lo publico’; sefialara también la emergencia de otra nocion de tiempo, muy

distinto al tiempo modernista y a su enraizamiento espacial. Sostiene que lo que parece realmente
nuevo la etiqueta «Antropoceno» (aparte de la inusual colaboracion entre la geologia, la historia —o

incluso la geohistoria— la politica y la filosofia), es que modifica simultaneamente los marcos
espaciales y temporales en los que se sitda la accidn; cambiando los pilares principales sobre los que
se ha establecido la metafisica de la ciencia desde la «bifurcacion de la naturaleza» (2014b, p. 27).

Atendiendo a que la «crisis» de la naturaleza no seria entonces sino una crisis del dominio de la
objetividad, vale decir, de los presupuestos ontologico y epistemologicos que definen y establecen
histéricamente su &mbito —i.e., en el espacio y en el tiempo—, se trataria para Latour de salir de las
ya inservibles representaciones modernas de la «naturaleza» y de su distincion, para dar paso a una
politica que —ya no enfrentada a la ciencia sino junto a ella— constituya un proceso de recoleccién
y articulacion de las asociaciones de humanos y de no-humanos cada vez mas amplia, i.e., una
«composicion» progresiva de un mundo comun tendiente a una extension de la democracia hacia los
no-humanos (Latour, 2013). Un cuerpo politico que aumente el grado de conexién entre nodos de una
naturaleza que ya no es externa sino inmanente a un ensamblaje de «entidades contradictorias que
deben ser compuestas como un conjunto» (Latour, 2012, p. 72). Yace aqui para Latour una clave
politica indispensable para imaginar —a través de un sujeto colectivo de actantes— un «nosotros»
capaz de asumir su parte de responsabilidad en el Antropoceno y volver conmensurable la brecha en

apariencia irremontable entre la dimensién del fenédmeno del Antropoceno y nuestra subjetividad.



15

Una subjetividad que, huelga decir, bajo el esquema latouriano no parece querer renunciar a nociones
modernas como las de accién, voluntad y conciencia individual, y a una axiologia jerarquizante
implicita.

En linea con estos planteamientos, aparece el pensamiento de la filésofa estadounidense Donna
Haraway, quien desde un ecofeminismo transespecies, ha intentado evitar el futurismo y desprenderse
del Anthropos y del Capital como relatos totalizantes, para concebir el Antropoceno mas como un
«evento-limite» que como una nueva época de impresion apocaliptica.

Haraway ha sostenido, con una impronta afirmativa de la vida en sus multiformas, que si bien es
cierto que el Antropoceno marca discontinuidades radicales y evidentes respecto de la era geologica
que dejamos atrdas, podria llegar a constituir una etapa transitoria y de continuidad en lo que denomina
Chthuluceno, si nos abocamos a la tarea de «cultivar, unos con otros, en todos los sentidos
imaginables, épocas por venir en las cuales se puedan reconstruir los refugios» (Haraway, 2016, p.
17). Refutando el «reino» metafisico de lo trascendente para situarse en la inmanencia de la
creatividad arraigada en la materia, la pensadora apunta a la disolucién de «lo humano» y de los lazos
gue unen incontestadamente la genealogia, el parentesco y la especie, para justificar una propuesta
de generacion de lo que llama «parentescos raros», vale decir, el establecimiento de vinculos entre
humanos y no-humano de modo tal que la nocion de «pariente» se convierta en una «categoria
salvaje». «[A]lgo diferente/algo mas que entidades conectadas por sus ancestros o su genealogia. El
suave movimiento de desfamiliarizacidn puede parecer, por un momento, un error, pero después (con
suerte) aparecera siempre como correcto. Hacer-parientes es hacer personas, no necesariamente como
individuos o como seres humanos. (...) (como categoria, cuidado, pariente sin lazos de sangre,
parientes paralelos y muchos otros) expande la imaginacion y puede transformar la historia»

(Haraway, 2016, pp. 21-22).



16

La recomposicion semantica que sugiere Haraway de la palabra «pariente» se justificaria en el hecho
de que todos los organismos de la Tierra son parientes en un sentido profundo —tan profundo como
la raiz humus del Homo, hacia donde habria que conducir precisamente a este ultimo para su
descomposicion—. Desde una concepcion de los seres singulares ya no como especies separadas sino
en tanto ensamblajes, «parentesco» se vuelve una palabra que supone un ensamblaje l6gico,
contingente e insustancial. Para Haraway, todos los seres pueden estar paralelamente, semidticamente
y genealogicamente ensamblados en un comun redefinido por la materia, por lo corporal: «[N]os
necesitamos reciprocamente en colaboraciones y combinaciones inesperadas, en pilas de compost
caliente. Devenimos-con de manera reciproca o no devenimos en absoluto» (2019, p. 24). Restaria
luego la tarea de activar esos ensamblajes generando, produciendo parientes «sin-chtonicamente, sin-
poéeticamente. Sea lo que sea que seamos, necesitamos hacer-con —convertirnos-en, componer-
con— los “terranos” (...)» (Haraway, 2016, p. 21).

Es importante mencionar, que con la nocién de «sin-poiesis», la pensadora marca una diferencia y
contraste ineludible con respecto de la concepcién de «autopoiesis» de los sistemas vivos, la que ha
sido entendida como condicion necesaria y suficiente para caracterizar la organizacion de estos
(Maturana & Varela, 1998, p. 73) en tanto unidades autonomas y autoproducidas?.

Para Haraway, si «es verdad que ni la biologia ni la filosofia pueden continuar apoyando la nocién
de organismos independientes en entornos; es decir, una suma de unidades interactivas mas

contextos/reglas, entonces el nombre del juego es, sin lugar a dudas, simpoiesis. El individualismo

1 Si bien Haraway no los refiere directamente, cabe mencionar que el influyente concepto de «autopoiesis» fue
acufiado por los bidlogos chilenos Humberto Maturana y Francisco Varela, para describir la red de producciones
de componentes que constituyen a un ser vivo como una dinamica o proceso molecular. Una red «que resulta
cerrada sobre si misma porque los componentes que produce la constituyen al generar las mismas dinamicas de
producciones que los produjo, y al determinar su extension como un ente circunscrito a través del cual hay un
continuo flujo de elementos que se hacen y dejan de ser componentes segun participan o dejan de participar en
esa red» (Maturana & Varela, 1998, p. 15).



17

limitado (o neoliberal) enmendado por la autopoiesis no es lo suficientemente bueno, figurativa ni
cientificamente: hace que nos desencaminemos por senderos letales» (Haraway, 2019, p. 75).

Por este motivo, adoptar la nocion de «simpoiesis», que significa «generar-con», apunta a entender
un «comun» de ensamblajes en el que nada es en rigor autopoiético, nada se hace a si mismo, los
sistemas son deconstruidos por la evidenciacion de su generacion colectiva, sin limites espacio-
temporales autodefinidos, con la informacion y control distribuidos entre sus componentes.
Simpoiesis es, en definitiva, «una palabra apropiada para los sistemas historicos complejos,
dindmicos, receptivos, situados. Es una palabra para configurar mundos de manera conjunta, en
compafiia. La simpoiesis abarca la autopoiesis, desplegandola y extendiéndola de manera generativa»
(Haraway, 2019, p. 120).

Por otro lado, conformando una sinergia conceptual afin a Haraway y a Latour, otra influyente
pensadora que ha buscado también «intervenir» desde los Estudios sobre Ciencias y Tecnologias
(STS por su acronimo en inglés) en este debate sobre el «qué hacer» ante el Antropoceno, ha sido la
filésofa de origen belga Isabelle Stengers. En ella, ya la idea misma de «intervencidn» tiene una
connotacion especial y distintiva respecto de esta problematica. «Intervenir», en Stengers, no tiene
gue ver con incorporarse en una discusion buscando convencer discursivamente a un adversario, sino
gue apunta mas bien a provocar una ralentizacion del tempo de la querella, ralentizacion que tiene el
objeto de hacer sentir, pensar, imaginar. Para la fil6sofa no se trata de enfrentar el problema de como
«proteger» la naturaleza de los destrozos humanos, sino mas concretamente de que nos enfrentamos
con una naturaleza capaz de perturbar seriamente nuestros saberes y vidas, nuestras categorias de
pensamiento y hasta el pensamiento mismo. Ante eso, el desafio es desigual, pues «no podemos, bajo
ningun concepto, dejar a los responsables de los desastres que se anuncian la tarea de darles respuesta.

A nosotros nos corresponde crear una manera de responder, para nosotros pero también para las



18

innumerables especies vivas que arrastramos en la catastrofe. Y esto cuando ese “nosotros” solo existe
virtualmente, en cuanto requerido por esa respuesta que hay que dar» (Stengers, 2017, p. 38).

Para Stengers, es necesario crear una respuesta ante lo que en este contexto define como la «intrusion
de Gaia, intrusion que caracterizaria a los desastres que se estan viviendo y anunciando. La pregunta
radical que plantea esta intrusion no espera respuesta. De lo que se trata es mas que simplemente
plantear una solucién a un «problema». La «intrusion de Gaia» es una cuestion del orden del
acontecimiento, por lo que la respuesta a la pregunta que impone le es indiferente, es retrospectiva y
debe formularse en relacién tanto con aquello que la habria provocado como con las consecuencias
que estd desencadenando progresivamente. La propuesta politica de Stengers respecto de esta
pregunta radical que instala Gaia es que en tanto su respuesta deviene causa comun —actualizada en
dispositivos concretos, en situaciones concretas— Y a la vez resulta inapropiable, constituye lo que
llama un «operador de igualdad». Una igualdad que es entendida disociada de la relacién
equivalencial y, sin presuponerse, se traduce en «operaciones de produccion de igualdad» (Stengers,
2017, p. 141), las que buscan, mas alla de un «respeto» por las diferencias y divergencias. Las
diferencias, desde esta perspectiva, se «honran» en el sentido de un hacer percibir aquello que hace
que el otro importe. Bajo esta idea es la divergencia aquello «que hace que un aspecto de este mundo
sea importante» (Stengers, 2017, p. 143).

Stengers plantea que lo que hay de fondo en su propuesta de practica politica es una «cosmopolitica»,
la cual en su formulacion no considera ni discute el término kantiano homoénimo (Kant, 2011); mas
bien reniega de este pues lo que entiende por «cosmos» no tiene nada que ver con lo que Kant
considera el ciudadano autoafirmado en el mundo, ni con su «comunidad universal». La propuesta
cosmopolitica de Stengers es elaborada de manera sui generis para cobrar sentido en situaciones
concretas, en el corazon mismo de practicas modernas (y no en las fronteras de la Modernidad), sin

perseguir como horizonte la creacion de un «buen mundo comdn». Se trata, por el contrario, de



19

ralentizar necesariamente la marcha en la construccion de ese mundo comun, mediante la creacion
de un espacio de duda y vacilacion respecto de lo que hacemos.

La propuesta cosmopolitica no es entonces un proyecto que busque abarcar los maltiples mundos o
englobar los cosmos particulares que se nieguen a ser englobados. EI cosmos, lejos de ser un telos,
«tal como figura en el término cosmopolitica, designa lo desconocido de estos mundos mdltiples,
divergentes; las articulaciones de las que podrian llegar a ser capaces, contra la tentacién de una paz
que se quisiera final, ecuménica, en el sentido en que una trascendencia tendria el poder de exigirle
a lo que diverge que se reconozca como una expresion meramente particular de lo que constituye el
punto de convergencia de todos» (Stengers, 2014, p. 21).

El cosmos en tanto tal no tiene representante, no tiene jerarquias ontologica ni epistemoldgica, no
exige nada, no autoriza ninguna respuesta definitiva. El cosmos es un «operador de igualdad», no en
la medida en que busca crear equivalencia y poner de acuerdo a todo el mundo sino basicamente en
prohibir el olvido y la humillacion (Stengers, 2014, p. 39) de potenciales victimas ante una decision.
Esta prohibicién significa otorgar a toda decision su mayor dificultad, impidiendo atajos,
simplificaciones y distinciones axioldgicas a priori entre lo que cuenta y no cuenta, y obliga a
experimentar aquello que podria recuperar la capacidad de sentir, imaginar, pensar y actuar juntos.
En esto consiste la ralentizacion, y constituye una condicion sine qua non de la creacion politica.
Aqui politica se entendera no en su sentido representacional sino de experimentacion, que traduce la
lucha politica en operaciones de «produccién de repercusiones, por la constitucion de “cajas de
resonancia” tales que lo que les sucede a unos haga pensar y actuar a los otros, pero también que lo
que logran unos, lo que aprenden, lo que hacen existir, se convierta en otros tantos recursos y

posibilidades experimentales para otros» (Stengers, 2017, p. 152).



20

Tal como lee el mismo Latour, a propdésito de la politica en la cosmopolitica de Stengers, esta
operacion impide que «cosmos» signifique una lista finita de entidades a considerar a la vez que
impide la clausura prematura de la politica. Esta cosmopolitica debe, en ultima instancia, abrazarlo
todo, «incluyendo el vasto numero de entidades no-humanas que hacen que los humanos actien»

(Latour, 2014a, p. 48).

Latinoameérica y el Antropoceno: lecturas y tensiones geopoliticas.

Las lecturas en clave latinoamericana respecto del Antropoceno han apuntado, en términos generales,
a una critica del relato totalizante que construye dicho concepto y marcan un distanciamiento
dialogando con consideraciones de caracter ecoldgico-estructural del modo de acumulacion
capitalista (Moore, 2017). Desde una perspectiva predominantemente ecomarxista, remiten la
genealogia del Antropoceno a las relaciones de produccién que comienzan a articularse desordenada
y desigualmente con el despunte del capitalismo historico, en profunda relacion con la expansion
colonial.

Entre las intervenciones que vale la pena mencionar por su relacion con la pregunta filosofico-politica
del Antropoceno, se encuentra, por ejemplo, el planteamiento de la antropdloga colombiana, Astrid
Ulloa (2017). Ulloa ha cuestionado el sentido y la pertinencia de las nociones del Antropoceno y
Capitaloceno para pensar sus implicancias para América Latina. Las interpretaciones criticas de estos
conceptos respecto de la region no podrian sino vincularse con la conflictividad socioambiental y
dindmicas extractivistas, las que estan en directa relacion con la conquista y la colonia. Para la autora,
si bien el llamado «giro antropocénico» ha hecho posible una mayor valoracion e incidencia del
conocimiento cientifico-académico en los procesos de toma de decisiones a nivel global o nacional,
para Latinoamérica el debate ha generado reflexiones y discusiones sobre al menos cuatro procesos

asociados al Antropoceno, a saber: una «geopolitica del conocimiento, diferenciacion territorial,



21

desplazamiento de los extractivismos y falta de reconocimiento de otras ontologias y epistemologias»
(Ulloa, 2017, p. 63).

Ulloa sostiene que cuando a la luz del Antropoceno se concibe al cambio climatico como un problema
global que solicita respuestas globales, se borran la especificidad de relaciones historicas de poder y
las desigualdades que lo han producido. Desde alli, observa que la «solucionatica» global conlleva
una perspectiva Unica de naturaleza, que si bien ha sido reconfigurada respecto del paradigma hasta
ahora dominante, sigue siendo administrada y legitimada centralizadamente por el conocimiento
experto. Esto ha redundado en un reposicionamiento epistemologico anglo-eurocéntrico que estaria
generando una «nueva configuracién de las geopoliticas de produccion del conocimiento en la que
el pensamiento moderno aparece como centro de la causa, pero también de la solucion al proponer
su propia reconfiguracion» (2017, p. 64). Los alcances de esto irian en relacion a una omision de
otras formas de produccién de conocimiento y de configuraciones locales de relaciones territoriales
gue no se ajustan a una vision global respecto de qué hacer ante este escenario catastrofico. De esta
manera, se estarian borrando, una vez mas en la historia, relaciones especificas y distintas entre lo
humano y lo no-humano, constitutivas de «ontologias relacionales» desenvueltas en los territorios
del subcontinente por pueblos indigenas, afrodescendientes y campesinos, las que permitirian
repensar las relaciones y acciones politicas para hacer frente al cambio climatico.

La soci6loga argentina, Maristella Svampa (2019), por su parte, ha llamado la atencion sobre la
necesidad de la riqueza y pluridimensionalidad del concepto Antropoceno, lo que no significaria
desconocer necesariamente el origen social y desigual de su desencadenamiento, inscrito en modelos
de desarrollo y légicas neocoloniales; tampoco implica relativizar la diferencialidad de escalas
ligadas a la dindmica del capital. Se trata, para esta pensadora, de replantearse la interconexién que
existe en el acoplamiento entre el orden natural y social iluminado por el «giro antropocénico», sin

obviar, ciertamente, el eje de la mercantilizacion y avance de fronteras que configura una



22

«geopolitica del Antropoceno» con «inequivocas raices historicas» (Svampa 2019, p. 24). Asimismo,
esto tiene una relevancia en la dimension de politica institucional, en el sentido de que es alli donde
se toman las decisiones sobre politicas publicas territoriales que generan mitigacion o intensificacion
de impactos en las comunidades de base.

Por otro lado, el politélogo argentino, Horacio Machado Araoz, ha entrado al debate proponiendo
una lectura ontoldgico-politica de la categoria de Naturaleza para pensar su existencia como una
entidad a la vez real, politica e historico-discursiva (Machado Araoz, 2016), inscribiendo el
descubrimiento y conquista de la naturaleza americana en el corazén historico-geografico y
epistémico-politico de la nueva era geoldgica; para Machado, el ser de la politica exige una
renovacion del sentido y el contenido de la practica revolucionaria, que ya no puede concebirse en
términos cambios de gobierno, de politicas redistributivas o de la misma toma del Estado, sino de
una «radical migracién civilizatoria» (2017, p. 214); una revolucidn epistémico-politica, que
implicaria grandes cambios paradigmaticos, a saber: el giro decolonial, el giro sociometabélico, el
giro biocéntrico y el giro despatriarcal.

Pensar la centralidad del cuerpo material en este transito sera clave para replantear una epistemologia
politica emancipatoria de realizacion de la vida plena. Ello volveria evidente que la contradiccion
capital versus trabajo no es anterior ni exterior a la contradiccion capital versus naturaleza-vida. De
tal manera, «la crucial cuestion de la liberacién humana (de las ataduras del capital) requiere hoy,
mas que nunca (...) re-pensar la Tierra. Re-pensar la Tierra como cuestion vital-fundamental es re-
pensarla y re-descubrirla como Madre. Y es también re-pensar-nos a los seres humanos, como
ontol6gicamente hijos de la Tierra; seres terrestres, en el sentido existencial de que no solo vivimos
apenas sobre la Tierra y de la Tierra, sino que literalmente somos Tierra. Precisamos, de modo

urgente, volver a saber-nos y, sobre todo, sentir-nos Tierra» (Machado Araoz, 2016, p. 227).



23

Tal como el humus —raiz de homo—, entendido por Haraway como horizonte de descomposicion al
que habria que reconducirse en la generacion de relaciones de parentesco a ras de suelo, mas que
humanas, subyace en esta propuesta un anclaje inmanentista, corporal y material, como clave de
lectura que se ensambla y dialoga con elaboraciones teoréticas de una suerte de «ontologia
interespecifica», de alianzas, arriesgadas desde Latinoamerica también.

El antropélogo Eduardo Viveiros de Castro, en efecto, ha entrado explicitamente al debate del
Antropoceno junto con su conyuge, Debora Danowski, para plantear la idea de una «cosmopolitica»
que permita pensar una narrativa del fin de mundo superando la division entre lo humano y no-
humano, entre la Naturaleza y la sociedad. Se trata del planteamiento de una conversacién —a la
Stengers— literalmente diplomatica entre los pueblos humanos y no-humanos a los que compete las
consecuencias implacables de la «intrusion de Gaia» (Danowski & Viveiros de Castro, 2019). La
cuestion crucial para esta dupla es, que con el advenimiento del Antropoceno, y una vez roto el techo
que nos separaba y distinguia privilegiadamente de una Naturaleza «infinita» y «exterior», la
geologia ha entrado en reverberacién efectivamente geoldgica con la moral, y con ello, mas que
moralizarse la geologia, se ha geologizado la moral (Danowski & Viveiros de Castro, 2019, p. 44),
haciendo implosionar, consecuentemente y frente a nuestros propios ojos, lo que entendiamos por
«mundo». Lo decisivo de esta propuesta, es que la figura del «fin del mundo» es una perspectiva que
solo tiene sentido, solo se vuelve pensable como posible dentro de los discursos apocalipticos, si se
determina para quién aquello que termina es «el mundo». En rigor, el fin del mundo es pensado a
partir de un «nosotros» que incluye al propio sujeto del discurso sobre el fin.

Como sostienen Danowski y Viveiros de Castro, la «relacion (o correlacion) central en todas las
variantes miticas del fin del mundo aqui consideradas —relacion cuyo fin parece ser el problema,
incluso cuando “el problema” es destronarla de su centralidad o desrealizarla pura y simplemente—

es aquella entre la “mundanidad y la “humanidad”» (2019, pp. 52-53). En efecto, en la afirmacion



24

actual de que el Antropoceno vino a cambiar la vida humana «tal como la conocemos», ese uso de la
primera persona plural seria una expresion mas del problema; una férmula discursiva recurrente que
posee muchos sobreentendidos filosoficos referidos a dicha relacion entre «mundanidad» vy
«humanidad».

Se puede conjeturar, entonces, junto con el filésofo chileno Sergio Rojas, a partir de su reciente
ensayo sobre la subjetividad que habita en «el tiempo del fin» (2020), que no habria otro fin que
aquel al que se aferra la vida interior del pensamiento, del sujeto, estirandose y coincidiendo justo
con el «antes del fin». Alli se reconoceria esta vocacién por narrar el fin de mundo, el cual siempre
ocurre después de su actualidad. Citando «EI fin de todas las cosas» de Kant (1794), Rojas ilustra
que el sujeto es incapaz de concebir el fin absoluto sino como su propia suspension «en una ultima
imagen y un ultimo pensamiento», sin mas alla que su muerte; asi, el fin de todas las cosas no
coincidira con el «fin del mundo» sino con el fin del sujeto mismo, fin que tampoco es lo mismo que
su muerte (Rojas, 2020, p. 316).

Por su parte, constatando Danowski y Viveiros de Castro que desde dentro de la relacion humanidad-
mundo habriamos llegado igualmente a una situacién de no tener idea de qué hacer respecto del fin,
proponen que una posible «figuraciéon de futuro» se podria hallar en los colectivos amerindios.
Declaran, ciertamente, que no se puede ni se podria proyectar en estos pueblos una responsabilidad
de salvacidn, pero atendiendo a lo que llaman las «tecnologias simples» de estos Gltimos —simples
pero «abiertas a agenciamientos sincréticos de alta intensidad» (Danowski & Viveiros de Castro,
2019, p. 218)— los pueblos amerindios se podrian ubicar del lado de lo que Latour llama «Terranos»,
como una de las posibles oportunidades de subsistencia en el futuro.

En dialogo con estos ultimos planteamientos y también refiriendo a la propuesta cosmopolitica de
Stengers, el filosofo brasilefio Marco Antonio Valentim ha abordado este tema sosteniendo

provocativamente, que asi como el capitalismo puede ser identificado como el sistema economico



25

del Antropoceno, es posible decir que su politica oficial es el fascismo; el Antropoceno es, para
Valetim la época del «fascismo cosmico» (2020, p. 307). El filésofo observa que la paradoja del
fascismo —un sistema en el cual toda alteridad sustantiva encarna el espectro del enemigo
omnipresente, y que necesita, como condicion de posibilidad, de la aniquilacion de ese otro— se
revelaria en el Antropoceno en la misma paradoja: el tiempo del hombre es el tiempo de su propia
extincion, de la extincion masiva de la vida humana y no-humana.

Estableciendo una discusion con los limites del pensamiento occidental, Valentim sostiene que el
supuesto destierro metafisico de Dios por parte el pensamiento moderno no habria hecho mas que
redimensionarlo, particularmente en el sentido de la dominacion del hombre sobre la naturaleza. Si
el fascismo constituye el régimen politico del Antropoceno es porque, en términos de sus causas y
efectos, la politica no solo es «cdsmica» sino que también puede convertirse en anticosmica.
Manifestada o disimulada, la cosmologia desde siempre estuvo incrustada en el corazon tembloroso
de la politica humana (2020, p. 311).

A la luz de los problemas ecoldgicos contemporaneos, Dios, monstruosamente transfigurado en el
hombre, se habria convertido en el agente por excelencia del estado de excepcion/extincion que hoy
Ilamamos Antropoceno, el que no seria posible sin el establecimiento peculiarmente sobrenatural de
la moderna division entre naturaleza y cultura (Valentim, 2018b, p. 71). Ante esto necesitamos de
una estructura de pensamiento que sea capaz de romper los limites que la «Critica» ha establecido
como la esfera de lo pensable; pensar un extramundo en un sentido poskantiano, que se abra a la
experiencia de la propia humanidad supuestamente autorreferida desde el punto de vista de un otro a
la vez extra-humano y diferente a lo humano. Una revolucion contra-antropolégica que debe ser

operada a partir de una expansion politica de la cosmologia.



26

En términos heideggerianos, para el autor faltaria en el pensamiento occidental sobre el ser, en sus
vertientes hegemonicas, un concepto de «sentido» que pueda operar mas alla de una perspectiva
antropocéntrica, un contexto relacional ontologico de socialidad constitutiva entre humanos y no-
humanos que no tenga en su centro solo al lenguaje humano como «casa del ser» (Heidegger, 2006,
p. 11). Cabe recordar, que en «Carta sobre el humanismo» (1947), Heidegger sostiene que lenguaje,
lejos de ser un medio, es el «advenimiento del ser mismo» (2006, p. 31), la casa del ser donde habita
«el hombre». La metafisica moderna de la subjetividad se habria aduefiado tempranamente del
lenguaje bajo las formas de la I6gica y la gramatica occidentales, haciendo como mero instrumento
de dominacidn sobre lo ente que asi entonces aparece como lo real, incluso cuando estamos ante el
misterio inaprensible, inefable. Desde aqui, por su parte, Valentim propondra una ontologia no
antropocéntrica mediante el concepto problematico de «extramundanidad», donde los limites de lo
que «es» no calzan con los de lo que entendemos por «mundo»; sin referir a lo puramente inefable,
lo «extramundano» seria un nombre posible para una ontologia no determinada a priori por el
proyecto humano de ser y su lenguaje instrumental (Valentim, 2018a).

Por ultimo, pero no menos importante, hay que reconocer los aportes a esta discusion de la
antropéloga peruana Marisol de la Cadena, quien sobre la base de referencias etnograficas de la
América indigena, sintetiza cierta coincidencia cosmologica que permite pensar otros modos de
conceptualizar «lo politico» y su organizacion de «lo comin» en el contexto del giro antropocénico.
Con una narrativa «espectral» a los ojos de relato dominante del Antropoceno, De la Cadena busca
desocultar la existencia de lo que denomina el «Anthropo-not-seen» (2016); un invisible
antropoldgico que refiere al proceso de representacion de «un mundo» donde mundos heterogéneos
no constituidos por la distincion humanos y no-humanos estan ligados y exceden dicha distincion. El
Anthropo-not-seen constituye el oculto proceso historico de destruccion de estos mundos

heterogéneos por parte de la «representacion» universal de Occidente, y a la vez, es la resistencia a



27

tal destruccion. En sus palabras: «Los académicos han visto al Antropoceno como una
transformacion de la humanidad en una fuerza geoldgica capaz de afectar, y posiblemente destruir,
lo que actualmente conocemos como mundo. El “anthropo-not-seen” ha sido justificado desde sus
mismos inicios por su fuerza moral humana —y la parte invisible de su dindmica destructiva se puede
hallar en la forma en que esta fuerza se ha considerado constructiva—. Contraintuitivamente, esta
parte de la palabra (el “no visto”) [not-seen] no se refiere exclusivamente al “anthropos” (...). Al
superar esta destruccion, el “anthropo-not-seen” incluye ensamblajes mas que humanos, tanto en el
sentido habitual (es decir, que pueda incluir humanos y no-humanos), como en el sentido de que estas
categorias (es decir, humano y no-humano, y por ende la especie) también son inapropiadas para
aprehender dichas composiciones que, como se menciond, no logran su completa expresion a través
de estas categorias» (2016, p. 255).

La intervencion de esta pensadora busca llamar la atencién sobre la asimetria de participacion y
responsabilidad en la transformacidn antropogénica del planeta. EI Anthropo-not-seen se devela
como aquello que ha quedado ocluido por esta dindmica destructiva, observandose alli, en la
resistencia y superacion de la devastacion, la conformacion de ensamblajes mas-que-humanos entre
entidades ligadas y a la vez excesivas a la distincion binaria que constituye politicamente el
«nosotros» universal moderno. En otras palabras, esto que ciertamente no se inscribe en la distincién
entre lo moderno y lo no-moderno, es planteado por la antropéloga usando la metafora de cyborg

planteada por Haraway? como la configuracion de entidades o colectivos concebidos en/con

2 La idea del Cyborg de Haraway —acrénimo de la ciencia ficcidn de «cibernético» y «organismo», figura liminal
entre la ciencia y el mito, lo humano y la maquina—, es un intento por ir mas all4 del esencialismo y
representacionismo dualistas para pensar las transformaciones materiales de lo social que constituyen nuestra
realidad y subjetividades contemporaneas, como una ontologia politica propia. Dice Haraway, que el cyborg
«aparece mitificado precisamente donde la frontera entre lo animal y lo humano es transgredida. Lejos de sefialar
una separacion entre la gente y otros seres vivos, los cyborgs sefialan apretados acoplamientos inquietantes y
placenteros. (...) [U]Jn mundo cyborg podria tratar de realidades sociales y corporales vividas en las que la gente
no tiene miedo de su parentesco con animales y maquinas ni de identidades permanentemente parciales ni de
puntos de vista contradictorios» (1995, pp. 257-263). Esta idea, ciertamente, también esta implicita en su
intervencién respecto de la ontologia politica de cara al Antropoceno revisada mas arriba.



28

relaciones que no les son externas sino integramente implicadas, y asi irreductibles a la unidad y/o a
la totalidad. «El “anthropo-not-seen” era, y sigue siendo, una guerra librada contra las practicas de
enaccion de mundo que ignoran la separacion de entidades entre naturaleza y cultura —y la

resistencia a dicha guerra—» (De la Cadena, 2016, p. 255).

CONCLUSIONES.

Nos aferramos apasionadamente a categorias politicas habituales que se derrumban vaciadas de
contenido ante nuestros ojos, sin aceptar el paramo en el que se encuentra el pensamiento occidental.
Lo que estamos experimentando no solo como modernos sino como civilizacion ya no cabe dentro
de nuestras categorias fundamentales. EI Antropoceno se instala como un trénsito sin retorno, una
narrativa acerca del fin de algo, que como la muerte, solo es posible observar desde su limite interno
antes del final.

Hemos visto como una de las dimensiones clave de la organizacion de la vida en la modernidad
occidental, a saber, la idea de libertad del sujeto ciudadano, esta tecténicamente imbricada con las
transformaciones de las que da cuenta la categoria del Antropoceno; la intervencién traumatica de la
ontologia moderna en los tiempos y ciclos de la bidsfera ha sido condicion de posibilidad de lo que
Benjamin Constant [lamé «la libertad de los modernos» y de la postulacion de su fundamento, i.e.,
el sujeto (del desastre).

Una expresion de lo anterior es el pensamiento emergente que a nivel global ha buscado hacerse
cargo de este callejon sin salida y proponer alternativas de pensamiento que desplazan la
inconmensurabilidad de la respuesta sobre el «qué hacer», alternativas que de alguna manera estan
ligadas a la lectura del Antropoceno y a su lugar de enunciacion. Se pueden observar, en efecto,
tensiones entre, por un lado, la universalidad de ciertas propuestas de «ontologia plana» que
responden —por ejemplo— a la narrativa de «Gaia» y se piensan en una inmanencia relacional que

parece abstraerse de la condicion geopolitica del «suelo» en el que se realizarian; y, por otro, la



29

especificidad de propuestas latinoamericanas que son elaboradas con conciencia de su situacion
geopolitica, planteando ontologias politicas con una fuerte impronta decolonial.

La exposicion de este entramado panoramico es, por cierto, un recorte injusto y parcial, respecto de
las lecturas que surgen a nivel global y regional, como respuestas ensayadas para explicitamente
responder la pregunta abisal e indiferente que arroja el acontecimiento «Antropoceno».
Particularmente, se ha tratado de respuestas a una pregunta tragica frente el incremento exponencial,
progresivo y proyectivo de los desastres en el planeta, cuando el fundamento ontolégico mismo de
la (im)posibilidad de accion politica ha quedado cuestionado de manera radical e irreversible.
Ensayos de otras ontologias politicas y comprensiones de «lo comUn» que surgen para hacerse cargo
del ocaso de las categorias politicas del pensamiento occidental y de su funcionalidad con el actual
estado de las cosas. De alguna manera estos marcan sefialamientos heterotdpicas para seguir
pensando de maneras «otras», a partir de la problematica del Antropoceno como escena planetaria
del desastre, pero considerando su situacion y materializacion geopolitica particular en América

Latina.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.

1. Armstrong, F., Capon, A., & McFarlane, R. (2020). Coronavirus is a wake-up call: Our war with
the environment is leading to pandemics. The Conversation. bre.is/FeY4yxsJ

2. Balibar, E. (2013). Ciudadano sujeto: Volumen 1: el sujeto ciudadano. Prometeo.

3. Baquedano Jer, S., Donoso Sabando, C., & Pereira Covarrubias, A. (2018). El problema de la
autodestruccion en el rol de la politica frente a situaciones de desastre. Dilemas contemporaneos:
Educacion, Politica y Valores.
http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/index.php/dilemas/article/vi

ew/862



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

30
Bondi, D. (2015). Gaia and the Anthropocene; or, The Return of Teleology. Telos, 172, 125-137.

https://doi.org/10.3817/0915172125

Bonneuil, C., & Fressoz, J.-B. (2020). El acontecimiento antropoceno (L. A. P. Castafio, Trad.).
Ciencias Sociales y Educacion, 9(17), 251-280. https://doi.org/10.22395/csye.vOnl7al2
Cearreta, A. (2016). EI Antropoceno y los pasos necesarios para su posible formalizacion tras el
35° Congreso Geoldgico Internacional (2016). Cuaternario y Geomorfologia, 30(3-4), 5-8.
Chakrabarty, D. (2009). Clima e historia. Cuatro tesis. Pasajes: Revista de pensamiento
contemporaneo, 31, 51-69.

Crutzen, P. J. (2002). Geology of mankind. Nature, 415(6867), 23-23.
https://doi.org/10.1038/415023a

Danowski, D., & Viveiros de Castro, E. (2019). ¢Hay un mundo por venir? Ensayo sobre los
miedos y los fines. Caja Negra.

De la Cadena, M. (2016). Naturaleza disociadora. Boletin de Antropologia Universidad de
Antioquia, 31(52). http://www.redalyc.org/resumen.oa?id=55749412017

Deleuze, G. (1996). Spinoza y el problema de la expresion. Atajos.

Global Footprint Network. (2020). Earth Overshoot Day 2020. Earth Overshoot Day.
https://www.overshootday.org/

Gradstein, F. M., Ogg, J. G., & Smith, A. G. (2004). A Geologic Time Scale 2004. Cambridge
University Press.

Haraway, D. (2016). Antropoceno, Capitaloceno, Plantacionoceno, Chthuluceno: Generando
relaciones de parentesco. Revista Latinoamericana de Estudios Criticos Animales, I(I11), 15-26.
Haraway, D. J. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza. Catedra.
Haraway, D. J. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. cosonini.

Edicion electrénica.



17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

217.

28.

29.

31
Heidegger, M. (2006). Carta sobre el humanismo. Alianza.

IPCC. (2018). Calentamiento global de 1,5 °C [Informe especial del IPCC sobre los impactos
del calentamiento global de 1,5 °C con respecto a los niveles preindustriales y las trayectorias
correspondientes que deberian seguir las emisiones mundiales de gases de efecto invernadero, en
el contexto del reforzamiento de la respuesta mundial a la amenaza del cambio climatico, el
desarrollo sostenible y los esfuerzos por erradicar la pobreza]. OMM y PNUMA.

Kant, I. (1797). La metafisica de las costumbres. Tecnos.

Kant, I. (2011). Sobre la paz perpetua. Akal.

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropologia simétrica. Siglo XXI.
Latour, B. (2012). Esperando a Gaia. Componer el mundo comun mediante las artes y la politica.
Otra parte. Revista de letras y artes, 26, 67-76.

Latour, B. (2013). Politicas de la naturaleza. RBA.

Latour, B. (2014a). ¢El cosmos de quién? ;Qué cosmopolitica?: Comentarios sobre los términos
de paz de Ulrich Beck. Pléyade, 14, 43-59.

Latour, B. (2014b). Para distinguir amigos e inimigos no tempo do Antropoceno. Revista de
Antropologia, 57(1), 11-31.

Latour, B. (2017). Cara a cara con el planeta: Una nueva mirada sobre el cambio climatico
alejada de las posiciones apocalipticas. Siglo XXI Editores. Edicion de Kindle.

Latour, B. (2019). Dénde aterrizar. Como orientarse en politica. Taurus.

Machado Ardoz, H. (2016). Sobre la naturaleza realmente existente, la entidad América y los
origenes del capitaloceno. Dilemas y desafios de especie. Actuel Marx, 20, 205-230.

Machado Araoz, H. (2017). “América Latina” y la Ecologia Politica del Sur. Luchas de re-

existencia, revolucion epistémica y migracion civilizatoria. En H. Alimonda, C. Toro Pérez, &



30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

32

F. Martin (Eds.), Ecologia Politica Latinoamericana. Pensamiento critico, diferencia
latinoamericana y rearticulacion epistémica: Vol. 1I. CLACSO.

Maturana, H., & Varela, F. (1998). De maquinas y seres vivos. Autopoiesis: La organizacion de
lo vivo (5ta ed.). Editorial Universitaria.

Moore, J. W. (2017). The Capitalocene, Part I: On the nature and origins of our ecological crisis.
The Journal of Peasant Studies, 44(3), 594-630.
https://doi.org/10.1080/03066150.2016.1235036

National Snow and Ice Data Center. (2019). Arctic sea ice at minimum extent for 20109.
https://nsidc.org/news/newsroom/arctic-sea-ice-minimum-extent-2019

ONU Medioambiente, U. N. (2020, noviembre 5). EI mundo registra concentracién récord de
dioxido de carbono a pesar de la COVID-19. UN  Environment.
http://www.unenvironment.org/es/noticias-y-reportajes/reportajes/el-mundo-registra-
concentracion-record-de-dioxido-de-carbono-pesar

Rojas, S. (2020). Tiempo sin desenlace. Sangria.

Stengers, 1. (2014). La propuesta cosmopolitica. Revista Pléyade, 14, 17-41.

Stengers, 1. (2017). En tiempos de catastrofes: Cémo resistir a la barbarie que viene. Futuro
Anterior.

Svampa, M. (2019). Antropoceno. Lecturas globales desde el Sur. La Sofia cartonera.
Trachtenberg, Z. (2015). The Anthropocene, Ethics, and the Nature of Nature. Telos, 2015(172),
38-58. https://doi.org/10.3817/0915172038

Ulloa, A. (2017). Dinamicas ambientales y extractivas en el siglo XXI: ¢es la época del
Antropoceno o del Capitaloceno en Latinoamérica? Desacatos, 54, 58-73.

UNDRR, & CRED. (2020). Human cost of disasters. An overview of the last 20 years 2000-

2019. United Nations. t.ly/vNeK



33
41. University of Leicester. (2016, agosto 29). Media note: Anthropocene Working Group (AWG).

http://lwww?2.le.ac.uk/offices/press/press-releases/2016/august/media-note-anthropocene-
working-group-awg

42. US Census Bureau. (2019, junio). Census.gov. http://census.gov

43. Valentim, M. A. (2018a). Extramundanidade e sobrenatureza: Ensaios de ontologia
infundamental (Edicion de Kindle). Cultura e Barbarie.

44. Valentim, M. A. (2018b, diciembre 17). Fascismo, a politica oficial do Antropoceno. Entrevista
especial com Marco Antonio Valentim. Revista do Instituto Humanitas Unisinos, XVI11(531),
70-75.

45. Valentim, M. A. (2020). Cosmologia e politica no Antropoceno. ethic@ - An international
Journal for Moral Philosophy, 19(2), 300-317. https://doi.org/10.5007/1677-
2954.2020v19n2p300

46. World Meteorological Organization. (2016). The State of Greenhouse Gases in the Atmosphere

Based on Global Observations through 2015. WMO Greenhouse gas Bulletin, 12.

DATOS DE LA AUTOR.
1. Andrés Pereira Covarrubias. Doctor en Ciencias Sociales. Investigador Asociado al Centro de
Investigacion para la Gestion Integrada del Riesgo de Desastres (CIGIDEN). Correo electronico:

andres.pereira@cigiden.cl

RECIBIDO: 27 de mayo del 2021. APROBADO: 10 de junio del 2021.


mailto:andres.pereira@cigiden.cl

