
 1 

 
Revista Dilemas Contemporáneos: Educación, Política y Valores.  

http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/ 

Año: VIII            Número: Edición Especial.            Artículo no.:55              Período: Julio, 2021 

TÍTULO: Del desastre planetario: el Antropoceno y su pregunta política. 

 

AUTOR:  

1. Dr. Andrés Pereira Covarrubias. 

RESUMEN: El artículo desarrolla una reflexión en torno al problema de los desastres y su política a 

partir de la noción de Antropoceno y del escenario catastrófico que refiere, especialmente amenazante 

para el modo de vida occidental. Se presenta un entramado de narrativas globales y latinoamericanas 

en tanto respuestas a lo que se identifica como la pregunta filosófico-política más radical que plantea: 

«qué hacer» ante los crecientes desastres, considerando que el «sujeto» de la acción y la libertad 

moderna es parte fundamental del problema. Se expone así la elaboración de una imaginación sobre 

otros modos de ser de la política, desde vertientes teoréticas que buscan desplazar y superar al sujeto 

como único polo agencial, así como tensionar geopolíticamente esta problemática.   

 

PALABRAS CLAVES: Antropoceno, política, desastres, Latinoamérica, sujeto.  

 

TITLE: On the planetary disaster: the Anthropocene and its political question. 

 

AUTHOR:  

1. Dr. Andrés Pereira Covarrubias. 

http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/


 2 

ABSTRACT: The article develops a reflection on the problem of disasters and its politics based on 

the notion of the Anthropocene and the catastrophic scenario it refers to, especially threatening to the 

Western way of life. A network of global and Latin American narratives is presented as responses to 

what is identified as the most radical philosophical-political question posed: "what to do" in the face 

of growing disasters, considering that the "subject" of modern action and freedom it is a fundamental 

part of the problem. Thus, the elaboration of an imagination about other ways of being of politics is 

exposed, from theoretical aspects that seek to displace and overcome the subject as the only agency 

pole, as well as to geopolitically stress this problem. 

 

KEY WORDS: Anthropocene, politics, disasters, Latin America, subject. 

INTRODUCCIÓN. 

Para pensar la relación entre política y desastres de manera radical, a diferencia de otras discusiones, 

no puede sino convocarse a todas las ciencias del conocimiento humano, y ciertamente, 

conocimientos y saberes más allá de las ciencias. Un campo de discusión inter-trans saberes y 

disciplinas que se conforma a partir de la emergencia de una categoría, contingente como todas, que 

viene a nombrar una situación inescapable y límite para la humanidad tal como la hemos conocido y 

comprendido hasta hoy: el Antropoceno. 

El término Antropoceno (anthropos: hombre, y kainos: nuevo o reciente) es una categoría geológica 

inventada por el químico atmosférico Paul J. Crutzen y el biólogo Eugene Stermer en el año 2000, 

para referir a una nueva era en la medida de tiempo geológico que marca el fin del Holoceno —los 

12.000 años de la última etapa del período Cuaternario—. El Holoceno se habría extendido desde el 

fin de la glaciación hasta nuestros día, habilitando las condiciones geofísicas que permitieron la 

aparición del Homo sapiens, el desarrollo de la agricultura y el poblamiento de los distintos rincones 



 3 

de la tierra, dando origen a nuestra civilización; sin embargo, esta etapa geológica habría sido 

consumada por la era «del Hombre» o Antropoceno.   

Aunque para su formalización oficial como unidad en la Escala de Tiempo Geológica aún faltan 

ciertas fases institucionales (Cearreta, 2016), la invención del Antropoceno como categoría ya habría 

llegado tarde en relación a lo que busca referir. Cuando la geología y otras ciencias ya discutían en 

torno a los problemas biofísicos y geológicos del planeta, desde fines de los años ochenta y principio 

de los noventa en el campo de las humanidades recién se establecía la agenda dominante sobre la 

«globalización». De hecho, la alarma sobre el posible y cercano colapso ecológico ya había sonado a 

principios de los años setenta, con el informe del MIT y el Club de Roma, «Los límites del 

crecimiento» (1972), mismo año que se desarrolló la Conferencia Mundial de Naciones Unidas sobre 

el Medio Ambiente Humano, conocida como Conferencia de Estocolmo. En concreto, lo que se 

comenzaba a plantear tenía que ver con la naturaleza antropogénica del cambio climático y de las 

transformaciones geológicas (Chakrabarty, 2009); es decir, la consideración de la actividad humana 

como nueva fuerza telúrica (Crutzen, 2002) que implicaba un estadio irreversible y mutaciones de 

larga duración en el sistema tierra (University of Leicester, 2016).  

La civilización humana como «agente geológico» habría tenido, como efecto, situaciones 

concatenadas y acumulativas de gran impacto para los existentes humanos y no humanos del planeta. 

El cambio climático, por ejemplo, como fenómeno mundial está directamente relacionado con un 

intenso período de aumento de las emisiones de dióxido de carbono y otros gases dañinos para la 

atmósfera que han producido el llamado «efecto invernadero». La Organización Meteorológica 

Mundial de las Naciones Unidas ha señalado que si el nivel preindustrial de dióxido de carbono era 

aproximadamente de 278 «partes por millón» (ppm), representando una situación de equilibrio entre 

la atmósfera, los océanos, la tierra y la biósfera; a partir de la fase industrial, las actividades humanas 

tales como la quema de combustibles fósiles, han terminado por alterar ese balance natural, 



 4 

aumentando dicho nivel exponencialmente (World Meteorological Organization, 2016). De hecho, 

en abril de 2020, y pese reportes de mejoras localizadas en la calidad del aire en muchos lugares del 

mundo dadas las medidas de confinamiento para enfrentar la pandemia del SARS-CoV-2, la 

concentración promedio de CO2 en la atmósfera fue de 416,21 ppm, lo que significó niveles que 

serían los más altos de los últimos 800.000 años (ONU Medioambiente, 2020). A consecuencia de 

esto, se ha producido, entre otros fenómenos, derretimientos en los casquetes polares, los que durante 

2019 alcanzaron su extensión mínima histórica (National Snow and Ice Data Center, 2019) y de 

distintos glaciares, aparejado a un aumento en la acidez de los mares.  

Por otro lado se ha producido una sobreexplotación del uso de los suelos del planeta, 

sobrecargándolos con productos químicos tóxicos, además de la contaminación de las aguas, el 

extendido agotamiento de ríos, lagos y napas subterráneas, cuya intervención ha producido cambios 

en sus ciclos biogeoquímicos; esto es, una alteración masiva de sus ciclos continentales por el drenaje 

de las zonas húmedas del planeta y las decenas de miles de centrales hidroeléctricas que retienen más 

del 15 % de los flujos de los ríos en todo el planeta.  

A todo lo mencionado, cabe agregar, el aumento exponencial de la población humana, que ha crecido 

más de 8 veces desde 1750 (US Census Bureau, 2019), con una impresionante tasa anual de demanda 

de recursos y servicios ecológicos, que excede todo lo que la Tierra puede regenerar año a año. Este 

último fenómeno se conoce como «sobregiro ecológico», y el año 2020, por ejemplo, ya en el mes de 

agosto estábamos sobregirados a nivel mundial (Global Footprint Network, 2020).  

Por otro lado, los daños que todo esto ha provocado a la cadena alimentaria y a la trama general de la 

vida sobre la Tierra, han significado una disminución dramática de biodiversidad, reduciendo, 

fragmentando y destruyendo ecosistemas con la consecuente extinción sin precedentes de especies 

bajo patrones sistémicamente conectados. Todos estos efectos los estamos experimentando de las 

maneras más inéditas y dramáticas; sin ir más lejos, con las enfermedades llamadas «zoonóticas», 



 5 

tales como la pandemia de la COVID-19: la última nueva enfermedad infecciosa que surge de nuestra 

colisión con la naturaleza (Armstrong et al., 2020). Las llamadas «áreas de refugio» de biodiversidad 

que hasta ahora habían albergado especies y organismos para su sobrevivencia en condiciones 

desfavorables y que permitieron mantener la diversidad del tejido de la vida, han sido destruidas.  

Además de los múltiples efectos mencionados de cada vez  mayor intensidad, resulta realmente 

escalofriante anoticiarse de las consecuencias desastrosas a mediano y largo plazo que se pueden 

proyectar en relación con los medios de subsistencia, la biodiversidad, la salud humana y de los 

ecosistemas, la infraestructura y los sistemas alimentarios (IPCC, 2018). Considerando las imágenes 

apocalípticas que estas sugieren —por ejemplo, el riesgo de las ciudades costeras por el aumento del 

nivel del mar, vastas zonas de la tierra desertificada, inseguridad alimentaria, sequías, sobrepoblación, 

inundaciones por eventos extremos, aumento de temperaturas insoportables para la vida (no solo) 

humana, multiplicación de megaincendios forestales, colapso de los ecosistemas por la extinción de 

especies y pérdida de biodiversidad—, resulta evidente que la vida social tal y como se ha pensado e 

intentado organizar hasta ahora, no se podrá sostener ni proyectar por mucho más tiempo; lo que se 

prefigura, ante las predicciones científicas verdaderamente desoladoras, es una distopía social radical.  

La misma Oficina de las Naciones Unidas para la Reducción del Riesgo de Desastres (UNDRR), en 

un último reporte sobre la intensificación e impactos de eventos geofísicos y climáticos extremos en 

lo que va de este siglo, observa desesperanzadoramente que continuamos sembrando las semillas de 

nuestra propia destrucción, pese a las advertencias de la ciencia y a la evidencia de que estamos 

convirtiendo nuestro único hogar en un «infierno inhabitable» para millones de personas, 

especialmente para los más vulnerables (UNDRR & CRED, 2020). Lo que estamos experimentando 

no solo como modernos sino como civilización, ya no cabe en las categorías fundamentales de 

pensamiento occidental, produciendo una parálisis, un terror filosófico ante lo que para las 



 6 

generaciones más próximas será un desierto ecológico y un infierno sociológico (Danowski & 

Viveiros de Castro, 2019). 

Dipesh Chakrabarty, en un texto muy decisivo e introductorio a la problemática del Antropoceno en 

las humanidades y ciencias sociales, plantea que mediante dicho concepto la ciencia estaría 

constatando el borramiento de la independencia y la distancia entre la cronología de la historia 

humana y el tiempo geológico. El pensador da en un clavo muy pertinente al llamar la atención sobre 

una relación de necesidad, jerárquica y binaria entre categorías fundamentales de la Modernidad y la 

acción humana sobre la naturaleza. Plantea Chakrabarty que, desde su construcción, la «mansión de 

las libertades modernas» —mansión en la que, por cierto, solo cupo una porción pequeña de la 

población mundial— «descansa sobre una base en la que el uso de combustibles fósiles es cada vez 

mayor. La mayoría de nuestras libertades ha provenido hasta ahora de un uso intensivo de la energía» 

(Chakrabarty, 2009, p. 58). De tal manera, el llamado «Ciudadano Sujeto», como problema filosófico 

cuya contingencia resulta profundamente contradictoria e insostenible en el seno de la misma 

Modernidad (Balibar, 2013) y como «el» habitante soberano de susodicha mansión, vuelve a quedar 

en la mira, esta vez probablemente de manera definitiva e irreversible, como el «sujeto del desastre».  

Dicho de otro modo, uno de los componentes clave de la organización del mundo en la Modernidad 

occidental, a saber, la idea de libertad del ciudadano, está profundamente imbricado —hasta un nivel 

tectónico— con las transformaciones de las que da cuenta la categoría del Antropoceno. La 

intervención traumática de la ontología moderna en los tiempos y ciclos de la biósfera ha sido 

condición de posibilidad de la libertad, la constitución de ciudadanía y la postulación de su 

fundamento. No hay ya porvenir que restituya el derecho de una libertad ignorante de estas 

condiciones de posibilidad.  

 



 7 

En este sentido, no se trata entonces simplemente de invocar a la filosofía como una posibilidad más 

desde donde abordar un problema que es de orden geológico, ecológico o ambiental. Más bien se 

trata de comprender que si «el Hombre» se ha desocultado como sujeto tectónico y biológico decisivo, 

es porque estamos frente a un fenómeno que no es de otra naturaleza que radicalmente filosófica. No 

puede ser asumido como un problema «para» la filosofía sino uno «de» la filosofía, en su sentido de 

inherencia. Tanto la polaridad entre naturaleza y libertad, como el «corte ontológico entre sujeto 

humano y objeto de naturaleza, constitutivos de la Modernidad occidental industrial, están seriamente 

cuestionados a la hora del Antropoceno» (Bonneuil & Fressoz, 2020, p. 274).  

Si bien el concepto mismo aún está en evaluación para oficializarse, la definición del llamado 

«Golden Spike» (Gradstein et al., 2004), esto es, la marca de una capa estratigráfica que para la 

geología contendría registros de la influencia del hombre, y por tanto, señalaría el inicio del 

Antropoceno, es también objeto de debate. De hecho, estas discusiones se han extendido a diversos 

campos de estudio, provocando hipótesis divergentes respecto del evento histórico que habría dado 

origen a esta época, del status y la pertinencia misma del concepto y —ciertamente— sobre «qué 

hacer» ante este escenario apocalíptico. Las vertientes críticas que de allí surgen han conformado 

diversas «agendas» teóricas según sea la lectura estratégica que se hace respecto del concepto del 

Antropoceno, su especificidad y su causas; en el fondo, todas perspectivas que han constituido modos 

de politizar o interpretar de alguna manera la ecología política que supone el concepto original de 

Antropoceno (Baquedano Jer, et al., 2018). 

Ante este escenario de incertidumbre y perplejidad, de a poco se ve brotar la pregunta espontánea por 

el «qué hacer», buscando estrategias de pensamiento para responder la pregunta radical que plantea el 

Antropoceno. En principio, se puede sintetizar que estas estrategias de lectura han compartido la 

necesidad de interrogar la separación histórica, política, ontológica entre humanidad y naturaleza, entre 

lo social y lo natural.  



 8 

El Antropoceno, en rigor, es una narrativa acerca del fin de un mundo, que se ha convertido y 

propagado rápidamente como una abstracción absoluta, como un fetichismo que omite sus 

especificidades concretas. Esto no quiere decir necesariamente deshacerse del concepto Antropoceno 

sino tal vez asumirlo como un concepto en disputa que abre un campo abigarrado de narrativas 

contrapuestas o convergentes, del cual emergen diferentes respuestas y propuestas de salida a la crisis, 

un diagnóstico que «abre puertas, tiende vínculos, nos desafía a entablar una conversación, a pensar la 

problemática socioecológica desde un lugar más amplio en términos de contextos disciplinarios, 

incluso de tradiciones teóricas, entre las ciencias de la tierra y las ciencias humanas y sociales» 

(Svampa, 2019, p. 23).    

Sin lugar a dudas, lo que el Antropoceno obliga es a abordar este acontecimiento desde una miríada 

de puntos de vista, que ya no se posicionan —como hasta ahora se entendió la «crisis 

medioambiental»— desde un afuera ficticio y superable, como si fuera una crisis cualquiera. A 

diferencia del término «crisis», que apunta a un estado transitorio, el Antropoceno se ha instalado 

como un punto de no-retorno, como una narrativa acerca del fin que solo es posible observar desde el 

límite interno del final que relata.   

DESARROLLO. 

«¿Qué hacer?». Narrativas del desastre planetario para un pensamiento político otro. 

La cuestión se plantea, en consecuencia, como el encuentro dramático con los límites de «nuestro» 

mundo. Ante la magnitud del fenómeno que enfrentamos y el terror filosófico paralizante que suscita, 

el horizonte de imaginación de los relatos dominantes parecería reducirse a dos opciones: «un mundo 

sin nosotros» —que implicaría la desaparición de nuestra especie de la faz de la tierra— o «nosotros 

sin mundo» —relativo al porvenir de una humanidad trascendente e inevitablemente desafectada de 

su relación con la Tierra: una poshumanidad (Danowski & Viveiros de Castro, 2019).  



 9 

Uno de los problemas que plantea esta cuestión para el pensamiento así tal como se presenta, es que 

como macronarrativa del fin del mundo humano no provoca una nueva imagen que salga de las 

coordenadas de la imaginación moderna y su formulación como representación para «el hombre» 

(«nosotros») colocado por sí mismo en el centro, aunque este sea un centro extinto o en extinción. 

Desde estas coordenadas se ha abierto un abismo entre la dimensión ética y la inercia que ha tomado 

la dinámica de la sociedad global en contra de sí misma. Se plantea así un dilema que excede el radio 

de acción de posibles definiciones ético-políticas, sobre todo dada la compleja forma del actual 

ordenamiento mundial.  

La dimensión planetaria del problema exigiría encararlo de manera conjunta y coordinada, lo cual 

iría a contrapelo de las diferenciales necesidades, temporalidades y relaciones de poder que se juegan 

en un tablero de estados naciones interdependientes, organizados en sus territorios, política y 

económicamente bajo las directrices de una Modernidad capitalista que es, justamente, parte del 

problema. Es más, aquí la asincronía y diferencialidad escalar de necesidades no es una dificultad 

subsanable sino condición estructural del orden mundial. A escala global, se trataría entonces de una 

solución desestructurante de las condiciones que hacen al actual orden mundial. La pregunta por el 

«qué hacer» no se resuelve por tanto con una estrategia política más amplia que intente abarcar el 

problema en toda su dimensión; como un otro sujeto a la altura de su propio desastre. Estamos, en 

rigor, con una pregunta que nos pone ante el ser mismo de la política; por eso, desde dentro de este 

orden mundial, desde dentro de «este mundo» y su ontología constitutiva, el problema parece no ser 

resoluble y enrostra el límite abisal del proyecto occidental moderno. 

Ahora bien, en este contexto y en contra de la respuesta por el «qué hacer» se ha visto aparecer 

respuestas de tipo antihumanista radical, cuya lectura del Antropoceno desemboca en una renuncia 

absoluta a cualquier tipo de ética ecológica y rayando en una complicidad con el actual curso de las 

cosas. Desde allí se ha llamado la atención  sobre el fenómeno de revaloración de la hipótesis de Gaia 



 10 

(Bondi, 2015) —original del químico inglés James Lovelock—, la cual concibe a la Tierra como un 

macroorganismo que, por sí mismo, podría y se encargaría de mantener la vida y su propio equilibrio. 

Esta representación habría contribuido a establecer cierta perspectiva antihumanista según la cual el 

ser humano ya no tendría que preocuparse por «qué hacer» respecto de las consecuencias de sus 

acciones en el medioambiente sino fundamentalmente ocuparse por dejar de ser humano. En otras 

palabras, constituiría un llamado a la humanidad a retornar a su estado «natural» como cualquier otra 

especie animal bajo la idea de que será la Tierra misma la que se encargará de restaurar la situación. 

Sería lo equivalente al reverso de la representación moderna del mundo. 

Sin embargo, si bien no adherimos a esta hipótesis, tampoco creemos que se trata de hacer 

simplemente lo contrario, vale decir, invocar una reivindicación moral para restablecer el valor de la 

«acción racional» orientada por una responsabilidad ética. Y en ningún caso, ciertamente, si esta 

reivindicación es con base en una supuesta originariedad, universalidad e inevitabilidad de la 

conciencia moral del ser humano (Kant, 1797) y en la consecuente necesidad por erigir una otra 

ontología humanista. Por cierto, revisar la comprensión dominante de la naturaleza, disolver sus 

límites conceptuales y consecuentemente informar la comprensión moral del Antropoceno 

(Trachtenberg, 2015) es, en efecto, un paso necesario; pero yendo más allá, ¿hasta qué punto una 

reivindicación de la actividad humana orientada por una búsqueda de «habitabilidad» en el 

Antropoceno, tendiente a desdibujar valiosamente los rígidos límites conceptuales entre humanidad 

y naturaleza, y a poner sobre el horizonte una dimensión con-formada, coproducida, por todos los 

existentes humanos y no-humanos, no estaría igualmente cargada por un valor ético subjetivo 

respecto de cómo enfrentar y habitar «con responsabilidad» el Antropoceno, sin terminar de 

desprenderse ni de superar el pensamiento político de la Modernidad, el sujeto (del desastre)?  



 11 

En lo sucesivo presentaremos algunas de las narrativas y propuestas de pensamiento político, de otro 

ser de la política que se han desarrollado en relación al escenario del Antropoceno y a la pregunta que 

este impone.   

Gaia y su cosmopolítica a ras de suelo. 

Para Bruno Latour, quien ha remitido también a la noción de Gaia para dar cuenta de la compleja 

dimensión política que inexorablemente se ha puesto en escena con el devenir del Antropoceno, esta 

figura no apunta en ningún caso a una personificación de una especie de «ser sintiente». Si bien el 

concepto es asumido por Latour considerando que cada organismo, mediante el desarrollo de su 

propia tarea espontánea, contribuye a un balance energético general, en rigor, Gaia tendría que ver 

con una cuestión relacional, es decir, con un sistema colaborativo más que con una concepción 

teológica.  

Su comprensión de Gaia se vincula con su Teoría del Actor-Red, que supone la construcción de una 

suerte de «ontología plana», cuyo principio apunta —en términos generales— a sostener que la causa 

para la ocurrencia o existencia de cualquier cosa, yace en la constitución de una o más entidades 

actuales (lo que denomina «actantes», sean humanos o no-humanos) que son definidas 

exclusivamente por sus relaciones. El pensador francés se sirve de la figura de Gaia para nombrar al 

mundo como la complejidad de una trama general de intencionalidad distribuida no jerárquicamente, 

toda vez que se entiende que cada agente en la Tierra acciona «intencionalmente» en su entorno en 

función de su propio beneficio, modificándolo y modificando con ello también a sus vecinos (Latour, 

2017).  

Resuena de fondo aquí una recepción de la filosofía deleuziana-spinoziana que se observa a través 

de la comprensión de la Naturaleza como sustancia absoluta que «comprende todo, contiene todo, al 

mismo tiempo de ser explicada e implicada por cada cosa» (Deleuze, 1996, p. 13). Un poder o 

potencia que no sería sino el poder de Dios (un Dios inmanente) y cuya ley suprema —conatus— es 



 12 

concebida originalmente por Spinoza como el esfuerzo de autopreservación en el ser, en la existencia. 

Este conatus, como potentia agendi, como potencia/derecho de cada cosa de actuar o producir efectos 

necesarios, y a la vez inseparablemente poder ser afectada siempre y necesariamente, es lo que Latour 

retoma de filósofo holandés como «potencia de actuar» (Latour, 2017). Con ello busca desinscribir 

la subjetividad humana como polo agencial y de intencionalidad y la toma solo como parte de una 

Naturaleza a la que se le devuelve, en su totalidad, la «potencia de actuar». En palabras de Latour:  

«Ser un sujeto no es actuar de forma autónoma con respecto a un marco objetivo, sino compartir la 

potencia de actuar con otros sujetos que han perdido igualmente su autonomía. Es precisamente 

porque nos vemos confrontados a estos sujetos —o más bien cuasi sujetos— que debemos abandonar 

nuestros sueños de dominio y dejar de temerle a la pesadilla de vernos prisioneros de la «naturaleza». 

En cuanto uno se acerca a seres no humanos, no encuentra en ellos la inercia que nos permitiría, por 

contraste, tomarnos por agentes, sino, al contrario, posibilidades de actuar que ya no carecen de 

vínculo con lo que somos y con lo que hacemos» (Latour, 2017, pp. 1289-1295). 

Este intento de redefinición de la subjetividad en una dirección distinta a su comprensión como 

agencia autónoma, constituye una búsqueda de salidas en articulación con «agencialidades» más allá 

de la esfera cerrada de la humanidad. En ese sentido, Latour plantea que hemos entrado en un «Nuevo 

Régimen Climático» (2017), caracterizado por la desestabilización del cuadro físico y del suelo 

seguro en los cuales se había desarrollado la historia de los modernos —desestabilización provocada 

por la entrada en la política de todo aquello que hasta ahora perteneció a la dimensión exterior de la 

naturaleza—. Como ha sostenido, en el reparto moderno «a la ciencia le corresponde la representación 

de los no humanos pero tiene prohibida toda posibilidad de apelación a la política; a la política le 

corresponde la representación de los ciudadanos pero le está prohibido tener una relación cualquiera 

con los no humanos producidos y movilizados por la ciencia y la tecnología» (Latour, 2007, p. 57).  



 13 

Representado el dominio de la «naturaleza» por la ciencia y el de «lo humano» por la política, el 

Nuevo Régimen Climático, vale decir, la irrupción multiforme de la cuestión de los climas y del 

vínculo con su gobierno (Latour, 2017, p. 97) —y con el gobierno de los desastres implicados, 

podemos agregar—, pone en escena la «politicidad» que se juega bajo dicha división constitutiva de 

la Modernidad. Ciencia y política: dos ramas que, en tanto estén separadas, tienen autoridad propia, 

pero no constituyen sino parte de un mismo régimen de gobierno. De ahí, que para Latour, el 

concepto de Antropoceno haya venido no solo a volver inútil esta drástica separación moderna, sino 

que también la cartografía bipolar entre lo global y lo local. Allí lo «Terrestre» ha intervenido como 

nuevo polo de atracción y viene a designar una «geopolítica» que no se corresponde ya con el marco 

donde se desarrollaba la acción política humana. Lo Terrestre ha dejado de ser el telón de fondo, e 

irrumpe como agente específico de acción política, uno que ahora participa plenamente de la vida 

pública (Latour, 2019, p. 65). Esto ha abierto la posibilidad para reconfigurar el ya «antiguo» dominio 

de lo social o de lo humano, hacia lo que denominará el dominio de los «Terráqueos» o «Terranos»: 

seres que ante esta situación planetaria, y buscando asumir su parte de responsabilidad respecto del 

Antropoceno, establecerían la disputa por la redefinición y el control de la Tierra en contra de las 

reparticiones establecidas por los humanos modernos que terminaron con el Holoceno (Latour, 

2014b).  

Dicha idea, que parece invocar seres de una ficción posapocalíptica, no constituye sin embargo 

ninguna entelequia; se corresponde precisamente con un modo de referir a las coordenadas 

antagónicas que surgen de la conflictividad socioecológica misma. Un antagonismo que emerge 

frente a la expansión destructiva del capitalismo montada sobre la concepción moderna de naturaleza 

y que, en Latinoamérica; por ejemplo, se expresa en las denominadas conflictividades socioambiental 

y socioterritorial. Si hasta el siglo pasado se trató de la cuestión social y las lucha de clases, el siglo 

XXI  es «el de la nueva cuestión geo-social» (Latour, 2019, p. 94), cuando es preciso cartografiar un 



 14 

nuevo mapa de luchas geosociales para identificar los intereses en juego, alianzas y antagonismos. 

En ese territorio se ve aparecer, consecuentemente, el carácter universal que adquiere la particularidad 

de cada una de estas luchas. 

Por otro lado, para Latour, el concepto de Antropoceno, además de gatillar una nueva filosofía de la 

ciencia y la demarcación de un territorio sobre el cual construir otras reparticiones, otros espacios 

desde una nueva idea de ‘lo público’; señalará también la emergencia de otra noción de tiempo, muy 

distinto al tiempo modernista y a su enraizamiento espacial. Sostiene que lo que parece realmente 

nuevo la etiqueta «Antropoceno» (aparte de la inusual colaboración entre la geología, la historia —o 

incluso la geohistoria— la política y la filosofía), es que modifica simultáneamente los marcos 

espaciales y temporales en los que se sitúa la acción; cambiando los pilares principales sobre los que 

se ha establecido la metafísica de la ciencia desde la «bifurcación de la naturaleza» (2014b, p. 27). 

Atendiendo a que la «crisis» de la naturaleza no sería entonces sino una crisis del dominio de la 

objetividad, vale decir, de los presupuestos ontológico y epistemológicos que definen y establecen 

históricamente su ámbito —i.e., en el espacio y en el tiempo—, se trataría para Latour de salir de las 

ya inservibles representaciones modernas de la «naturaleza» y de su distinción, para dar paso a una 

política que —ya no enfrentada a la ciencia sino junto a ella— constituya un proceso de recolección 

y articulación de las asociaciones de humanos y de no-humanos cada vez más amplia, i.e., una 

«composición» progresiva de un mundo común tendiente a una extensión de la democracia hacia los 

no-humanos (Latour, 2013). Un cuerpo político que aumente el grado de conexión entre nodos de una 

naturaleza que ya no es externa sino inmanente a un ensamblaje de «entidades contradictorias que 

deben ser compuestas como un conjunto» (Latour, 2012, p. 72). Yace aquí para Latour una clave 

política indispensable para imaginar —a través de un sujeto colectivo de actantes— un «nosotros» 

capaz de asumir su parte de responsabilidad en el Antropoceno y volver conmensurable la brecha en 

apariencia irremontable entre la dimensión del fenómeno del Antropoceno y nuestra subjetividad. 



 15 

Una subjetividad que, huelga decir, bajo el esquema latouriano no parece querer renunciar a nociones 

modernas como las de acción, voluntad y conciencia individual, y a una axiología jerarquizante 

implícita.   

En línea con estos planteamientos, aparece el pensamiento de la filósofa estadounidense Donna 

Haraway, quien desde un ecofeminismo transespecies, ha intentado evitar el futurismo y desprenderse 

del Anthropos y del Capital como relatos totalizantes, para concebir el Antropoceno más como un 

«evento-límite» que como una nueva época de impresión apocalíptica.  

Haraway ha sostenido, con una impronta afirmativa de la vida en sus multiformas, que si bien es 

cierto que el Antropoceno marca discontinuidades radicales y evidentes respecto de la era geológica 

que dejamos atrás, podría llegar a constituir una etapa transitoria y de continuidad en lo que denomina 

Chthuluceno, si nos abocamos a la tarea de «cultivar, unos con otros, en todos los sentidos 

imaginables, épocas por venir en las cuales se puedan reconstruir los refugios» (Haraway, 2016, p. 

17). Refutando el «reino» metafísico de lo trascendente para situarse en la inmanencia de la 

creatividad arraigada en la materia, la pensadora apunta a la disolución de «lo humano» y de los lazos 

que unen incontestadamente la genealogía, el parentesco y la especie, para justificar una propuesta 

de generación de lo que llama «parentescos raros», vale decir, el establecimiento de vínculos entre 

humanos y no-humano de modo tal que la noción de «pariente» se convierta en una «categoría 

salvaje». «[A]lgo diferente/algo más que entidades conectadas por sus ancestros o su genealogía. El 

suave movimiento de desfamiliarización puede parecer, por un momento, un error, pero después (con 

suerte) aparecerá siempre como correcto. Hacer-parientes es hacer personas, no necesariamente como 

individuos o como seres humanos. (…) (como categoría, cuidado, pariente sin lazos de sangre, 

parientes paralelos y muchos otros) expande la imaginación y puede transformar la historia» 

(Haraway, 2016, pp. 21-22). 



 16 

La recomposición semántica que sugiere Haraway de la palabra «pariente» se justificaría en el hecho 

de que todos los organismos de la Tierra son parientes en un sentido profundo —tan profundo como 

la raíz humus del Homo, hacia donde habría que conducir precisamente a este último para su 

descomposición—. Desde una concepción de los seres singulares ya no como especies separadas sino 

en tanto ensamblajes, «parentesco» se vuelve una palabra que supone un ensamblaje lógico, 

contingente e insustancial. Para Haraway, todos los seres pueden estar paralelamente, semióticamente 

y genealógicamente ensamblados en un común redefinido por la materia, por lo corporal: «[N]os 

necesitamos recíprocamente en colaboraciones y combinaciones inesperadas, en pilas de compost 

caliente. Devenimos-con de manera recíproca o no devenimos en absoluto» (2019, p. 24). Restaría 

luego la tarea de activar esos ensamblajes generando, produciendo parientes «sin-chtónicamente, sin-

poéticamente. Sea lo que sea que seamos, necesitamos hacer-con —convertirnos-en, componer-

con— los “terranos” (…)» (Haraway, 2016, p. 21).  

Es importante mencionar, que con la noción de «sin-poiesis», la pensadora marca una diferencia y 

contraste ineludible con respecto de la concepción de «autopoiesis» de los sistemas vivos, la que ha 

sido entendida como condición necesaria y suficiente para caracterizar la organización de estos 

(Maturana & Varela, 1998, p. 73) en tanto unidades autónomas y autoproducidas1.  

Para Haraway, si «es verdad que ni la biología ni la filosofía pueden continuar apoyando la noción 

de organismos independientes en entornos; es decir, una suma de unidades interactivas más 

contextos/reglas, entonces el nombre del juego es, sin lugar a dudas, simpoiesis. El individualismo 

                                                      
1 Si bien Haraway no los refiere directamente, cabe mencionar que el influyente concepto de «autopoiesis» fue 

acuñado por los biólogos chilenos Humberto Maturana y Francisco Varela, para describir la red de producciones 

de componentes que constituyen a un ser vivo como una dinámica o proceso molecular. Una red «que resulta 

cerrada sobre sí misma porque los componentes que produce la constituyen al generar las mismas dinámicas de 

producciones que los produjo, y al determinar su extensión como un ente circunscrito a través del cual hay un 

continuo flujo de elementos que se hacen y dejan de ser componentes según participan o dejan de participar en 

esa red» (Maturana & Varela, 1998, p. 15). 



 17 

limitado (o neoliberal) enmendado por la autopoiesis no es lo suficientemente bueno, figurativa ni 

científicamente: hace que nos desencaminemos por senderos letales» (Haraway, 2019, p. 75).  

Por este motivo, adoptar la noción de «simpoiesis», que significa «generar-con», apunta a entender 

un «común» de ensamblajes en el que nada es en rigor autopoiético, nada se hace a sí mismo, los 

sistemas son deconstruidos por la evidenciación de su generación colectiva, sin límites espacio-

temporales autodefinidos, con la información y control distribuidos entre sus componentes. 

Simpoiesis es, en definitiva, «una palabra apropiada para los sistemas históricos complejos, 

dinámicos, receptivos, situados. Es una palabra para configurar mundos de manera conjunta, en 

compañía. La simpoiesis abarca la autopoiesis, desplegándola y extendiéndola de manera generativa» 

(Haraway, 2019, p. 120). 

Por otro lado, conformando una sinergia conceptual afín a Haraway y a Latour, otra influyente 

pensadora que ha buscado también «intervenir» desde los Estudios sobre Ciencias y Tecnologías 

(STS por su acrónimo en inglés) en este debate sobre el «qué hacer» ante el Antropoceno, ha sido la 

filósofa de origen belga Isabelle Stengers. En ella, ya la idea misma de «intervención» tiene una 

connotación especial y distintiva respecto de esta problemática. «Intervenir», en Stengers, no tiene 

que ver con incorporarse en una discusión buscando convencer discursivamente a un adversario, sino 

que apunta más bien a provocar una ralentización del tempo de la querella, ralentización que tiene el 

objeto de hacer sentir, pensar, imaginar. Para la filósofa no se trata de enfrentar el problema de cómo 

«proteger» la naturaleza de los destrozos humanos, sino más concretamente de que nos enfrentamos 

con una naturaleza capaz de perturbar seriamente nuestros saberes y vidas, nuestras categorías de 

pensamiento y hasta el pensamiento mismo. Ante eso, el desafío es desigual, pues «no podemos, bajo 

ningún concepto, dejar a los responsables de los desastres que se anuncian la tarea de darles respuesta. 

A nosotros nos corresponde crear una manera de responder, para nosotros pero también para las 



 18 

innumerables especies vivas que arrastramos en la catástrofe. Y esto cuando ese “nosotros” solo existe 

virtualmente, en cuanto requerido por esa respuesta que hay que dar» (Stengers, 2017, p. 38).    

Para Stengers, es necesario crear una respuesta ante lo que en este contexto define como la «intrusión 

de Gaia», intrusión que caracterizaría a los desastres que se están viviendo y anunciando. La pregunta 

radical que plantea esta intrusión no espera respuesta. De lo que se trata es más que simplemente 

plantear una solución a un «problema». La «intrusión de Gaia» es una cuestión del orden del 

acontecimiento, por lo que la respuesta a la pregunta que impone le es indiferente, es retrospectiva y 

debe formularse en relación tanto con aquello que la habría provocado como con las consecuencias 

que está desencadenando progresivamente. La propuesta política de Stengers respecto de esta 

pregunta radical que instala Gaia es que en tanto su respuesta deviene causa común —actualizada en 

dispositivos concretos, en situaciones concretas— y a la vez resulta inapropiable, constituye lo que 

llama un «operador de igualdad». Una igualdad que es entendida disociada de la relación 

equivalencial y, sin presuponerse, se traduce en «operaciones de producción de igualdad» (Stengers, 

2017, p. 141), las que buscan, más allá de un «respeto» por las diferencias y divergencias. Las 

diferencias, desde esta perspectiva, se «honran» en el sentido de un hacer percibir aquello que hace 

que el otro importe. Bajo esta idea es la divergencia aquello «que hace que un aspecto de este mundo 

sea importante» (Stengers, 2017, p. 143).  

Stengers plantea que lo que hay de fondo en su propuesta de práctica política es una «cosmopolítica», 

la cual en su formulación no considera ni discute el término kantiano homónimo (Kant, 2011); más 

bien reniega de este pues lo que entiende por «cosmos» no tiene nada que ver con lo que Kant 

considera el ciudadano autoafirmado en el mundo, ni con su «comunidad universal». La propuesta 

cosmopolítica de Stengers es elaborada de manera sui generis para cobrar sentido en situaciones 

concretas, en el corazón mismo de prácticas modernas (y no en las fronteras de la Modernidad), sin 

perseguir como horizonte la creación de un «buen mundo común». Se trata, por el contrario, de 



 19 

ralentizar necesariamente la marcha en la construcción de ese mundo común, mediante la creación 

de un espacio de duda y vacilación respecto de lo que hacemos.  

La propuesta cosmopolítica no es entonces un proyecto que busque abarcar los múltiples mundos o 

englobar los cosmos particulares que se nieguen a ser englobados. El cosmos, lejos de ser un telos, 

«tal como figura en el término cosmopolítica, designa lo desconocido de estos mundos múltiples, 

divergentes; las articulaciones de las que podrían llegar a ser capaces, contra la tentación de una paz 

que se quisiera final, ecuménica, en el sentido en que una trascendencia tendría el poder de exigirle 

a lo que diverge que se reconozca como una expresión meramente particular de lo que constituye el 

punto de convergencia de todos» (Stengers, 2014, p. 21). 

El cosmos en tanto tal no tiene representante, no tiene jerarquías ontológica ni epistemológica, no 

exige nada, no autoriza ninguna respuesta definitiva. El cosmos es un «operador de igualdad», no en 

la medida en que busca crear equivalencia y poner de acuerdo a todo el mundo sino básicamente en 

prohibir el olvido y la humillación (Stengers, 2014, p. 39) de potenciales víctimas ante una decisión. 

Esta prohibición significa otorgar a toda decisión su mayor dificultad, impidiendo atajos, 

simplificaciones y distinciones axiológicas a priori entre lo que cuenta y no cuenta, y obliga a 

experimentar aquello que podría recuperar la capacidad de sentir, imaginar, pensar y actuar juntos. 

En esto consiste la ralentización, y constituye una condición sine qua non de la creación política. 

Aquí política se entenderá no en su sentido representacional sino de experimentación, que traduce la 

lucha política en operaciones de «producción de repercusiones, por la constitución de “cajas de 

resonancia” tales que lo que les sucede a unos haga pensar y actuar a los otros, pero también que lo 

que logran unos, lo que aprenden, lo que hacen existir, se convierta en otros tantos recursos y 

posibilidades experimentales para otros» (Stengers, 2017, p. 152).  

 



 20 

Tal como lee el mismo Latour, a propósito de la política en la cosmopolítica de Stengers, esta 

operación impide que «cosmos» signifique una lista finita de entidades a considerar a la vez que 

impide la clausura prematura de la política. Esta cosmopolítica debe, en última instancia, abrazarlo 

todo, «incluyendo el vasto número de entidades no-humanas que hacen que los humanos actúen» 

(Latour, 2014a, p. 48).     

Latinoamérica y el Antropoceno: lecturas y tensiones geopolíticas. 

Las lecturas en clave latinoamericana respecto del Antropoceno han apuntado, en términos generales, 

a una crítica del relato totalizante que construye dicho concepto y marcan un distanciamiento 

dialogando con consideraciones de carácter ecológico-estructural del modo de acumulación 

capitalista (Moore, 2017). Desde una perspectiva predominantemente ecomarxista, remiten la 

genealogía del Antropoceno a las relaciones de producción que comienzan a articularse desordenada 

y desigualmente con el despunte del capitalismo histórico, en profunda relación con la expansión 

colonial. 

Entre las intervenciones que vale la pena mencionar por su relación con la pregunta filosófico-política 

del Antropoceno, se encuentra, por ejemplo, el planteamiento de la antropóloga colombiana, Astrid 

Ulloa (2017). Ulloa ha cuestionado el sentido y la pertinencia de las nociones del Antropoceno y 

Capitaloceno para pensar sus implicancias para América Latina. Las interpretaciones críticas de estos 

conceptos respecto de la región no podrían sino vincularse con la conflictividad socioambiental y 

dinámicas extractivistas, las que están en directa relación con la conquista y la colonia. Para la autora, 

si bien el llamado «giro antropocénico» ha hecho posible una mayor valoración e incidencia del 

conocimiento científico-académico en los procesos de toma de decisiones a nivel global o nacional, 

para Latinoamérica el debate ha generado reflexiones y discusiones sobre al menos cuatro procesos 

asociados al Antropoceno, a saber: una «geopolítica del conocimiento, diferenciación territorial, 



 21 

desplazamiento de los extractivismos y falta de reconocimiento de otras ontologías y epistemologías» 

(Ulloa, 2017, p. 63).  

Ulloa sostiene que cuando a la luz del Antropoceno se concibe al cambio climático como un problema 

global que solicita respuestas globales, se borran la especificidad de relaciones históricas de poder y 

las desigualdades que lo han producido. Desde allí, observa que la «solucionática» global conlleva 

una perspectiva única de naturaleza, que si bien ha sido reconfigurada respecto del paradigma hasta 

ahora dominante, sigue siendo administrada y legitimada centralizadamente por el conocimiento 

experto. Esto ha redundado en un reposicionamiento epistemológico anglo-eurocéntrico que estaría 

generando una «nueva configuración de las geopolíticas de producción del conocimiento en la que 

el pensamiento moderno aparece como centro de la causa, pero también de la solución al proponer 

su propia reconfiguración» (2017, p. 64). Los alcances de esto irían en relación a una omisión de 

otras formas de producción de conocimiento y de configuraciones locales de relaciones territoriales 

que no se ajustan a una visión global respecto de qué hacer ante este escenario catastrófico. De esta 

manera, se estarían borrando, una vez más en la historia, relaciones específicas y distintas entre lo 

humano y lo no-humano, constitutivas de «ontologías relacionales» desenvueltas en los territorios 

del subcontinente por pueblos indígenas, afrodescendientes y campesinos, las que permitirían 

repensar las relaciones y acciones políticas para hacer frente al cambio climático.  

La socióloga argentina, Maristella Svampa (2019), por su parte, ha llamado la atención sobre la 

necesidad de la riqueza y pluridimensionalidad del concepto Antropoceno, lo que no significaría 

desconocer necesariamente el origen social y desigual de su desencadenamiento, inscrito en modelos 

de desarrollo y lógicas neocoloniales; tampoco implica relativizar la diferencialidad de escalas 

ligadas a la dinámica del capital. Se trata, para esta pensadora, de replantearse la interconexión que 

existe en el acoplamiento entre el orden natural y social iluminado por el «giro antropocénico», sin 

obviar, ciertamente, el eje de la mercantilización y avance de fronteras que configura una 



 22 

«geopolítica del Antropoceno» con «inequívocas raíces históricas» (Svampa 2019, p. 24). Asimismo, 

esto tiene una relevancia en la dimensión de política institucional, en el sentido de que es allí donde 

se toman las decisiones sobre políticas públicas territoriales que generan mitigación o intensificación 

de impactos en las comunidades de base.  

Por otro lado, el politólogo argentino, Horacio Machado Aráoz, ha entrado al debate proponiendo 

una lectura ontológico-política de la categoría de Naturaleza para pensar su existencia como una 

entidad a la vez real, política e histórico-discursiva (Machado Aráoz, 2016), inscribiendo el 

descubrimiento y conquista de la naturaleza americana en el corazón histórico-geográfico y 

epistémico-político de la nueva era geológica; para Machado, el ser de la política exige una 

renovación del sentido y el contenido de la práctica revolucionaria, que ya no puede concebirse en 

términos cambios de gobierno, de políticas redistributivas o de la misma toma del Estado, sino de 

una «radical migración civilizatoria» (2017, p. 214); una revolución epistémico-política, que 

implicaría grandes cambios paradigmáticos, a saber: el giro decolonial, el giro sociometabólico, el 

giro biocéntrico y el giro despatriarcal.  

Pensar la centralidad del cuerpo material en este tránsito será clave para replantear una epistemología 

política emancipatoria de realización de la vida plena. Ello volvería evidente que la contradicción 

capital versus trabajo no es anterior ni exterior a la contradicción capital versus naturaleza-vida. De 

tal manera, «la crucial cuestión de la liberación humana (de las ataduras del capital) requiere hoy, 

más que nunca (…) re-pensar la Tierra. Re-pensar la Tierra como cuestión vital-fundamental es re-

pensarla y re-descubrirla como Madre. Y es también re-pensar-nos a los seres humanos, como 

ontológicamente hijos de la Tierra; seres terrestres, en el sentido existencial de que no solo vivimos 

apenas sobre la Tierra y de la Tierra, sino que literalmente somos Tierra. Precisamos, de modo 

urgente, volver a saber-nos y, sobre todo, sentir-nos Tierra» (Machado Aráoz, 2016, p. 227).  



 23 

Tal como el humus —raíz de homo—, entendido por Haraway como horizonte de descomposición al 

que habría que reconducirse en la generación de relaciones de parentesco a ras de suelo, más que 

humanas, subyace en esta propuesta un anclaje inmanentista, corporal y material, como clave de 

lectura que se ensambla y dialoga con elaboraciones teoréticas de una suerte de «ontología 

interespecífica», de alianzas, arriesgadas desde Latinoamérica también.  

El antropólogo Eduardo Viveiros de Castro, en efecto, ha entrado explícitamente al debate del 

Antropoceno junto con su cónyuge, Débora Danowski, para plantear la idea de una «cosmopolítica» 

que permita pensar una narrativa del fin de mundo superando la división entre lo humano y no-

humano, entre la Naturaleza y la sociedad. Se trata del planteamiento de una conversación —à la 

Stengers— literalmente diplomática entre los pueblos humanos y no-humanos a los que compete las 

consecuencias implacables de la «intrusión de Gaia» (Danowski & Viveiros de Castro, 2019). La 

cuestión crucial para esta dupla es, que con el advenimiento del Antropoceno, y una vez roto el techo 

que nos separaba y distinguía privilegiadamente de una Naturaleza «infinita» y «exterior», la 

geología ha entrado en reverberación efectivamente geológica con la moral, y con ello, más que 

moralizarse la geología, se ha geologizado la moral (Danowski & Viveiros de Castro, 2019, p. 44), 

haciendo implosionar, consecuentemente y frente a nuestros propios ojos, lo que entendíamos por 

«mundo». Lo decisivo de esta propuesta, es que la figura del «fin del mundo» es una perspectiva que 

solo tiene sentido, solo se vuelve pensable como posible dentro de los discursos apocalípticos, si se 

determina para quién aquello que termina es «el mundo». En rigor, el fin del mundo es pensado a 

partir de un «nosotros» que incluye al propio sujeto del discurso sobre el fin.  

Como sostienen Danowski y Viveiros de Castro, la «relación (o correlación) central en todas las 

variantes míticas del fin del mundo aquí consideradas —relación cuyo fin parece ser el problema, 

incluso cuando “el problema” es destronarla de su centralidad o desrealizarla pura y simplemente— 

es aquella entre la “mundanidad y la “humanidad”» (2019, pp. 52-53). En efecto, en la afirmación 



 24 

actual de que el Antropoceno vino a cambiar la vida humana «tal como la conocemos», ese uso de la 

primera persona plural sería una expresión más del problema; una fórmula discursiva recurrente que 

posee muchos sobreentendidos filosóficos referidos a dicha relación entre «mundanidad» y 

«humanidad». 

Se puede conjeturar, entonces, junto con el filósofo chileno Sergio Rojas, a partir de su reciente 

ensayo sobre la subjetividad que habita en «el tiempo del fin» (2020), que no habría otro fin que 

aquel al que se aferra la vida interior del pensamiento, del sujeto, estirándose y coincidiendo justo 

con el «antes del fin». Allí se reconocería esta vocación por narrar el fin de mundo, el cual siempre 

ocurre después de su actualidad. Citando «El fin de todas las cosas» de Kant (1794), Rojas ilustra 

que el sujeto es incapaz de concebir el fin absoluto sino como su propia suspensión «en una última 

imagen y un último pensamiento», sin más allá que su muerte; así, el fin de todas las cosas no 

coincidirá con el «fin del mundo» sino con el fin del sujeto mismo, fin que tampoco es lo mismo que 

su muerte (Rojas, 2020, p. 316).  

Por su parte, constatando Danowski y Viveiros de Castro que desde dentro de la relación humanidad-

mundo habríamos llegado igualmente a una situación de no tener idea de qué hacer respecto del fin, 

proponen que una posible «figuración de futuro» se podría hallar en los colectivos amerindios. 

Declaran, ciertamente, que no se puede ni se podría proyectar en estos pueblos una responsabilidad 

de salvación, pero atendiendo a lo que llaman las «tecnologías simples» de estos últimos —simples 

pero «abiertas a agenciamientos sincréticos de alta intensidad» (Danowski & Viveiros de Castro, 

2019, p. 218)— los pueblos amerindios se podrían ubicar del lado de lo que Latour llama «Terranos», 

como una de las posibles oportunidades de subsistencia en el futuro.  

En diálogo con estos últimos planteamientos y también refiriendo a la propuesta cosmopolítica de 

Stengers, el filósofo brasileño Marco Antonio Valentim ha abordado este tema sosteniendo 

provocativamente, que así como el capitalismo puede ser identificado como el sistema económico 



 25 

del Antropoceno, es posible decir que su política oficial es el fascismo; el Antropoceno es, para 

Valetim la época del «fascismo cósmico» (2020, p. 307). El filósofo observa que la paradoja del 

fascismo —un sistema en el cual toda alteridad sustantiva encarna el espectro del enemigo 

omnipresente, y que necesita, como condición de posibilidad, de la aniquilación de ese otro— se 

revelaría en el Antropoceno en la misma paradoja: el tiempo del hombre es el tiempo de su propia 

extinción, de la extinción masiva de la vida humana y no-humana. 

Estableciendo una discusión con los límites del pensamiento occidental, Valentim sostiene que el 

supuesto destierro metafísico de Dios por parte el pensamiento moderno no habría hecho más que 

redimensionarlo, particularmente en el sentido de la dominación del hombre sobre la naturaleza. Si 

el fascismo constituye el régimen político del Antropoceno es porque, en términos de sus causas y 

efectos, la política no sólo es «cósmica» sino que también puede convertirse en anticósmica. 

Manifestada o disimulada, la cosmología desde siempre estuvo incrustada en el corazón tembloroso 

de la política humana (2020, p. 311). 

A la luz de los problemas ecológicos contemporáneos, Dios, monstruosamente transfigurado en el 

hombre, se habría convertido en el agente por excelencia del estado de excepción/extinción que hoy 

llamamos Antropoceno, el que no sería posible sin el establecimiento peculiarmente sobrenatural de 

la moderna división entre naturaleza y cultura (Valentim, 2018b, p. 71). Ante esto necesitamos de 

una estructura de pensamiento que sea capaz de romper los límites que la «Crítica» ha establecido 

como la esfera de lo pensable; pensar un extramundo en un sentido poskantiano, que se abra a la 

experiencia de la propia humanidad supuestamente autorreferida desde el punto de vista de un otro a 

la vez extra-humano y diferente a lo humano. Una revolución contra-antropológica que debe ser 

operada a partir de una expansión política de la cosmología.  

 



 26 

En términos heideggerianos, para el autor faltaría en el pensamiento occidental sobre el ser, en sus 

vertientes hegemónicas, un concepto de «sentido» que pueda operar más allá de una perspectiva 

antropocéntrica, un contexto relacional ontológico de socialidad constitutiva entre humanos y no-

humanos que no tenga en su centro solo al lenguaje humano como «casa del ser» (Heidegger, 2006, 

p. 11). Cabe recordar, que en «Carta sobre el humanismo» (1947), Heidegger sostiene que lenguaje, 

lejos de ser un medio, es el «advenimiento del ser mismo» (2006, p. 31), la casa del ser donde habita 

«el hombre». La metafísica moderna de la subjetividad se habría adueñado tempranamente del 

lenguaje bajo las formas de la lógica y la gramática occidentales, haciendo como mero instrumento 

de dominación sobre lo ente que así entonces aparece como lo real, incluso cuando estamos ante el 

misterio inaprensible, inefable. Desde aquí, por su parte, Valentim propondrá una ontología no 

antropocéntrica mediante el concepto problemático de «extramundanidad», donde los límites de lo 

que «es» no calzan con los de lo que entendemos por «mundo»; sin referir a lo puramente inefable, 

lo «extramundano» sería un nombre posible para una ontología no determinada a priori por el 

proyecto humano de ser y su lenguaje instrumental (Valentim, 2018a).  

Por último, pero no menos importante, hay que reconocer los aportes a esta discusión de la 

antropóloga peruana Marisol de la Cadena, quien sobre la base de referencias etnográficas de la 

América indígena, sintetiza cierta coincidencia cosmológica que permite pensar otros modos de 

conceptualizar «lo político» y su organización de «lo común» en el contexto del giro antropocénico. 

Con una narrativa «espectral» a los ojos de relato dominante del Antropoceno, De la Cadena busca 

desocultar la existencia de lo que denomina el «Anthropo-not-seen» (2016); un invisible 

antropológico que refiere al proceso de representación de «un mundo» donde mundos heterogéneos 

no constituidos por la distinción humanos y no-humanos están ligados y exceden dicha distinción. El 

Anthropo-not-seen constituye el oculto proceso histórico de destrucción de estos mundos 

heterogéneos por parte de la «representación» universal de Occidente, y a la vez, es la resistencia a 



 27 

tal destrucción. En sus palabras: «Los académicos han visto al Antropoceno como una 

transformación de la humanidad en una fuerza geológica capaz de afectar, y posiblemente destruir, 

lo que actualmente conocemos como mundo. El “anthropo-not-seen” ha sido justificado desde sus 

mismos inicios por su fuerza moral humana —y la parte invisible de su dinámica destructiva se puede 

hallar en la forma en que esta fuerza se ha considerado constructiva—. Contraintuitivamente, esta 

parte de la palabra (el “no visto”) [not-seen] no se refiere exclusivamente al “anthropos” (…). Al 

superar esta destrucción, el “anthropo-not-seen” incluye ensamblajes más que humanos, tanto en el 

sentido habitual (es decir, que pueda incluir humanos y no-humanos), como en el sentido de que estas 

categorías (es decir, humano y no-humano, y por ende la especie) también son inapropiadas para 

aprehender dichas composiciones que, como se mencionó, no logran su completa expresión a través 

de estas categorías» (2016, p. 255). 

La intervención de esta pensadora busca llamar la atención sobre la asimetría de participación y 

responsabilidad en la transformación antropogénica del planeta. El Anthropo-not-seen se devela 

como aquello que ha quedado ocluido por esta dinámica destructiva, observándose allí, en la 

resistencia y superación de la devastación, la conformación de ensamblajes más-que-humanos entre 

entidades ligadas y a la vez excesivas a la distinción binaria que constituye políticamente el 

«nosotros» universal moderno. En otras palabras, esto que ciertamente no se inscribe en la distinción 

entre lo moderno y lo no-moderno, es planteado por la antropóloga usando la metáfora de cyborg 

planteada por Haraway2, como la configuración de entidades o colectivos concebidos en/con 

                                                      
2 La idea del Cyborg de Haraway —acrónimo de la ciencia ficción de «cibernético» y «organismo», figura liminal 

entre la ciencia y el mito, lo humano y la máquina—, es un intento por ir más allá del esencialismo y 

representacionismo dualistas para pensar las transformaciones materiales de lo social que constituyen nuestra 

realidad y subjetividades contemporáneas, como una ontología política propia. Dice Haraway, que el cyborg 

«aparece mitificado precisamente donde la frontera entre lo animal y lo humano es transgredida. Lejos de señalar 

una separación entre la gente y otros seres vivos, los cyborgs señalan apretados acoplamientos inquietantes y 

placenteros. (...) [U]n mundo cyborg podría tratar de realidades sociales y corporales vividas en las que la gente 

no tiene miedo de su parentesco con animales y máquinas ni de identidades permanentemente parciales ni de 

puntos de vista contradictorios» (1995, pp. 257-263). Esta idea, ciertamente, también está implícita en su 

intervención respecto de la ontología política de cara al Antropoceno revisada más arriba.  



 28 

relaciones que no les son externas sino íntegramente implicadas, y así irreductibles a la unidad y/o a 

la totalidad. «El “anthropo-not-seen” era, y sigue siendo, una guerra librada contra las prácticas de 

enacción de mundo que ignoran la separación de entidades entre naturaleza y cultura —y la 

resistencia a dicha guerra—» (De la Cadena, 2016, p. 255). 

 

CONCLUSIONES. 

Nos aferramos apasionadamente a categorías políticas habituales que se derrumban vaciadas de 

contenido ante nuestros ojos, sin aceptar el páramo en el que se encuentra el pensamiento occidental. 

Lo que estamos experimentando no solo como modernos sino como civilización ya no cabe dentro 

de nuestras categorías fundamentales. El Antropoceno se instala como un tránsito sin retorno, una 

narrativa acerca del fin de algo, que como la muerte, solo es posible observar desde su límite interno 

antes del final. 

Hemos visto como una de las dimensiones clave de la organización de la vida en la modernidad 

occidental, a saber, la idea de libertad del sujeto ciudadano, está tectónicamente imbricada con las 

transformaciones de las que da cuenta la categoría del Antropoceno; la intervención traumática de la 

ontología moderna en los tiempos y ciclos de la biósfera ha sido condición de posibilidad de lo que 

Benjamin Constant llamó «la libertad de los modernos» y de la postulación de su fundamento, i.e., 

el sujeto (del desastre).  

Una expresión de lo anterior es el pensamiento emergente que a nivel global ha buscado hacerse 

cargo de este callejón sin salida y proponer alternativas de pensamiento que desplazan la 

inconmensurabilidad de la respuesta sobre el «qué hacer», alternativas que de alguna manera están 

ligadas a la lectura del Antropoceno y a su lugar de enunciación. Se pueden observar, en efecto, 

tensiones entre, por un lado, la universalidad de ciertas propuestas de «ontología plana» que 

responden —por ejemplo— a la narrativa de «Gaia» y se piensan en una inmanencia relacional que 

parece abstraerse de la condición geopolítica del «suelo» en el que se realizarían; y, por otro, la 



 29 

especificidad de propuestas latinoamericanas que son elaboradas con conciencia de su situación 

geopolítica, planteando ontologías políticas con una fuerte impronta decolonial.    

La exposición de este entramado panorámico es, por cierto, un recorte injusto y parcial, respecto de 

las lecturas que surgen a nivel global y regional, como respuestas ensayadas para explícitamente 

responder la pregunta abisal e indiferente que arroja el acontecimiento «Antropoceno». 

Particularmente, se ha tratado de respuestas a una pregunta trágica frente el incremento exponencial, 

progresivo y proyectivo de los desastres en el planeta, cuando el fundamento ontológico mismo de 

la (im)posibilidad de acción política ha quedado cuestionado de manera radical e irreversible. 

Ensayos de otras ontologías políticas y comprensiones de «lo común» que surgen para hacerse cargo 

del ocaso de las categorías políticas del pensamiento occidental y de su funcionalidad con el actual 

estado de las cosas. De alguna manera estos marcan señalamientos heterotópicas para seguir 

pensando de maneras «otras», a partir de la problemática del Antropoceno como escena planetaria 

del desastre, pero considerando su situación y materialización geopolítica particular en América 

Latina. 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS. 

1. Armstrong, F., Capon, A., & McFarlane, R. (2020). Coronavirus is a wake-up call: Our war with 

the environment is leading to pandemics. The Conversation. bre.is/FeY4yxsJ 

2. Balibar, E. (2013). Ciudadano sujeto: Volumen 1: el sujeto ciudadano. Prometeo. 

3. Baquedano Jer, S., Donoso Sabando, C., & Pereira Covarrubias, A. (2018). El problema de la 

autodestrucción en el rol de la política frente a situaciones de desastre. Dilemas contemporáneos: 

Educación, Política y Valores. 

http://www.dilemascontemporaneoseducacionpoliticayvalores.com/index.php/dilemas/article/vi

ew/862  



 30 

4. Bondi, D. (2015). Gaia and the Anthropocene; or, The Return of Teleology. Telos, 172, 125-137. 

https://doi.org/10.3817/0915172125 

5. Bonneuil, C., & Fressoz, J.-B. (2020). El acontecimiento antropoceno (L. A. P. Castaño, Trad.). 

Ciencias Sociales y Educación, 9(17), 251-280. https://doi.org/10.22395/csye.v9n17a12 

6. Cearreta, A. (2016). El Antropoceno y los pasos necesarios para su posible formalización tras el 

35o Congreso Geológico Internacional (2016). Cuaternario y Geomorfología, 30(3-4), 5-8. 

7. Chakrabarty, D. (2009). Clima e historia. Cuatro tesis. Pasajes: Revista de pensamiento 

contemporáneo, 31, 51-69. 

8. Crutzen, P. J. (2002). Geology of mankind. Nature, 415(6867), 23-23. 

https://doi.org/10.1038/415023a 

9. Danowski, D., & Viveiros de Castro, E. (2019). ¿Hay un mundo por venir? Ensayo sobre los 

miedos y los fines. Caja Negra. 

10. De la Cadena, M. (2016). Naturaleza disociadora. Boletín de Antropología Universidad de 

Antioquia, 31(52). http://www.redalyc.org/resumen.oa?id=55749412017 

11. Deleuze, G. (1996). Spinoza y el problema de la expresión. Atajos. 

12. Global Footprint Network. (2020). Earth Overshoot Day 2020. Earth Overshoot Day. 

https://www.overshootday.org/ 

13. Gradstein, F. M., Ogg, J. G., & Smith, A. G. (2004). A Geologic Time Scale 2004. Cambridge 

University Press. 

14. Haraway, D. (2016). Antropoceno, Capitaloceno, Plantacionoceno, Chthuluceno: Generando 

relaciones de parentesco. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos Animales, I(III), 15-26. 

15. Haraway, D. J. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza. Cátedra. 

16. Haraway, D. J. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. cosonini. 

Edición electrónica. 



 31 

17. Heidegger, M. (2006). Carta sobre el humanismo. Alianza. 

18. IPCC. (2018). Calentamiento global de 1,5 °C [Informe especial del IPCC sobre los impactos 

del calentamiento global de 1,5 oC con respecto a los niveles preindustriales y las trayectorias 

correspondientes que deberían seguir las emisiones mundiales de gases de efecto invernadero, en 

el contexto del reforzamiento de la respuesta mundial a la amenaza del cambio climático, el 

desarrollo sostenible y los esfuerzos por erradicar la pobreza]. OMM y PNUMA. 

19. Kant, I. (1797). La metafísica de las costumbres. Tecnos. 

20. Kant, I. (2011). Sobre la paz perpetua. Akal. 

21. Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropología simétrica. Siglo XXI. 

22. Latour, B. (2012). Esperando a Gaia. Componer el mundo común mediante las artes y la política. 

Otra parte. Revista de letras y artes, 26, 67-76. 

23. Latour, B. (2013). Políticas de la naturaleza. RBA. 

24. Latour, B. (2014a). ¿El cosmos de quién? ¿Qué cosmopolítica?: Comentarios sobre los términos 

de paz de Ülrich Beck. Pléyade, 14, 43-59. 

25. Latour, B. (2014b). Para distinguir amigos e inimigos no tempo do Antropoceno. Revista de 

Antropologia, 57(1), 11-31. 

26. Latour, B. (2017). Cara a cara con el planeta: Una nueva mirada sobre el cambio climático 

alejada de las posiciones apocalípticas. Siglo XXI Editores. Edición de Kindle. 

27. Latour, B. (2019). Dónde aterrizar. Cómo orientarse en política. Taurus. 

28. Machado Aráoz, H. (2016). Sobre la naturaleza realmente existente, la entidad América y los 

orígenes del capitaloceno. Dilemas y desafíos de especie. Actuel Marx, 20, 205-230. 

29. Machado Aráoz, H. (2017). “América Latina” y la Ecología Política del Sur. Luchas de re-

existencia, revolución epistémica y migración civilizatoria. En H. Alimonda, C. Toro Pérez, & 



 32 

F. Martín (Eds.), Ecología Política Latinoamericana. Pensamiento crítico, diferencia 

latinoamericana y rearticulación epistémica: Vol. II. CLACSO. 

30. Maturana, H., & Varela, F. (1998). De máquinas y seres vivos. Autopoiesis: La organización de 

lo vivo (5ta ed.). Editorial Universitaria. 

31. Moore, J. W. (2017). The Capitalocene, Part I: On the nature and origins of our ecological crisis. 

The Journal of Peasant Studies, 44(3), 594-630. 

https://doi.org/10.1080/03066150.2016.1235036 

32. National Snow and Ice Data Center. (2019). Arctic sea ice at minimum extent for 2019. 

https://nsidc.org/news/newsroom/arctic-sea-ice-minimum-extent-2019 

33. ONU Medioambiente, U. N. (2020, noviembre 5). El mundo registra concentración récord de 

dióxido de carbono a pesar de la COVID-19. UN Environment. 

http://www.unenvironment.org/es/noticias-y-reportajes/reportajes/el-mundo-registra-

concentracion-record-de-dioxido-de-carbono-pesar 

34. Rojas, S. (2020). Tiempo sin desenlace. Sangría. 

35. Stengers, I. (2014). La propuesta cosmopolítica. Revista Pléyade, 14, 17-41. 

36. Stengers, I. (2017). En tiempos de catástrofes: Cómo resistir a la barbarie que viene. Futuro 

Anterior. 

37. Svampa, M. (2019). Antropoceno. Lecturas globales desde el Sur. La Sofía cartonera. 

38. Trachtenberg, Z. (2015). The Anthropocene, Ethics, and the Nature of Nature. Telos, 2015(172), 

38-58. https://doi.org/10.3817/0915172038 

39. Ulloa, A. (2017). Dinámicas ambientales y extractivas en el siglo XXI: ¿es la época del 

Antropoceno o del Capitaloceno en Latinoamérica? Desacatos, 54, 58-73. 

40. UNDRR, & CRED. (2020). Human cost of disasters. An overview of the last 20 years 2000-

2019. United Nations. t.ly/vNeK 



 33 

41. University of Leicester. (2016, agosto 29). Media note: Anthropocene Working Group (AWG). 

http://www2.le.ac.uk/offices/press/press-releases/2016/august/media-note-anthropocene-

working-group-awg 

42. US Census Bureau. (2019, junio). Census.gov. http://census.gov 

43. Valentim, M. A. (2018a). Extramundanidade e sobrenatureza: Ensaios de ontologia 

infundamental (Edición de Kindle). Cultura e Barbárie. 

44. Valentim, M. A. (2018b, diciembre 17). Fascismo, a política oficial do Antropoceno. Entrevista 

especial com Marco Antonio Valentim. Revista do Instituto Humanitas Unisinos, XVIII(531), 

70-75. 

45. Valentim, M. A. (2020). Cosmologia e política no Antropoceno. ethic@ - An international 

Journal for Moral Philosophy, 19(2), 300-317. https://doi.org/10.5007/1677-

2954.2020v19n2p300 

46. World Meteorological Organization. (2016). The State of Greenhouse Gases in the Atmosphere 

Based on Global Observations through 2015. WMO Greenhouse gas Bulletin, 12. 

DATOS DE LA AUTOR. 

1. Andrés Pereira Covarrubias. Doctor en Ciencias Sociales. Investigador Asociado al Centro de 

Investigación para la Gestión Integrada del Riesgo de Desastres (CIGIDEN). Correo electrónico: 

andres.pereira@cigiden.cl  

RECIBIDO: 27 de mayo del 2021.                                              APROBADO: 10 de junio del 2021. 

mailto:andres.pereira@cigiden.cl

