
Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023): pp. 93–109 ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

La recepción del debate sobre las reconstrucciones racionales 
y las reconstrucciones contextuales en 1988: apuntes hacia una 
historia de la historiografía filosófica mexicana*

[The Reception of the Debate on Rational Reconstructions and 
Contextual Reconstructions in 1988: Notes Towards a History of 
Mexican Philosophical Historiography]

Teresa Rodríguez 
Instituto de Investigaciones Filosóficas  
Universidad Autónoma de México
materogo@gmail.com

Resumen: En este artículo analizo la recepción del artículo de Rorty “The 
Historiography of Philosophy: Four Genres” en el seno del número 34 de la 
revista Diánoia, publicado en 1988. Mi objetivo es mostrar cómo, a partir de 
tal artículo, los y las autoras de los textos propusieron nuevas tesis que sirven 
como antecedentes de dos escuelas ampliamente difundidas en México para 
la escritura de la historia de la filosofía en los últimos decenios: la escuela 
de estudios sobre Descartes, de Laura Benítez, y la hermenéutica analógica, 
de Mauricio Beuchot. Con ello, el texto busca profundizar en el estudio y la 
comprensión de la historiografía de la filosofía en México durante la segunda 
mitad del siglo xx.
Palabras clave: historia de la filosofía, Rorty, Benítez, Beuchot, Tomasini,  
Nathan

Abstract: In this article I analyze the reception of Rorty’s article “The Histo-
riography of Philosophy: Four Genres” in Diánoia 34, published in 1988. I in-
tend to show how, based on this article, the authors of the texts proposed new 
theses that serve as antecedents for two trends widely disseminated in Mex-
ico’s historiography of philosophy: Benitez’s Cartesian school and Beuchot’s 
analogical hermeneutics. With this, the text seeks to deepen the study and 
understanding of the historiography of philosophy in Mexico during the sec-
ond half of the 20th century.
Keywords: History of Philosophy, Rorty, Benítez, Beuchot, Tomasini, Nathan

Introducción

El estudio de la historia de la filosofía en los últimos años se ha carac-
terizado por una intensa actividad en México. Un breve panorama es 

* Investigación realizada gracias al Programa UNAM-PAPIIT IN401721.



94 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

presentado por Leyva 2018.1 Ahí se destacan las áreas de filosofía anti-
gua, moderna y kantiana en diversas instituciones mexicanas. Uno de 
los centros donde se ha concentrado la actividad de los historiadores 
de la filosofía es la Universidad Nacional Autónoma de México. Entre 
sus principales bastiones se encuentra el Seminario de Historia de la 
Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas que se ha reunido 
ininterrumpidamente durante los últimos 38 años.2 En el seno de este 
grupo surgió el modelo de estudio de Descartes de Laura Benítez. Otra 
de las vertientes relevantes para la historia de la filosofía ha sido la apli-
cación del modelo de la hermenéutica analógica de Mauricio Beuchot a 
diversos periodos históricos, una vertiente cultivada en el Seminario de 
Hermenéutica del Instituto de Investigaciones Filológicas.

En este marco general de investigación, el presente artículo se pro-
pone reconstruir un episodio antecedente a dichos modelos en la histo-
ria de la historiografía de la filosofía en México en la segunda mitad del 
siglo xx. En concreto, se busca detallar la recepción de Rorty 1984 y la 
discusión generada por el mismo. Supone que tal discusión abrió ciertas 
vías metodológicas para los dos importantes modelos de aproximación 
a la historia de la filosofía mencionados.

El texto se divide en dos partes y una conclusión. En la primera 
parte, examino el marco general de la discusión y, en la segunda, pre-
sento el marco particular en el contexto del número 34 de Diánoia a 
través de un modelo que se aproxima a lo que en adelante se llamarán 
reconstrucciones contextuales y/o históricas. Mi objetivo metodológico 
es examinar las tesis de la manera más precisa posible al relacionar el 
texto fuente (en este caso, el artículo de Rorty) con sus receptores en 
México (Tomasini, Nathan, Beuchot y Benítez). Con ello, pretendo co-
menzar a escribir una historia de la historiografía filosófica mexicana 
de finales del siglo xx. Como sucede en otras áreas, la historia de la 
historiografía filosófica es una tarea que comienza en tiempos relativa-
mente recientes con trabajos como el de Santianello, Blackwell y Weller 
1993. Si bien la contribución a la historia general de la historiografía 

1 Coincido con Leyva cuando afirma que “la historia de la filosofía tiene un papel 
central para la comprensión que la filosofía tiene de sí misma, de la sociedad y del 
mundo, así como de su relevancia para el presente. Así comprendida, más que un 
análisis museográfico de su pasado, la historia de la filosofía es, en último análi-
sis, una tentativa por actualizarlo, interrogándolo desde el presente” (Leyva 2018, 
p. 750).

2 La historia de la filosofía, como se describe en Hansberg 1995 (p. 173), ha 
sido una de las tres grandes líneas de investigación del Instituto de Investigaciones 
Filosóficas.



95

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

filosófica es importante, hacer también historias puntuales en distintas 
latitudes es una necesidad para el avance de la disciplina y no sólo un 
capricho regionalista.

1. Marco general de la discusión

La discusión sobre la historiografía de la filosofía que me interesa estu-
diar es una reacción al libro editado por Richard Rorty, J.B. Schneewind 
y Quentin Skinner, Philosophy in History: Essays on the Historiography 
of Philosophy publicado por Cambridge University Press en 1984 y que 
se encuentra en el número 34 de la Revista de Filosofía Diánoia co-
rrespondiente al año 1988. En especial, los participantes en la discu-
sión, Alejandro Tomasini, Elia Nathan, Mauricio Beuchot y Laura Bení-
tez (miembros del Seminario de Historia de la Filosofía en esa época) 
hacen referencia al texto de Rorty “The Historiography of Philosophy. 
Four Genres”. Este artículo ha sido crucial en la discusión sobre la his-
toriografía filosófica y hoy permanece como punto de referencia en los 
debates sobre el tema. Como una muestra de tal vigencia, puede con-
sultarse por el lado anglosajón Normore 2016 y, por el latinoamericano, 
Lariguet 2016 y Manzo y Waksman 2016. En México también puede 
detectarse en Rodríguez y Priani 2021.

El debate en el que participa el artículo de Rorty sobre la forma 
en que la historia de la filosofía debe practicarse puede rastrearse en 
Mandelbaum3 y, claramente, en Skinner 1969, su principal interlocutor.

El trabajo de Skinner 1969 responde a dos corrientes: (1) la que su-
pone que el texto debe interpretarse a partir del texto mismo y que 
busca en él elementos atemporales en la forma de “ideas universales”, 
“cuestiones permanentes” o “conceptos fundamentales” y (2) la que su-
pone que el texto debe estudiarse a partir del contexto religioso, políti-
co, económico, etcétera.

La primera perspectiva, la búsqueda de elementos atemporales, 
da lugar a diversas “mitologías”, por oposición a “historias” del pensa-
miento filosófico o político. La primera es la mitología de las doctrinas. 
Supone que todos los pensadores tienen una doctrina sobre los temas 
que el historiador considera básicos para su disciplina. Así, convierte 

3 Mandelbaum 1967 considera los problemas metodológicos a los que se enfren-
ta la historia de la filosofía frente a los procedimientos metodológicos de la historia 
de las ideas. Respecto a la historia de las ideas, subraya que su enfoque, centrado 
en las unidades-ideas, podría opacar, por un lado, la originalidad de los pensadores 
y, por el otro, crear la impresión de que estas unidades tienen en sí una vida propia 
e independiente.



96 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

observaciones dispersas o incidentales que pueden detectarse, aunque 
sea mínimamente, en las obras del autor en tales doctrinas.4

La segunda es la mitología de la coherencia. Si hacer historia del 
pensamiento consiste en encontrar los grandes temas de cierta discipli-
na (por ejemplo, la ética o la filosofía política), entonces tales temas de-
berían no sólo estar presentes en los pensadores de todo tiempo y lugar, 
sino también de forma sistemática y no contradictoria. Si no hubiera un 
sistema coherente a la vista, el historiador debería explorar cada obra 
del filósofo hasta que la coherencia sea patente.5 Con ello surge una 
veta metodológica que buscará eliminar toda “contradicción aparente” 
que pudiera o se creyera encontrar en los escritos de estos pensadores.

La mitología de la prolepsis fusiona la asimetría entre nuestra inter-
pretación de ciertas partes de una obra filosófica a través de nuestras 
categorías historiográficas con el contenido de esa misma obra.6 Por 
último, la mitología del localismo aplica los criterios de clasificación con 
los que el historiador está familiarizado aunque no correspondan o sean 
inaplicables al material histórico, lo que proporciona “un engañoso as-
pecto de familiaridad” (p. 167).

El artículo de Skinner introduce lo que Rorty llama “el criterio”, al 
cual me referiré en este artículo como la tesis (S). (S) sirve para juzgar 
las reconstrucciones históricas como históricamente adecuadas (o como 
simplemente mitológicas): “La consideración lógica pertinente es que 
en definitiva no puede decirse que ningún agente haya pretendido o 
hecho algo que nunca podría verse en la necesidad de aceptar como 
una descripción correcta de lo que había pretendido o hecho” (p. 171).

(S) implica que el agente tiene una autoridad especial sobre sus in-
tenciones. Así, por ejemplo, Skinner afirma que emprender un estudio 
para demostrar que la teoría de Locke sobre los signos es una “antici-

4 Lo anterior lleva a la reificación de las doctrinas, donde los pensadores son 
juzgados respecto a ellas como precursores clarividentes, exponentes excelsos o 
decadentes. Según Skinner, la cuestión esencial de esta mitología es que se castiga 
a los autores por no hacer algo que probablemente no pretendieron (ni pudieron 
haber pretendido) hacer. 

5 La crítica de Skinner a esta mitología es que construye algo que no es una 
historia de las ideas, “sino de abstracciones: una historia de pensamientos que en 
realidad nadie llegó a pensar nunca, en un nivel de coherencia que, de hecho, nadie 
alcanzó nunca” (Skinner 1969, p. 162).

6 Por ejemplo, si se dice que Maquiavelo “fue el fundador de la orientación polí-
tica moderna” no sólo como “una descripción veraz de la significación histórica de 
Maquiavelo”, sino que con esta concepción se justifican y prolongan “los análisis de 
los elementos característicamente ‘modernos’ de su pensamiento” (Skinner 1969, 
p. 167).



97

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

pación de la metafísica de Berkeley” es un sinsentido porque Locke no 
pudo tener la intención de que su teoría fuera tal anticipación. El relato 
de tales “historias” debe considerarse más como un ejercicio de ficción, 
puesto que “no son estudios sobre lo que los auténticos agentes históri-
cos efectivamente pensaron” (p. 171).

Frente a esto, Skinner propone que el contexto social de un texto 
puede “brindar una ayuda considerable para evitar las mitologías ana-
crónicas” (p. 180). De esta manera, el contexto social puede contribuir 
a la comprensión de un texto, lo cual no quiere decir que tales ideas 
deban entenderse en términos de su contexto social. Así, Skinner des-
califica también esta otra forma de aproximación en la que “la noción 
de que un estudio de las condiciones contextuales de la elaboración de 
enunciados puede juzgarse en algún sentido como una metodología 
suficiente e incluso apropiada por la comprensión de los enunciados 
producidos” (p. 184).

La conclusión de Skinner supone que, debido a que un enunciado 
encarna una “intención particular”, responde a una situación específica 
“dirigida a la solución de un problema particular” (p. 189). Ello implica 
que no podría utilizarse para responder o solucionar problemas ajenos 
a su situación como, por ejemplo, los nuestros.7

Ante esto, Rorty reacciona proponiendo cuatro géneros historiográ-
ficos para la tarea de escribir la historia de la filosofía: la reconstrucción 
racional, la reconstrucción histórica o contextual, la doxografía (que 
incluye las historias generales de la filosofía) y la Geistesgeschichte (his-
toria del espíritu, también llamada formación del canon); todo esto con 
el fin de distinguir, en vez de integrar, las distintas perspectivas surgidas 
a partir de la crítica a una historia ahistórica o anacrónica de la filosofía.

Las reconstrucciones racionales son elaboradas sobre todo por los 
filósofos analíticos, quienes intentan reconstruir los argumentos a fin 
de dialogar con los filósofos del pasado como si fueran “colegas con los 
que pueden intercambiar puntos de vista” (Rorty 1984, p. 49). Estas 
reconstrucciones han sido consideradas anacrónicas y, en contraparte, 
se ha propuesto, como se vio con la posición de Skinner, la reconstruc-
ción histórica como el método adecuado para generar un conocimiento 
histórico sobre la filosofía. Rorty propone que estas dos posturas no son 

7 Así, “no hay problemas perennes; sólo hay respuestas individuales a preguntas 
individuales, y éstas son tantas y tan diferentes como quienes las hacen” (p. 189). 
Por ello, los enunciados del pasado no pueden ser “lecciones” para el presente ni 
soluciones a nuestras propias preguntas. Esto implica que existen otras formas de 
vida intelectual y que la enseñanza que nos deja la historia de la filosofía es que 
“debemos aprender a pensar por nosotros mismos” (p. 190).



98 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

excluyentes, sino que constituyen dos ámbitos distintos, el filosófico y 
el histórico, y retoma, respecto al ámbito histórico, la restricción pro-
puesta en Skinner 1969, es decir, la tesis (S) o “el criterio”. Si se sigue 
éste de manera estricta, el conocimiento derivado del estudio de las 
filosofías del pasado tendría que restringirse a reconstrucciones que uti-
lizaran o cuestionaran al autor desde su “mismo idioma”, por ejemplo, 
con preguntas o refutaciones planteadas por sus contemporáneos o por 
los más cercanos a sus contemporáneos. Esto nos ayuda, como afirman 
Skinner y Rorty, a reconocer que ha habido formas de vida intelectual 
diferentes a la nuestra y a ponderar y relativizar nuestras prácticas in-
telectuales.

Sin embargo, Rorty sostiene que otras propuestas de conmensura-
ción pueden ser valiosas, aunque anacrónicas, ya que cuando se con-
ducen “en pleno conocimiento de su anacronismo, son inobjetables” 
(p. 53). La posición que adopta es la siguiente (que llamaré en adelante 
tesis (R)):

Si imaginamos la discusión de los grandes filósofos muertos como 
una alternancia entre la reconstrucción histórica, que depende de 
obedecer la máxima de Skinner, y la reconstrucción racional, que 
depende de ignorarla, no es necesario que haya conflicto entre los 
dos. (Rorty 1984, p. 54)

Esto implica que la elección del tipo de reconstrucción dependa del ob-
jetivo del reconstructor. Si se quiere obtener self-awareness como Skin-
ner, lo mejor será la reconstrucción contextual. Si lo que se pretende 
es una autojustificación mediante la conversación con los pensadores 
fallecidos de nuestros problemas actuales, lo mejor es la reconstrucción 
racional que se sabe a sí misma anacrónica.

El tercer tipo de historiografía filosófica es la Geistesgeschichte enten-
dida por Rorty como formación del canon. Esta clase de historiografía 
atiende al problema que busca responder quién cuenta como un gran 
filósofo muerto. En este sentido, Hegel es paradigmático. También Hei-
degger, según Rorty. Esta historiografía trabaja en relación con las proble-
máticas y no con la solución de problemas puntuales relativos a nuestras 
propias épocas, como en las reconstrucciones racionales. Se encarga de 
establecer cuáles son los problemas y las preguntas filosóficas. En con-
traste, ni los reconstructores racionales —como parecería obvio— ni los 
contextuales se preocupan excesivamente por las “grandes preguntas” 
de la formación del canon. Estos tres tipos de historiografía conforman 
una especie de tríada hegeliana de la historia de la filosofía. En contra-
posición, el cuarto género de historiografía filosófica es lo que Rorty 



99

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

llama doxografía. Este género es el que Santinello y Blackwell llaman 
historias generales de la filosofía cuyos relatos van desde Tales de Mileto 
hasta nuestros días y que, según Rorty, inspiran aburrimiento y deses-
peración. Estas historias no reconstruyen el contexto ni los argumentos, 
creando una serie de caricaturas de los distintos pensadores y sus tesis 
principales; es el “enemigo” común de los reconstructores contextuales 
y racionales, de acuerdo con Rorty,8 quien, por último, propone sustituir 
la doxografía por la historia intelectual. Ésta sería la materia prima para 
la historiografía de la filosofía. Así, su “tríada hegeliana […] se hace 
posible sólo una vez que, teniendo en cuenta tanto las necesidades con-
temporáneas como los escritos recientes de historiadores intelectuales 
revisionistas, formulamos un canon filosófico” (p. 70). Rorty afirma que 
las reconstrucciones contextuales trabajan para mantener la honestidad 
de las reconstrucciones racionales y la historia intelectual trabaja para 
mantener la honestidad de la Geistesgeschichte.

A partir de lo anterior es posible resumir las dos tesis mencionadas, 
la tesis de Skinner (S) y la tesis de Rorty (R). (S) implica que cualquier 
intento de reconstrucción del pasado filosófico debe sujetarse a “el cri-
terio”. Por su parte, (R) supone que existen formas de reconstrucción 
que no se sujetan a “el criterio” y, por lo tanto, son anacrónicas, aunque 
valiosas en la medida en que incorporan a las discusiones contemporá-
neas las tesis y argumentos de los filósofos “muertos”. Éstas son las “re-
construcciones racionales”. Ambas tareas son importantes, pero deben 
realizarse por separado. Este principio rortiano que podríamos llamar a 
partir de Manzo y Waksman 2016 (p. 17) el principio de división del tra-
bajo será el más cuestionado por la historiografía mexicana tal como se 
presenta en el marco de la discusión de Diánoia 34. Con ello, la recep-
ción de Rorty será importante, pero no acrítica, y dará lugar a desarro-
llos posteriores como los mencionados en la introducción de este texto. 

8 “Es esta calamidad a la que responden los defensores de la reconstrucción his-
tórica insistiendo en la necesidad de explicar los contextos en los que se escribie-
ron los textos, y a los que responden los defensores de la reconstrucción racional 
insistiendo en que miremos a los grandes filósofos muertos a la luz de ‘el mejor 
trabajo que se está haciendo ahora sobre los problemas que discutieron’. Ambos 
son intentos de revitalizar figuras que involuntariamente han sido momificadas” 
(Rorty 1984, p. 62).



100 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

2. Marco particular de la discusión: Diánoia 34

En el contexto mexicano, la recepción de este debate tiene lugar en el 
número 34 de Diánoia (1988), donde aparecen cuatro contribuciones 
que reaccionan o reciben las líneas anteriormente descritas.

Comenzaré con los artículos publicados por Alejandro Tomasini, 
Elia Nathan y Mauricio Beuchot, pues esas tres contribuciones buscan 
responder dos preguntas: cuál es la función de la historia de la filoso-
fía y qué práctica es la más adecuada cuando se emprende la labor de 
hacer historia de la filosofía. Dejaré para el final el artículo de Laura 
Benítez porque tiene una estructura diferente.

En lo que sigue subrayaré sobre todo lo relativo a las reconstruccio-
nes históricas y racionales en estos trabajos. En general, los artículos, 
cuyos títulos aparecen a continuación en cada subsección después del 
nombre de su autor o autora, están de acuerdo en la necesidad de pro-
mover tanto las reconstrucciones racionales como las históricas, lo cual 
sería compatible en apariencia con la tesis (R); sin embargo, como ve-
remos, cada artículo aporta a la discusión un rasgo propio que genera, 
a su vez, ciertas tesis complementarias, sobre todo respecto al principio 
de división del trabajo mencionado antes.

2.1 Tomasini: “Historia de la filosofía: ¿para qué?”

En el primero de los artículos mencionados, Alejandro Tomasini busca 
articular una posición coherente respecto a la utilidad y el modo ade-
cuado de cultivar la historia de la filosofía. La historia de la filosofía es 
un conocimiento de ideas cuya utilidad puede sintetizarse en seis razo-
nes: presenta tanto material para el especialista como para el neófito; 
es una introducción técnica a los temas propiamente filosóficos; evita 
las repeticiones; presenta la continuidad de la temática; a la vez, genera 
conciencia de la discontinuidad y, por último, prepara para el análisis 
propio y autónomo de nuestros problemas al enseñar en qué consiste la 
genuina reflexión filosófica.

Estas funciones se garantizan con una práctica adecuada. Aquí To-
masini regresa al dilema entre el enfoque histórico (reconstrucción con-
textual) y el enfoque inmanente (reconstrucción racional); para ello, 
propone un diálogo imaginario entre el historicista y el inmanentista 
(Tomasini 1988, p. 197). La conclusión es que “ambos defienden intui-
ciones correctas”:



101

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

La dificultad, naturalmente, radica en determinar qué tanto del contexto es 
relevante. En otras palabras: ¿en que medida o hasta que grado la recons-
trucción histórica es esencial para la reconstrucción racional?
	 La principal función de la historia de la filosofía es la de prepararnos 
para abordar por cuenta propia los problemas filosóficos de nuestro tiem-
po. La re-actualización de las doctrinas del pasado a nuestra terminolo-
gía es importante (de hecho, esta capacidad es un criterio adecuado de 
comprensión por parte del historiador), pero, para evitar reconstrucciones 
artificiales, esa re-traducción tiene que venir acompañada de la descrip-
ción de las circunstancias más relevantes del periodo en que vieron la luz.  
(Tomasini 1988, p. 199)

Con su diálogo entre el inmanentista y el historicista, el autor recrea 
el desacuerdo entre la tesis (S) y la tesis (R). Sin embargo, la posición 
de Tomasini no coincide con ninguna de las dos; difiere de (R) en que 
supone que es necesaria la interacción entre las reconstrucciones his-
tóricas y las reconstrucciones racionales para escribir buena historia de 
la filosofía (llamemos a ésta la tesis (T)). Si esto es así, surge un nuevo 
problema: ¿qué tanta reconstrucción histórica necesitamos para hacer 
buena historia de la filosofía? Este problema no se plantea en (R) por-
que ambas tareas se consideran dos actividades importantes pero inde-
pendientes, según el principio de división del trabajo. Skinner puede 
hacer todas las reconstrucciones históricas que necesite y Rorty todas 
las racionales sin que esto implique un problema más allá de mantener 
“auténticas” las últimas bajo el marco de las primeras. 

Si, en cambio, sostenemos (T), necesitamos combinar ambos tipos 
de reconstrucción, y las proporciones entre ambas son un problema. 
Este problema reaparecerá, con algunas variantes, en los siguientes ar-
tículos.

2.2 Nathan: “Relevancia de la historia de la filosofía para la filosofía”

Por su parte, Elia Nathan afirma que las filosofías originales utilizan 
teorías filosóficas anteriores en el desarrollo de un pensamiento pro-
pio; por ejemplo, Husserl y sus Meditaciones cartesianas (Nathan 1988, 
p. 201). Según ella, la razón es una de las fuentes de autoridad en cues-
tiones filosóficas, capaz de “leer creativamente a las filosofías del pasa-
do” (Nathan 1988, p. 204). Con ello, toca de nuevo la discusión entre 
reconstrucciones racionales e históricas o contextuales. Por un lado, las 
teorías filosóficas pueden tomar a la tradición como fuente de ideas, 
reinterpretarla para que pueda tener sentido en las discusiones vigen-
tes. Así, “cuando un filósofo del presente ‘hace historia’, cuando afir-



102 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

ma, por ejemplo, que Descartes descubrió al sujeto cognoscente como 
conciencia, casi siempre hace una historia mítica,9 una historia que no 
pretende ser demasiado fiel al pasado, pero que sí busca ante todo en-
contrar aquellas ideas que son significativas para el presente” (p. 204), 
como en el caso de las reconstrucciones racionales propuestas por Rorty. 
Nathan se enfrenta a esta otra forma de acercarse a la tradición a tra-
vés de las reconstrucciones contextuales o históricas que serían estric-
tamente historiográficas, fieles al pasado, en un “intento de describir y 
explicar un evento pasado objetivamente” (pp. 204–205).

Así, la tesis de Nathan (N) concuerda con la tesis (R) y formula el 
principio de la división del trabajo. Por ello, es la más cercana a (R). 
Aquí, como en Rorty, ambas formas de enfrentar el pasado filosófico 
son valiosas, pero están separadas en dos ámbitos: el filosófico para las 
reconstrucciones racionales y el histórico para el conocimiento del pa-
sado. Esto lleva a la autora a desarrollar una posición contra los textos 
híbridos que pretenden ser historia de la filosofía, pero que mezclan la 
presentación de las propuestas de un filósofo del pasado con “desarro-
llos originales de estas ideas por parte del historiador-filósofo” (Nathan 
1988, p. 206). Estos textos híbridos no satisfacen los criterios de verdad 
(en lo filosófico) ni de objetividad (en lo histórico).

2.3 Beuchot: “Filosofía e historia de la filosofía”

Mauricio Beuchot retoma las dos preguntas mencionadas de la siguien-
te manera: “(i) ¿Cuál es la importancia de la historia de la filosofía para 
hacer filosofía? y, en el supuesto de que la historia de la filosofía sea útil 
para hacer filosofía, (ii) ¿Cuál es un buen método para hacer dicha his-
toria de la filosofía?” (Beuchot 1988, p. 206). La respuesta del autor  
(llamémosla tesis (B)) introduce un elemento extra a la discusión que 
inició Rorty, a saber, el enfoque hermenéutico:

La hermenéutica nos enseña que siempre se introduce nuestra subjetivi-
dad cultural en la historia que leemos o que escribimos; por ella nuestra 
actitud historiográfica tiene limitaciones, y hay que dar un mayor énfasis 
al diálogo interpretativo con los filósofos de la historia pasada […] Ade-
más, veo que en el diálogo con los autores del pasado vale lo que ocurre 
en el diálogo con los actuales. Como se ve, entiendo la metodología de la 
historia de la filosofía más como un diálogo argumentativo con los filósofos 
que como inacabable historiografía; claro que exijo lo más que se pueda 
tomar en cuenta del contexto histórico y filológico, pero veo la historia de 

9 Recordemos aquí las mitologías de las que hablaba Skinner.



103

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

la filosofía preponderantemente como un diálogo con los filósofos antiguos 
en el que se examinan tesis y argumentos para apoyarlas, de modo muy 
parecido al diálogo que mantenemos con los filósofos modernos. (Beuchot 
1988, pp. 206–207) 

Con esto Beuchot parece inclinarse hacia una tesis que no sostiene el 
principio de la división del trabajo y añade a la discusión, como se men-
cionó, la hermenéutica que “consiste en recuperar la intencionalidad 
del autor y comunicarla al lector contemporáneo” (p. 207). En este sen-
tido hacer hermenéutica respecto a la historia de la filosofía consistiría 
en asumir las dos tareas de la reconstrucción contextual y racional: co-
nectar al autor con su época y conectarlo con el presente.10

El autor concluye que el diálogo sería la vía para concretar la tarea 
filosófica. Este diálogo es tanto con nuestros contemporáneos como con 
las figuras del pasado. Las condiciones del diálogo son las mismas para 
ambos y no se justifica constreñirnos al diálogo con los presentes.

2.4 Benítez: “Reflexiones en torno a la metodología de la historia de la 
filosofía”11

De nuevo, en este artículo los dos tipos de historiografía preponderan-
tes de los señalados por Rorty serán las reconstrucciones racionales y las 
contextuales. Sin embargo, a diferencia de Rorty, Benítez plantea una 
visión más amplia en dos aspectos: considera como reconstrucciones 
racionales tanto el proyecto analítico de reconstrucción y evaluación de 
los argumentos presentes en los textos del pasado, como todo proyecto 
de reconstrucción que se cobije bajo un principio racional o filosófico de 
selección del material (llamemos a ésta la tesis (LB)):

Mi estrategia es extender el término reconstrucción racional de manera 
que abarque no sólo perspectivas de la filosofía analítica sino cualquier for-
ma de acercarse a la historia de la filosofía que implique un punto de vis-
ta filosófico, el cual puede ir desde una concepción adoptada de lo que es 
filosofía, que opere como guía racional mínima, hasta una teoría amplia y 
propia que pretenda dar cuenta, parcial o totalmente, del pasado filosófi-
co. (Benítez 1988, p. 191)

10 “Hablamos de argumentar entre pensadores de la historia de la filosofía como 
si fueran contemporáneos que dialogaran, pero ciertamente este diálogo y esta 
argumentación tienen sus requisitos de contextuación y de pertinencia” (Beuchot 
1988, p. 210).

11 Para un estudio más detallado del artículo puede verse Rodríguez 2023. Algu-
nas de las ideas presentadas allí se retoman en este apartado.



104 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

En todo caso, desde el punto de vista metodológico, parece haber una 
anterioridad natural de tales criterios de selección de lo “filosófico” (con 
mayúsculas o minúsculas) que pueden ser leídos como guía racional con 
respecto a la reconstrucción histórica. (Benítez 1988, p. 182)

(LB) añade otro problema al propuesto por Tomasini al combinar 
inmanentismo y contextualismo (y con ello violar el principio de divi-
sión del trabajo): el de la anterioridad. ¿Es necesario conocer histórica-
mente el pasado filosófico antes de reconstruirlo racionalmente? ¿Has-
ta qué punto es deseable esta anticipación?, etc. Para Benítez, no es la 
perspectiva histórica, sino la filosófica la que proporciona los criterios 
de selección y ordenamiento racional que permitirán la reconstrucción 
histórica. A diferencia de Rorty, para quien lo histórico es garantía de la 
honestidad filosófica, para Benítez el marco teórico previo a la recons-
trucción debe ser filosófico. A partir de éste, se pasa a la reconstrucción 
histórica cuyo contenido es, precisamente, la filosofía que se busca his-
toriar. Esto supondría que la reconstrucción contextual no puede expli-
car el desarrollo, la continuidad o la discontinuidad de lo filosófico sólo 
por determinaciones externas, sino que existe una lógica interna a su 
desarrollo constituida precisamente por la guía racional y la selección 
teórica provista por el pensamiento filosófico.

La prioridad de lo filosófico no excluye, según Benítez, la recons-
trucción histórica de un proyecto de reconstrucción racional, como pre-
tendía Rorty: 

Al parecer estas dos formas de reconstrucción no son excluyentes sino has-
ta cierto punto complementarias. No podemos hacer historia de la filosofía 
sin tomar en cuenta a los autores y su tiempo, con ignorancia absoluta de 
las condiciones concretas, externas e internas, que dan lugar a su peculiar 
filosofar; pero a la par, no parece posible historiar una época, escuela o 
autor, sin que medie un diálogo de nuestra parte con los muertos, diálogo 
en el que afloran nuestro conocimiento del instrumental metodológico, los 
intereses y preocupaciones que nos son contemporáneos y, en fin, nuestros 
juicios, preferencias y valoraciones. (Benítez 1988, p. 185)

Con John Passmore, pues, Benítez se posiciona frente a este problema 
medular en la historia de la filosofía: “La solución es un saludable tér-
mino medio. Así, la fórmula productiva o valiosa que permite poner en 
contacto a la reconstrucción histórica con la racional, […] consiste en 
que los estudios polémicos son buenos sólo si se fundan en una com-
prensión histórica razonable” (Benítez 1988, p. 188).



105

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

3. Conclusiones

A partir de la reconstrucción anterior es posible identificar dos tesis 
principales que se conjugan de diversas maneras en los autores revisa-
dos. En primer lugar, tenemos la tesis de Skinner (S), misma que Rorty 
ha llamado “el criterio”.12 Esta tesis lleva el peso de la discusión hacia el 
tema de la pertinencia histórica de las reconstrucciones. Si bien la iden-
tifica generalmente con una reconstrucción contextual, la posición de 
Skinner no se refiere a la consideración única de contextos sociales, po-
líticos o económicos, sino a las que pudieran llevar a la reconstrucción 
de la intención de un autor en torno a un contexto mayoritariamente 
lingüístico.

La tesis de Rorty (R) reacciona a varias de las posiciones de Skinner, 
pero suele sintetizarse como aquella que promueve las reconstrucciones 
racionales pese a su anacronismo. Así, (R) supone que existen formas 
de reconstrucción que no se sujetan a “el criterio” y, por lo tanto, son 
anacrónicas, pero que son valiosas debido a que traen a las discusiones 
contemporáneas las tesis y argumentos de los filósofos “muertos”. Éstas 
son las “reconstrucciones racionales”. Ambas tareas son importantes, 
pero deben realizarse por separado (principio de la división del tra- 
bajo).

En la recepción mexicana de esta discusión, (R) se modifica de for-
ma que en la tesis de Tomasini (T) se supone que es necesaria la inte-
racción entre las reconstrucciones contextuales y las racionales para 
escribir buena historia de la filosofía. Aquí surge un problema que no 
se presentaba en Rorty: el problema de la proporción entre ambos tipos 
de reconstrucción.

Por su parte, el texto de Nathan es el que sigue más de cerca la tesis 
(R). Piensa que los textos híbridos (aquellos que combinan reconstruc-
ciones contextuales y racionales) fracasan, sosteniendo el principio de 
separación del trabajo rortiano.

En la tesis (B), Beuchot apunta hacia una perspectiva hermenéuti-
ca que concibe la historia de la filosofía como un diálogo en el que se 
conecta, por un lado, al autor con su época y, por otra, con el presente. 
Esta doble interacción parece muy cercana a la de la tesis (T). Sin em-

12 “La consideración lógica pertinente es que en definiva no puede decirse que 
ningún agente haya pretendido o hecho algo que nunca podría verse en la necesi-
dad de aceptar como una descripción correcta de lo que había pretendido o hecho” 
(Skinner 1969, p. 171).



106 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

bargo, al introducir una perspectiva hermenéutica, (B) acerca la discu-
sión a otras consideraciones que provocarán el surgimiento de la veta 
historiográfica de la hermenéutica analógica en la historia de la filoso-
fía escrita en México. Lo que podemos llamar el “giro hermenéutico” en 
la tesis (B) al reaccionar a la recepción de Rorty seguirá vigente en la 
historiografía filosófica que sostiene a diversas obras de historia de la fi-
losofía de Beuchot. Por ejemplo, en su Historia de la filosofía en el Méxi-
co colonial afirma lo siguiente: “nuestra filosofía de la historiografía se 
convierte en una actividad y una actitud hermenéuticas (labor interpre-
tativa-explicativa). Nuestra filosofía de la historiografía será, pues, en 
adelante, esa parte de la filosofía que recientemente se ha llamado her-
menéutica, aplicada a la historia de la filosofía en el México colonial” 
(Beuchot 1997a, p. 16).

En este texto, su hermenéutica se acerca a la de Ricœur (pp. 16 
y  ss.), como sucede en el texto de Diánoia (Beuchot 1988, p. 207). 
Más adelante, en su Historia de la filosofía medieval (2013), el autor 
desarrolla una interpretación, no ya desde Ricœur, sino desde su propia 
propuesta: la hermenéutica analógica.13 Ésta comienza, según Leyva 
2018 (p. 694), con una reflexión sobre la analogía que culminó con su 
Tratado de hermenéutica analógica (1997b). La hermenéutica analógica 
propone un término medio entre las interpretaciones univocistas, que 
asignan una interpretación rígida a los fenómenos lingüísticos, cultura-
les e históricos, y las equivocistas, que admiten casi cualquier interpre-
tación y que rayan en el relativismo. Beuchot supone que en la historia 
de la filosofía hay autores univocistas, equivocistas y analógicos. Este 
modelo, como se ha pretendido mostrar, tiene una historia que se re-
monta cuando menos a la recepción del artículo de Rorty en la que 
claramente ya se reinterpreta su historiografía a través de los lentes de 
la hermenéutica.

Por su parte, y como ya se mencionó, Benítez presenta también una 
versión semejante a la tesis (T): es necesario combinar la reconstruc-
ción contextual con la reconstrucción racional. Sin embargo, la autora 
introduce dos elementos nuevos: todo proyecto de reconstrucción que 
se cobije bajo un principio racional o filosófico de selección del material 

13 Así, afirma sobre la filosofía de este periodo: “Ésta es una de las grandes lec-
ciones de la filosofía medieval, que fue tan hermenéutica, para la hermenéutica de 
hoy, que se distiende dolorosamente entre la hermenéutica unívoca del positivismo 
y la hermenéutica equívoca del posmodernismo. Hay que llegar a la mediación, hay 
que centrarse en ese terreno intermedio que es el de una hermenéutica analógica, 
mediadora entre las otras dos, que es lo que nuestra filosofía contemporánea está 
necesitando” (Beuchot 2013, p. 132).



107

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

debe considerarse una reconstrucción racional (y no sólo los proyectos 
analíticos) y los estudios polémicos son buenos sólo si se fundan en una 
comprensión histórica razonable. Así, se invierte la posición rortiana 
que suponía que las reconstrucciones contextuales estaban separadas y 
servían de muro de contención para las racionales. Las reconstruccio-
nes racionales proveen el marco de elección para las reconstrucciones 
contextuales necesarias. Además, (LB) considera no sólo la proporción, 
como (T), sino la anterioridad (o no) de lo histórico sobre lo filosófico.

Esta posición que prioriza lo racional y lo filosófico sobre lo contex-
tual es consistente con la metodología historiográfica de Laura Benítez 
en obras posteriores, en las que, por ejemplo, sostiene lo siguiente:

En cuanto a la metodología, éste pretende ser un trabajo de historia de 
la filosofía, que ponga énfasis en la parte filosófica, cuya reconstrucción y 
análisis ni puedo ni quiero considerar “puros” en vista de dos hechos ob-
vios: 1) los tres siglos que me separan de Descartes y, 2) que, aunque me 
encuentro en constante diálogo con este autor desde hace al menos seis 
años, mi diálogo es unilateral, pues es llevado necesariamente a los intere-
ses, enfoques y problemas del siglo xx. Sin embargo, a pesar de que estas 
limitaciones parecen tener consecuencias puramente negativas, si se ob-
servan con cuidado muestran, no otra cosa, que el cuadro de posibilidades 
reales que se ofrece a quien se empeña en mantener un diálogo vivo con 
los muertos, a saber, la necesaria selección de los problemas desde nuestro 
tiempo y, obviamente, la consecuente actualización de esos problemas en 
nuestros propios términos y su tratamiento con nuestras herramientas me-
todológicas. (Benítez 1993, pp. 6–7)

A partir de todo lo anterior, se abren diversas perspectivas para el es-
tudio del desarrollo de la discusión que presento en este trabajo. Éstas  
suponen la intervención de las y los historiadores de la filosofía en Mé-
xico en una serie de discusiones y posiciones (las distintas tesis exa-
minadas en este artículo) que se producen a partir de la recepción del 
texto de Rorty y cuya discusión permanece activa hasta la actualidad. 
Un seguimiento de la aplicación de la hermenéutica analógica a diver-
sos textos de historia de la filosofía realizada por discípulas y discípulos 
de Beuchot, por ejemplo, o de la metodología desarrollada por Laura 
Benítez en los estudios sobre Descartes y el cartesianismo en la última 
fase del siglo xx y principios del xxi exceden los límites de este trabajo, 
pero podrían ser vías de investigación futuras.



108 Teresa Rodríguez 

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

Referencias bibliográficas

Benítez, Laura, 1993, El mundo en René Descartes, unam-Instituto de Investiga-
ciones Filosóficas, Ciudad de México.

Benítez, Laura, 1988, “Reflexiones en torno a la metodología de la historia 
de la filosofía”, Diánoia, vol. 34, no. 34, pp. 181–194. <https://doi.org/ 
10.22201/iifs.18704913e.1988.34.674>

Beuchot, Mauricio, 2013, Historia de la filosofía medieval, Fondo de Cultura 
Económica, Ciudad de México.

Beuchot, Mauricio, 1997a, Historia de la filosofía en el México colonial, Herder, 
Barcelona.

Beuchot, Mauricio, 1997b,  Tratado de hermenéutica analógica, unam-Facultad 
de Filosofía y Letras, Ciudad de México. 

Beuchot, Mauricio, 1988, “Filosofía e historia de la filosofía”, Diánoia, vol. 34, 
no. 34, pp. 206–213. <https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.677>

Hansberg, Olbeth, 1995, “La filosofía en México”, INTI: Revista de Literatura 
Hispánica, no. 42, pp. 171–176.

Lariguet, Guillermo, 2016, “La investigación filosófica: ¿Análisis conceptual 
versus análisis histórico?”, Praxis Filosófica, no. 42, pp. 219–244. <https://
doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i42.3174>

Leyva, Gustavo, 2018, La filosofía en México en el siglo xx, Fondo de Cultura 
Económica/Secretaría de Cultura, Ciudad de México.

Mandelbaum, Maurice, 1965, “The History of Ideas, Intellectual History, and 
the History of Philosophy”, History and Theory, vol. 5, no. 5, pp. 33–66. 
<https://doi.org/10.2307/2504118>

Manzo, Silvia y Vera Waksman, 2016, “Introducción”, en Silvia Manzo y Vera 
Waksman (comps.), ¿Por qué seguir contando historias de la filosofía?, Pro-
meteo, Buenos Aires. 

Nathan, Elia, 1988, “Relevancia de la historia de la filosofía para la filo-
sofía”, Diánoia, vol. 34, no. 34, pp. 201–206. <https://doi.org/10.22201/
iifs.18704913e.1988.34.676>

Normore, Calvin, 2016, “The Methodology of the History of Philosophy”, en 
Herman Cappelen, Tamar Szabó Gendler y John Hawthorne, The Oxford 
Handbook of Philosophical Methodology, Oxford University Press, Oxford, 
pp. 27–48.

Rodríguez, Teresa, 2023, “Laura Benítez: reflexiones metodológicas de una his-
toriadora de la filosofía”, en 50 años de docencia e investigación. Homenaje 
a Laura Benítez, unam-Instituto de Investigaciones Filosóficas, Ciudad de 
México.

Rodríguez, Teresa y Ernesto Priani (comps.), 2021, ¿Metodología o metodologías 
para la historia de la filosofía?, Bonilla Editores, Ciudad de México.

Rorty, Richard, 1984, “The Historiography of Philosophy: Four Genres”, Rich-
ard Rorty, J.B. Schneewind y Quentin Skinner, Philosophy in History: Essays 
on the Historiography of Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge, 
pp. 49–76.

https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.674
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.674
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.677
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i42.3174
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i42.3174
https://doi.org/10.2307/2504118
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.676
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1988.34.676


109

Diánoia, vol. 68, no. 90 (mayo–octubre de 2023) ● e-ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2023.90.1980

hacia una historia de la historiografía filosófica mexicana

Santinello, Giovanni, C.W.T. Blackwell y Philip Weller (comps.), 1993, Models 
of the History of Philosophy. From its Origins in the Renaissance to the “Histo-
ria Philosophica”, Springer, Dordrecht.

Skinner, Quentin, 1969, “Meaning and Understanding in the History of Ideas”, 
History and Theory, vol. 8, no. 1, pp. 3–53. [Hay versión en castellano: “Sig-
nificado y comprensión en la historia de las ideas”, trad. H. Pons, Prismas. 
Revista de Historia Intelectual, no. 4, 2000, pp. 149–191.]

Tomasini, Alejandro, 1988, “Historia de la filosofía: ¿para qué?”, Diánoia, 
vol. 34, no. 34, pp. 194-201.

Recibido el 25 de febrero de 2022; revisado el 31 de marzo de 2023; aceptado el 
10 de abril de 2023.


