
141reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp. 141–145 ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1898

presentar tradiciones del pensamiento político constitucional (la elitista y ple-
beya), las experiencias históricas de la República romana, la Florencia renacen-
tista, la Revolución francesa y los movimientos obreros del siglo xx, así como 
enfoques contemporáneos. Además, se presentan ideas que pueden ser muy 
útiles para el diseño de políticas anticorrupción que promuevan la democrati-
zación de nuestras sociedades. En conclusión, el libro La corrupción sistémica 
me parece un texto imprescindible para el análisis crítico de la corrupción, para 
entender la crisis de la democracia liberal de nuestra época y para impulsar la 
democratización de nuestras sociedades.

refereNcias bibliográficas

Ariely, Dan, 2012, The (Honest) Truth About Dishonesty, Harper Collins Publish-
ers, Nueva York. 

Rose-Ackerman Susan y Bonnie J. Palifka, 2016, Corruption and Government. 
Causes, Consequences, and Reform, Cambridge University Press, Nueva 

York.
Tirado Sánchez, Arantxa, 2021, El lawfare. Golpes de Estado en nombre de la ley, 

Ediciones Akal, Madrid.
Vergara, Camila, 2020a, Systemic Corruption. Constitutional Ideas for an An-

ti-Oligarchic Republic, Princeton University Press, Princeton/Oxford. Vergara, 
Camila, 2020b, República plebeya. Guía práctica para la construcción 

del poder popular, Sangría, Santiago de Chile.

Josafat i. HerNáNdeZ cerVaNtes 
Universidad Nacional Autónoma de México 

Centro de Ciencias de la Complejidad 
josafativan.hernandez@gmail.com

Carlos Sánchez, Emilio Uranga’s Analysis of Mexican Being. A Translation 
and Critical Introduction, Bloomsbury Academic, Londres/Nueva York, 
2021, 232 pp.

El libro más reciente de Carlos Sánchez es la puerta de entrada de Emilio Uran-
ga a la filosofía anglosajona y, por lo mismo, a la filosofía mundial, porque, nos 
guste o no, el inglés se ha convertido en lo más cercano que hay a una lengua 
franca de la filosofía en el siglo xxi.

Emilio Uranga’s Analysis of Mexican Being es un indicio, acaso el más con-
tundente, de que la historia de la filosofía en México se ha convertido en una 
disciplina bilingüe y binacional. La cantidad y la calidad de los estudios sobre 
filosofía mexicana que se hacen en los Estados Unidos ha crecido de manera 
impactante en la última década y, seguramente, esta tendencia seguirá en au-
mento en los próximos años. Quienes nos dedicamos en México a este campo 



142 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1898

de estudio no podemos sino congratularnos por esta nueva realidad. A decir 
verdad, se había tardado, si la comparamos con otras ramas de la historia de 
México, como la historia social o política. La próxima publicación del Jour-
nal of Mexican Philosophy, editado por el propio Carlos Sánchez y por Robert 
Sánchez, le dará un impulso todavía mayor al campo, impulso que había co-
menzado antes con la Newsletter on Hispanic/Latino Issues in Philosophy de la 
American Philosophical Association y el Journal of Inter-American Philosophy.

No se puede perder de vista que el interés por la historia de la filosofía 
en México desde los Estados Unidos no está desconectado de un renacimiento 
de dicho interés también en México. Después de un lapso en el que fueron 
pocos quienes se ocuparon del tema, desde hace varios años se observa un 
crecimiento considerable en las publicaciones especializadas sobre la historia 
de la filosofía mexicana. No es éste el sitio para hacer una lista de todas esas 
investigaciones, pero podemos decir con confianza que la cantidad y calidad 
de esos estudios supera todo lo que se había hecho antes. Un ejemplo de esta 
tendencia son los estudios sobre Uranga que han aparecido recientemente. 
Destaco el libro editado por Adolfo Castañón, Emilio Uranga. Años de Alemania 
(1952–1956), que incluye el diario que escribió Uranga durante su residencia 
en Alemania, su correspondencia con Luis Villoro y Alfonso Reyes, así como 
otros textos inéditos de ese periodo. Este libro, de más de 700 páginas, es 
un sumario de la investigación crítica más avanzada sobre el pensamiento de 
Uranga. Pero no sólo eso; quizá sea la obra más importante de este tipo que 
se ha publicado en años recientes sobre cualquier filósofo mexicano. Por lo 
anterior, podemos confiar en que la sintonía entre las comunidades filosóficas 
de México y los Estados Unidos anuncia un boom en el campo de la historia de 
la filosofía en México.

Aunque desde hace décadas figuras como Patrick Romanell (The Making 
of the Mexican Mind, 1952), Henry Schmidt (The Roots of Lo Mexicano, 1978), 
John Haddox (Vasconcelos of Mexico. Philosopher and Prophet, 1967), Ofelia 
Schute (Cultural Identity and Social Liberation in Latin American Thought, 
1993) y James Maffie (Aztec Philosophy, 2014) nos habían ofrecido estudios 
de alta calidad sobre la filosofía mexicana, podríamos decir que sus trabajos 
habían sido el resultado de admirables esfuerzos solitarios. Hoy en cambio 
existe un grupo consolidado de especialistas que produce investigaciones de 
frontera en todos los campos de la disciplina, desde la filosofía prehispánica 
hasta la más reciente. Dentro de esta pléyade, destaca Carlos Sánchez tanto por 
la extensión como por la profundidad de su obra. Sánchez ha llegado a Uranga 
después de un largo recorrido. En 2012 publicó The Suspension of Seriousness. 
On the Phenomenology of Jorge Portilla. En 2016 Contingency and Commitment. 
Mexican Existentialism and the Place of Philosophy. En 2017, junto con Robert 
Sánchez, Mexican Philosophy in the 20th Century. Essential Readings. Y en 2020, 
junto con Francisco Gallegos, The Disintegration of Community. On Jorge Porti-
lla’s Social and Political Philosophy.

La introducción de Sánchez a Emilio Uranga’s Analysis of Mexican Being es 
tan importante como la traducción misma. La mayoría de los estudios sobre 



143reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1898

Uranga se han escrito para el público mexicano. En cambio, Sánchez escribe 
para un público internacional. Además, para un público que sabe poco o nada 
sobre filosofía mexicana. Para remediar esta situación, Sánchez le brinda al 
lector los datos más importantes del contexto de la filosofía mexicana de la 
primera mitad del siglo xx. Asimismo, presenta a Uranga de tal manera que 
pueda resultar de interés incluso para alguien que apenas tenga una idea vaga 
de la filosofía mexicana de aquel periodo. Sin la introducción de Sánchez, el 
libro de Uranga no sería comprensible para la enorme mayoría de los lectores 
extranjeros. Incluso los lectores mexicanos del Análisis del ser del mexicano re-
quieren conocer el contexto en el que se concibieron sus ideas, pues de otra 
manera resulta una obra difícil de entender. Y tanto los lectores nacionales 
como los extranjeros necesitan también contar con una introducción filosófica 
que desgrane los temas, los razonamientos y los conceptos centrales del libro. 
En mi reedición del Análisis del ser del mexicano que apareció en 2013 yo realicé 
esa tarea, pero ahora veo que mi introducción se ha quedado corta frente a los 
nuevos desarrollos y que mi selección de textos de Uranga sobre la filosofía de 
lo mexicano resultó incompleta. Es un hecho que cada vez entendemos mejor 
a Uranga y que eso se nota en los estudios más recientes. Por ejemplo, pronto 
contaremos con un libro de largo aliento de José Manuel Cuéllar en el que nos 
mostrará, con sumo detalle, la manera en la que el Análisis del ser del mexicano 
se fue construyendo a partir de 1948. En la esperada obra de Cuéllar también 
se destacarán otras influencias filosóficas de Uranga que, hasta el momento, no 
han sido suficientemente subrayadas.

El lenguaje teórico de Uranga en Análisis del ser del mexicano siempre tuvo 
mala fama. Osvaldo Díaz Ruanova acusó a Uranga de complicar su discur-
so con una terminología oscura cuando pudo haber dicho lo mismo con un 
lenguaje más claro. Tal sería la razón, aduce Díaz Ruanova, de que el libro 
no tuviera una mejor recepción entre un público más amplio. La acusación 
de Díaz Ruanova es injusta. Sin esa terminología, Uranga no hubiera podido 
formular las tesis de su ontología de lo mexicano. Por desgracia, dentro de la 
comunidad filosófica, e incluso de la más preparada, el lenguaje teórico de 
Uranga tampoco fue bien recibido. Para algunos, se trataba de una jerigonza 
que lo que ocultaba era, como alguna vez dijera Alejandro Rossi, “un grotesco 
enredo”. Ahora sabemos que los conceptos centrales de la ontología de Uran-
ga no sólo son sólidos y tienen raíces hondas en las corrientes filosóficas de 
las que surgen, como la fenomenología alemana y el existencialismo francés, 
sino que, por lo menos algunas de ellas, como las de “zozobra” o “nepantla”, 
son aportaciones originales de Uranga a la filosofía mundial. Estos conceptos 
no sólo nos ayudan a entender el ser del mexicano, sino el ser humano en 
cualquier tiempo y momento. Además, son categorías que Uranga supo extraer 
de las dimensiones más profundas del pensamiento mexicano. La historia pone 
las cosas en su sitio. Ya nadie piensa que la filosofía de lo mexicano sea “un 
grotesco enredo”. Por si hiciera falta recordar la importancia de la filosofía de 
Uranga, podemos decir que es una irrupción en la historia de la filosofía occi-
dental, entendida como una tradición greco-europea. Uranga entra sin pedir 



144 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1898

permiso al sanctasanctórum de esa tradición milenaria, la ontología, y una 
vez ahí dentro pone todo al revés. No hay nada equivalente en la filosofía 
mexicana ni en la filosofía latinoamericana ni en la filosofía americana entera, 
con la excepción de William James, quien también tomó por asalto la filosofía 
europea con su crítica a la definición tradicional de verdad y fundó una nueva 
tradición de pensamiento. Desde el balcón del siglo xxi, Uranga se nos mues-
tra como uno de los filósofos más originales de todo el siglo xx. Tiene razón 
Sánchez cuando dice que, si bien la noción de accidentalidad es la noción más 
básica, más operativa de la ontología de Uranga, las de zozobra y nepantla son, 
acaso, sus contribuciones más importantes a la filosofía global. Por eso mismo, 
me parece que fue un acierto que Sánchez no intentara traducirlas al inglés y 
las dejara en su expresión original, en idioma español. Cualquier traducción 
hubiera distorsionado los conceptos. Y, por esa misma razón, tengo mis dudas 
sobre la traducción que ofrece Sánchez de la “corazonada” uranguiana como 
intimation. Yo me hubiera decantado por la más convencional hunch o, quizá, 
por no traducirla y dejarla en español, porque incluso en esa lengua la palabra 
“corazonada” tiene una riqueza de significaciones que ha sido aprovechada por 
otros filósofos hispanoparlantes, como Juan David García Bacca.

La prosa de Uranga es inconfundible. Se trata de uno de los grandes esti-
listas de la filosofía mexicana del siglo pasado. En momentos, su escritura es 
ágil, afilada, abundante en destellos aforísticos. En otras ocasiones, se torna 
densa, no sólo por sus giros conceptistas y sus peculiares neologismos, sino por 
la complejidad misma de los temas de los que se ocupa. Pues bien, yo diría que 
Sánchez acabó con el mito de la ininteligibilidad de la filosofía de Uranga, ya 
que ¡se lo lee con sorpresiva facilidad en inglés! Esto es un mérito del traductor, 
por supuesto. No está de más recordar que no se traduce del español al inglés. 
Eso es una abstracción o, cuando mucho, eso es lo que hacen las máquinas 
traductoras. Lo que normalmente sucede es que se traduce de un español o 
un inglés. En este caso, el Análisis del ser del mexicano se tradujo del español 
de Emilio Uranga al inglés de Carlos Sánchez. La coincidencia entre estos dos 
idiolectos ha resultado muy afortunada. Cuando Uranga habla por la voz de 
Sánchez, su mensaje adquiere una insólita transparencia.

Nunca olvidaré que la primera vez que leí el Análisis del ser del mexicano 
quedé impactado por el espejo de obsidiana que Uranga nos plantaba en sus 
páginas, un espejo de piedra negra en el que los mexicanos podíamos ver nues-
tro reflejo más profundo. Desde entonces he releído el libro incontables veces y 
cada una de ellas me resulta distinta. Ahora, cuando lo leo en inglés, la sensa-
ción de extrañeza es difícil de explicar. Quizá es una cuestión de costumbre. Lo 
más importante, sin embargo, es que al leerlo en ese idioma puedo constatar 
que el camino de autodescubrimiento que nos ofreció Uranga no sólo estaba 
pensado para los mexicanos, sino para todos los seres humanos. Uranga quería 
que todos los humanos encontraran en la accidentalidad del mexicano su pro-
pia accidentalidad soterrada y que aprendieran a adoptarla para llevar así una 
existencia más auténtica. El espejo de obsidiana uranguiano tiene la magia de 
poder reflejar el rostro oculto de cualquier ser humano. Recuerdo que cuando 



145reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp. 145–152 ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1936

impartí en Jerusalén un curso sobre el Laberinto de la soledad, quedé asombra-
do de que mis alumnos, tanto israelíes como palestinos, me aseguraran que se 
reconocían en el mexicano descrito por el poeta. Ahora que la obra de Uranga 
está en inglés, estoy seguro de que los lectores de cualquier parte del mundo 
descubrirán en ella facetas de sí mismos que no conocían.

Carlos Sánchez es, sin duda, uno de los principales impulsores de una 
Mexican Philosophy en gestación no sólo por sus estudios sobre la historia de la 
filosofía mexicana, sino por sus reflexiones filosóficas sobre fenómenos actuales 
como la violencia del narcotráfico que afecta por igual a nuestra comunidad en 
ambos lados de la frontera. Su traducción del Análisis del ser del mexicano es 
un paso más en la construcción de ese nuevo camino para la filosofía contem-
poránea.

Guillermo Hurtado 
Instituto de Investigaciones Filosóficas

Universidad Nacional Autónoma de México
gmhp@unam.mx

Rodolfo Vázquez, No echar de menos a Dios. Itinerario de un 
agnóstico, Trotta, Madrid, 2021, 182 pp.

Hay por lo menos dos versiones de la historia del ateísmo. Una de ellas nos di-
ría que el ateísmo es tan antiguo como el teísmo mismo. Nos diría, por ejemplo, 
que ya en el siglo iV a.e.c. Teodoro de Cirene negó la existencia de los dioses en 
su libro Sobre los dioses. También nos diría que Epicuro argumentaba en 
contra de la existencia de los dioses; que, como consecuencia de su 
materialismo, sostenía que los dioses no existían, y afirmaba que, incluso si 
existieran, segura-mente no se ocupaban de los asuntos humanos. Además, 
fue el primer filósofo en formular el llamado “problema del mal” como un 
argumento para probar la no existencia de dios(es). Según este argumento, 
la afirmación de que existe un dios bueno y omnipotente no es compatible 
con la afirmación de que el mal existe. Contrario a lo que después 
argumentarían los filósofos cristianos en sus teodiceas, en el sentido de que, 
si hay un dios bueno y omnipotente, entonces el mal no existe —lo cual 
siempre ha resultado contraintuitivo—, Epicuro ar-gumentaba que más bien 
debíamos desechar la afirmación de que dios existe. Esta historia podría luego 
seguir a los pensadores que a lo largo de la historia y hasta nuestros días han 
negado la existencia de dios(es).

La segunda versión nos diría que el origen del ateísmo depende de la apa-
rición de un sistema de creencias formado en torno al término “ateísmo”, algo 
que sólo sucede hacia fines del siglo xViii con filósofos materialistas como el 
barón de Holbach, el gran promotor de las ideas ateas durante la Ilustración. 
De hecho, el ateísmo como teoría sería, desde este punto de vista, 
resultado de la filosofía ilustrada que en una de sus vertientes buscaba la 
abolición de la religión a través del uso de la razón; según esto, la religión se 
basa en premisas 




