
133reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp. 133–141 ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

p. 224). Esta posición, aun cuando no sea especialmente intransigente, tendrá 
una suerte de Kehre (p. 228) en la reflexión kantiana del derecho cosmopolita. 
Para Kant no hay pueblos superiores. Otra cosa es que el desarrollo cosmopo-
lita, articulado por principios del libre comercio, no siga siempre un desarrollo 
lineal ni logre tampoco una homogeneización horizontal satisfactoria.

Abundando en la noción de “cosmopolitismo”, el trabajo que cierra el volu-
men muestra algunas “sombras” que encontramos en el estatus racional del de-
recho cosmopolita. La pretensión de una paz duradera entre los pueblos, que es 
el fin del derecho cosmopolita, no es un “aditamento filantrópico” (p. 251). Se 
trata, antes bien, del “fin final” del propio derecho. Sin embargo, existe un 
obs-táculo, y es que las relaciones comerciales demandan la obligación de 
permitir el contacto, pero no de garantizar la estancia. El cosmopolitismo no 
puede con-fundirse con la universalización de un Gastrecht. Por lo mismo, la 
conformación de una comunidad política no estará animada por la comunidad 
de un reino de los fines, cuya trascendencia metafísica está fuera de lugar. El 
poder no es una entidad nouménica que no reconoce límites fácticos; algo 
parecido a la comuni-dad trascendental-comunicativa de corte habermasiano. 
El poder se constituye desde un principio, no de igualación, sino de jerarquía, 
como una igualdad de sometimiento en la que todos renuncian a sus fines 
particulares. Como si los individuos se separaran, precisamente en su 
posición de súbditos, de sus pro-pios intereses. Esta separación, la distancia 
que necesita también esta posición reflexiva, va de la mano de la noción de 
representación, que Kant juzga con acierto como conditio sine qua non de 
toda forma de poder no despótica. Sólo hay poder donde hay una relación 
vertical entre soberano y súbditos, siendo esta relación-distancia, que la 
autora califica de “sujeción metafísica”, la base de la igualdad jurídica, que sería 
su “vástago lógico” (pp. 258–259).

En fin, esta obra es una aportación interesante al horizonte, apenas elabo-
rado en el corpus teórico en español, de las relaciones entre la antropología y 
la política, y entre la antropología y la crítica en la obra de Kant.

Jesús goNZáleZ fisac 
Universidad de Cádiz 

jesus.gonzalez@uca.es

Camila Vergara, Systemic Corruption. Constitutional Ideas for an Anti- 
Oligarchic Republic, Princeton University Press, Princeton/Oxford, 
2020, 312 pp.

En la actualidad se habla de una crisis de la democracia liberal en la India, 
Chile, Reino Unido, Estados Unidos y muchos otros países debido a la represión 
con que se responde a los movimientos sociales, al auge global de la extrema 
derecha y a la llegada al poder ejecutivo de personas como Donald Trump 
(2017) y Jair Bolsonaro (2019). El asalto al Capitolio en Washington D.C. en 



134 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

enero de 2021 fue visto como una clara señal de que la democracia liberal está 
en crisis. De acuerdo con la politóloga e historiadora chilena de la Universidad 
de Columbia, Camila Vergara, la idea de que la democracia se encuentra en 
crisis está muy extendida “no sólo en Estados Unidos, sino en todo el mundo” 
(Vergara 2020a, p. 1).1

La crisis de la democracia liberal ocurre en medio de una desigualdad so-
cial extrema en la que, en el caso de los Estados Unidos, “[…] el 1% más rico 
posee actualmente el 40% de la riqueza del país, más que el 90% de abajo en su 
conjunto.” (Vergara 2020a, pp. 4–5). La desigualdad extrema ha generado har-
tazgo entre los ciudadanos, quienes buscan soluciones. En este contexto, el ob-
jetivo del libro de Vergara es contribuir a expandir las herramientas analíticas 
para entender mejor los sistemas políticos que han generado esta desigualdad 
extrema, el hartazgo ciudadano, la pérdida de confianza en las instituciones y 
la consecuente crisis de la democracia liberal. Y aquí entender la corrupción es 
clave. En este sentido, la autora formula la principal tesis de su trabajo: “Teo-
rizo la crisis de la democracia desde un punto de vista estructural y argumento 
que los gobiernos representativos liberales sufren de corrupción sistémica, una 
forma de decadencia política que se manifiesta como una oligarquización del 
poder en la sociedad” (Vergara 2020a, p. 2).

Para aclarar qué es lo que la autora entiende por “corrupción sistémica”, 
conviene apuntar su diferencia respecto a un enfoque con el cual discute y 
plantea distanciamientos: el enfoque de las “manzanas podridas”, defendido 
por autores de la economía del comportamiento (Behavioral Economics) como 
Ariely 2012. En ese enfoque, la corrupción se entiende como un conjunto de 
prácticas deshonestas (como hacer trampa) que se contagian por imitación de 
individuos deshonestos a individuos honestos, infectando y “echando a perder” 
organizaciones enteras. En términos de los sistemas complejos, se trata de una 
“causalidad de abajo hacia arriba”, en la que son los individuos corruptos (las 
partes) los que terminan por generar dinámicas corruptas en el nivel organiza-
cional (el todo). La causalidad va de las partes hacia el todo, en la que son las 
interacciones individuales las que tienen la primacía analítica y explicativa, con 
lo que reproducen un individualismo metodológico. Ante este enfoque indivi-
dualista, Vergara 20201 (p. 2) nos dice que: “debemos contemplar la posibili-
dad de que, si un árbol produce sistemáticamente ‘manzanas podridas’, puede 
ser que el ‘árbol esté podrido’. La corrupción sistémica se refiere al funciona-
miento interno del sistema en su conjunto, independientemente de quién ocu-
pe los puestos de poder.” Así, podemos ver que la autora hace énfasis en otra 
causalidad, una que va del todo a las partes. Del árbol podrido (el sistema) a 
la producción sistemática de manzanas podridas. Aquí el énfasis del análisis de 
la corrupción sistémica se pone en analizar los rasgos estructurales que llevan a 
un funcionamiento interno del sistema como un todo, independientemente de 
las personas individuales que ocupan los cargos. Se trata, por lo tanto, de dar 
prioridad a las estructuras sociales que producen prácticas sociales corruptas. 

1 Todas las traducciones de las citas son mías.



135reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

Este tránsito de la estructura al agente abre la posibilidad de que individuos 
honestos, una vez que ocupan un lugar en estas estructuras, terminen por re-
producir comportamientos corruptos.

Un rasgo crucial de estas estructuras sociales que producen corrupción es 
la desigualdad que contribuye a reproducir una oligarquización del poder:

Cuando la riqueza social que se crea colectivamente la acumula de forma 
consistente y creciente una pequeña minoría en contra de los intereses ma-
teriales de la mayoría, entonces significa que las reglas del juego y la forma 
en que se usan y abusan benefician a unos pocos poderosos en lugar de a 
la mayoría. Esta tendencia a la oligarquización del poder en un contexto 
de respeto general por el estado de derecho independientemente de quién 
controle el gobierno, es lo que concibo como corrupción sistémica en la 
democracia representativa. (Vergara 2020a, pp. 2–3) 

Así, la autora define el carácter corrupto del sistema con una idea clave: 
las reglas del juego que le dan dinamismo. Es decir, lo corrupto de los sistemas 
democráticos está en que las reglas (legales e implícitas) con las cuales funcio-
nan están hechas para beneficiar a unos pocos en vez de a las mayorías, con lo 
que se perpetúa la desigualdad y el privilegio de los pocos y el estancamiento 
o caída en el bienestar social de los muchos. Y todo esto sin importar la per-
sona o partido que gobierne. Así, la crisis de la democracia se explica por un 
crecimiento excesivo del poder oligárquico. Este argumento se desarrolla en la 
primera parte del libro, compuesta por tres capítulos.

En el primer capítulo se expone la noción de corrupción como decadencia. 
Para ello se cuestionan las perspectivas individualistas, positivistas y legalistas 
de la corrupción. Se sostiene que la corrupción no puede reducirse a meros 
actos individuales que violentan la ley, sino que puede involucrar actos perfec-
tamente legales, como el lobby. Después se analiza la corrupción en la Antigüe-
dad. De los griegos se expone la noción de phthora (φθορά), de donde viene la 
noción de corrupción (Vergara 2020a, p. 15), pero se interpreta esta noción a la 
luz de lo que hoy llamaríamos las leyes de la entropía, según las cuales hay un 
proceso gradual e inevitable de descomposición y caos tanto en la naturaleza 
como en la sociedad. En ese sentido, la corrupción para los griegos sería algo 
inevitable y endémico en todas las formas de gobierno. En el nivel social impli-
caría un alejamiento de las sociedades de la virtud. Para tratar de contrarrestar 
este proceso, se pueden crear leyes que promuevan la virtud en los ciudadanos 
en la forma de hábitos. Pero, según los griegos, sin leyes los ciudadanos y go-
bernantes terminarían siendo corruptos.

A su vez, las leyes, según nos recuerda la autora, siempre han estado suje-
tas a la correlación de fuerzas entre los diferentes sectores sociales. Para ilustrar 
esto se apela al caso de la República romana, en el que se muestran las dife-
rentes fuentes de autoridad que a menudo entraban en conflicto. En el Senado, 
los magistrados y el Consejo Plebeyo representaban a los pocos (patricios), al 
único (el rey) y a los muchos (los plebeyos), respectivamente. En esta época, 



136 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

el Consejo Plebeyo tenía capacidad de veto y podía detener leyes oligárquicas 
que iban en contra de los intereses del pueblo (Vergara 2020b, p. 25), lo que 
generaba tensiones con las élites. Sin embargo, al final la decadencia de la Re-
pública romana está marcada por la corrupción del Senado, el dominio de las 
oligarquías y la cooptación de las élites del Tribuno Plebeyo.

Maquiavelo, nos recuerda Vergara 2020a (p. 27), estudió tanto a los grie-
gos como a la República romana para extraer lecciones sobre cómo gobernar. Lo 
que encontró es que la forma, la materia y los métodos no son intrínsecamente 
virtuosos. En todo caso, se tenían que fomentar buenas leyes que generaran 
buenos ciudadanos. Pero Maquiavelo vio en las élites una amenaza a la Repú-
blica, pues podrían usar su poder para hacer leyes a modo para enriquecerse. 
Por esta razón, el florentino ya veía la necesidad de frenar el exceso de poder 
de los pocos porque podría generar una decadencia política. El capítulo termi-
na con el análisis de la relación entre la desigualdad y la corrupción, y destaca 
que las sociedades más corruptas son las más desiguales y las que tienen menos 
derechos sociales para la mayoría. Por lo tanto, es necesario volver a pensar en 
formas nuevas de medir la corrupción que superen las visiones individualistas e 
integren la desigualdad y el acceso a los derechos sociales como variables para 
determinar el nivel de corrupción de una sociedad (Vergara 2020a, p. 39). Una 
sociedad más desigual indica que hay más corrupción.

En el segundo capítulo se expone la tradición de pensamiento elitista, la 
cual afirma que la toma final de decisiones políticas la deben hacer los pocos. En 
el capítulo se revisa el pensamiento político de Polibio, Cicerón, Montesquieu y 
Philip Pettit, entre otros. Una preocupación central de esta tradición es el temor 
por los supuestos excesos democráticos e igualitarios. Estos “excesos” podrían 
llevar a que los ciudadanos le pierdan el respeto a la ley y, una vez que ocurre 
esto, se piensa que la corrupción se podría generalizar y provocar una decaden-
cia política. Por esta razón, Montesquieu diseñó un sistema de contrapesos en 
el que todos se vigilaban entre sí. Pero se trata de una República mixta elitista 
(Vergara 2020a, pp. 65–75) porque, al final, a los muchos, a los plebeyos, se los 
excluye de la toma final de decisiones. Montesquieu influyó en los estadouni-
denses que más tarde armarían todo un conjunto institucional para proteger la 
propiedad privada de los ricos de cualquier eventual reclamo de redistribución 
de los muchos (Vergara 2020a, p. 86). Por último, con Philip Pettit se presenta 
la forma más reciente de pensamiento elitista, según la cual los muchos votan 
para elegir a un representante, pero hasta ahí llegaría la participación de los 
plebeyos. Más bien, quienes gobernarían serían los pocos legitimados por el 
sistema de representación (Vergara 2020a, pp. 93–101) en un ambiente en 
el que, además, hay una ceguera respecto a la corrupción sistémica que emana 
desde las élites.

En el capítulo tercero se aborda el constitucionalismo materialista. Se dis-
cute cómo se forman las leyes y se muestra cómo se da por sentada una pers-
pectiva materialista que viene de la tradición de Maquiavelo y que también 
retoma elementos de autores críticos como Karl Marx y Evgeny Pashukanis. Sin 
embargo, la interpretación materialista de Vergara 2020a (p. 118) se aleja de 



137reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

una interpretación economicista y dogmática del marxismo donde se concibe a 
las leyes y al Estado como meros instrumentos de opresión de clase. Puede ha-
ber leyes proletarias que sirvan para impulsar la emancipación. En este sentido, 
no todo orden constitucional sería opresor, pues puede haber órdenes constitu-
cionales emanados desde el poder plebeyo. En este capítulo se esbozan además 
algunas líneas de pensamiento constitucional plebeyo (tanto de Maquiavelo, 
Condorcet y Luxemburgo) que se van a tratar en la segunda parte del libro, en 
los siguientes cuatro capítulos.

En el cuarto capítulo se exponen las ideas constitucionales de Maquiavelo. 
A lo largo del capítulo se hace énfasis en cómo este pensador, si bien no es un 
teórico de la democracia ni tampoco alguien que favorezca la monarquía, sí se 
interesa en garantizar la libertad igualitaria de los ciudadanos. Y, en este sen-
tido, siguiendo la tradición clásica abordó la corrupción como una decadencia 
política que, en el caso de la República romana, condujo al caos. Con este caso 
en mente, Maquiavelo pensó que en Florencia el garante de la libertad debía 
ser el pueblo constituido como un poder autónomo, que además debía tener las 
herramientas (e incluso las armas) para limitar el poder excesivo de las élites 
(Vergara 2020a, pp. 131–135). Para Maquiavelo, era crucial acotar el poder de 
las élites, y esto tenía que hacerse por medio de la instauración de un poder 
popular que vigilara a las élites para evitar el crecimiento de su corrupción. 
Uno de los temas en relación con esto era que las élites tenían que sentir miedo 
a los castigos que podrían venir del poder plebeyo y, para ello, se requiere de 
vigilancia, instituciones y castigos periódicos. Por esta razón, Maquiavelo es un 
referente de la tradición constitucionalista plebeya, no un elitista. El pueblo en 
Maquiavelo no es sólo una fuente que le otorga legitimidad a los gobernantes. 
Tiene un papel más activo en la República.

En el capítulo quinto se expone el pensamiento político del marqués de 
Condorcet, quien fue un aristócrata percibido como un “traidor de clase” por-
que se unió a la Revolución francesa desde sus inicios. Esto hizo que tanto 
jacobinos como girondinos lo vieran con desconfianza y que al final su pensa-
miento político democratizador quedara marginado. Lo que Vergara recupera 
de Condorcet es su propuesta de enfrentar la corrupción sistémica por medio 
de la organización de una protesta popular permanente que le imponga límites 
a las élites. Esto se lograría mediante la constitucionalización del espíritu re-
volucionario (Vergara 2020a, pp. 153–159). Así, Condorcet concibe asambleas 
locales con poderes constitutivos y con una serie de elementos organizativos 
para evitar su burocratización. En particular, destaca su carácter rotativo, la 
periodicidad de las reuniones y la necesidad de desarrollar un aprendizaje co-
lectivo. Estas ideas de Condorcet se retoman en el noveno capítulo, cuando se 
desarrolla la idea del pueblo como red.

En el capítulo sexto se expone la postura democrática de Rosa Luxemburgo 
vista desde un constitucionalismo materialista (la posición de la propia auto-
ra). De Luxemburgo se retoma la idea de que la ley es el producto de un conflic-
to social que, a su vez, surge de la lucha de clases y donde lo legal es producto 
de la correlación de fuerzas. Sin embargo, se hace énfasis además en la idea de 



138 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

que se puede constitucionalizar el poder obrero por medio de leyes y reformas. 
En su crítica a Lenin, Luxemburgo buscó dar un carácter más permanente a los 
consejos obreros. Al contrario de los bolcheviques que al principio desconfiaron 
de los soviets, Luxemburgo vio a éstos como una fuente importante de poder 
y democracia. No defendió la violencia, y buscó defender la idea de que era 
posible una transición pacífica del capitalismo al socialismo. En este sentido, 
Vergara 2020a (pp. 182–183) señala que en la idea de transición de Luxem-
burgo hay una noción implícita de constitución híbrida donde hay dos fuentes 
de autoridad que compiten por el poder: el orden liberal y el poder proletario 
basado en la actividad de los consejos obreros. El horizonte aquí es la democra-
tización radical de la sociedad.

En el séptimo capítulo se presenta la propuesta de Hannah Arendt de 
constituir un sistema de consejos republicanos. Cabe destacar que la autora 
muestra cómo Hannah Arendt presenció en su infancia actos públicos de Rosa 
Luxemburgo, a quien admiró y adoptó como ejemplo a seguir (Vergara 2020a, 
p. 184). Y esto puede manifestarse en una continuidad de la idea de revolu-
ción social en Arendt que, lejos de ser idealista, es materialista, al igual que en 
Luxemburgo, y en la que la revolución tiene que ser democrática tanto en los 
medios como en los fines. De esta forma, Vergara nos presenta una lectura de 
Arendt no como una elitista (como usualmente se la considera, quizá por su 
cercanía con Heidegger), sino como parte de la tradición plebeya, comprome-
tida con una democracia radical.

En la tercera parte del libro la autora desarrolla en dos capítulos su pro-
puesta de construcción de instituciones antioligárquicas para el siglo xxi. En el 
capítulo octavo se aborda el pensamiento plebeyo contemporáneo. Empieza 
con la reconstrucción de la historia intelectual plebeya de Martin Breaugh, el 
interés en los plebeyos por Jacques Rancière y luego pasa a comentar crítica-
mente las obras de John McCormick2 y Lawrence Hamilton3. El primero plan-
teó revivir el Tribuno Plebeyo siguiendo a Maquiavelo y las experiencias his-
tóricas de la República romana y de la Florencia renacentista (Vergara 2020a, 
pp. 226–235). La autora discute sobre si los ciudadanos ricos pueden participar 
en el poder plebeyo, la necesidad de reconocer diferentes estructuras de do-
minación y sobre qué garantiza que el poder plebeyo no vaya a adoptar una 
política antiplebeya. De Hamilton se considera, sobre todo, el tema de la parti-
cipación ciudadana en asambleas.

En el capítulo noveno la autora desarrolla su propuesta de construcción del 
poder plebeyo, y plantea la formación de un sujeto político: el pueblo como red. 
Éste se organizaría en asambleas locales, cada una constituida según el tamaño 
recomendado por Condorcet (entre 450 y 900 personas) y donde las personas 
se reunirían tres veces al año en días de celebraciones nacionales y con gastos 

2 Hamilton, Lawrence, 2016, Freedom Is Power: Liberty Through Political Repre-
sentation, Cambridge University Press, Cambridge.

3 McCormick, John, 2018, “Democracy, Plutocracy and the Populist Cry of Pain”, 
conferencia impartida en Rome Political Theory Colloquium, John Cabot University.



139reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

pagados (Vergara 2020a, pp. 247–249). Se formaría así una colectividad no ho-
mogénea que politiza a la sociedad y que, para impulsar la movilización contra 
la oligarquía en casos concretos, operaría como una gran red interdependiente. 
Además, el poder plebeyo institucionalizado sería parte de los órdenes cons-
titucionales como un órgano autónomo con las facultades no sólo de juzgar y 
vigilar a las élites que gobiernan, sino también de impulsar el cambio social e 
incluso iniciar un proceso constituyente.

El libro cierra con un epílogo titulado “¿Qué hacer?”, en alusión a la fuerza 
militante de la frase de Lenin. En él se ofrece una serie de conclusiones y se 
invita al lector a pensar críticamente cómo alcanzar la libertad igualitaria lu-
chando contra la corrupción sistémica.

Cabe destacar que el libro se publicó en un contexto histórico en el que ya 
se estaba organizando el plebiscito para la nueva constituyente de Chile, que 
inicialmente se celebraría en abril de 2020 y luego se realizó en octubre de 
2020 por la pandemia de la covid-19. Esa constituyente surgió como parte de 
un reclamo popular del pueblo chileno en su inesperado y esperanzador des-
pertar plebeyo de octubre de 2019. Ante estos hechos, nuestra autora escribió 
un resumen en español de su obra en el que, además, propuso de manera de-
tallada cómo construir un poder plebeyo en Chile (Vergara 2020b). Ese poder, 
además de luchar contra la corrupción, buscaría impulsar la democratización 
de un país que viene de una dolorosa experiencia dictatorial en la que el neo-
liberalismo se impuso a sangre y fuego y se elevó a un rango constitucional.

Me parece que la propuesta de Vergara supera las teorías individualistas 
de la corrupción, tanto la que defiende la economía neoclásica (Rose-Acker-
man y Palifka 2016) como la que adopta el enfoque de las manzanas podridas 
de la economía del comportamiento (Ariely 2012), porque tiene más alcan-
ces explicativos: puede explicar la corrupción legalizada (como el lobby). Las 
teorías individualistas no tienen este alcance porque se centran en analizar 
el acto corrupto como un mero acto individual, a veces más o menos racio-
nal y deliberado, estrechamente ligado a la noción de “trampa” en el sentido 
de romper reglas legales. El problema con el lobby es que no necesariamen- 
te rompe reglas legales, por lo que diluye la elección entre seguir las normas o 
romperlas en función de lo más rentable. Se trata de concepciones legalistas de 
la corrupción que presuponen que todo acto corrupto es ilegal. Pero, al no tener 
una concepción más sistémica de la corrupción, esas teorías individualistas y 
legalistas no pueden analizar los aspectos estructurales que la reproducen de 
manera sistemática, ampliada e incluso habitual. En cambio, la propuesta de 
Vergara sí puede dar cuenta de estos temas porque en su enfoque lo corrupto 
está en las reglas del juego, en las instituciones que gobiernan la interacción de 
los agentes. Tales reglas están sesgadas: promueven el bienestar de los pocos, 
y muestran la relación entre la desigualdad, la corrupción y la crisis de la de-
mocracia liberal, conexiones que los enfoques individualistas y legalistas de la 
corrupción no detectan por su visión fragmentada, no sistémica de la sociedad.

Además, la propuesta de corrupción sistémica lleva al desarrollo de una 
visión más rica y compleja para el diseño de políticas anticorrupción. Si bien la 



140 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

transparencia, la rendición de cuentas, las mejoras de la vigilancia y la imparti-
ción de justicia son necesarias (como suele postular el enfoque neoclásico), son 
insuficientes para abordar un problema tan sistémico y complejo como el de 
la corrupción. Para luchar de manera eficaz contra la corrupción, requerimos 
de la institucionalización del poder plebeyo, el cual, a su vez, podría tener una 
oficina tribunicia anticorrupción que:

investiga las denuncias de corrupción política, y tiene la facultad de iniciar 
procedimientos de destitución y enjuiciamiento de acuerdo con la cons-
titución, y recomendar una pena. Si el veredicto de la rama del gobierno 
encargada de la destitución o el enjuiciamiento no está en consonancia con 
la recomendación del Tribuno [local o regional], entonces el caso se decide 
en un juicio público en el que todos los miembros de la oficina tribunicia 
[a nivel nacional] dictan sentencia. La decisión del Tribuno es definitiva. 
(Vergara 2020a, p. 249)

Algunos temas que el libro no aborda, pero que pueden abrir algunas lí-
neas de investigación interesantes, son la relación entre el poder plebeyo y el 
gobierno abierto o la relación entre el poder plebeyo y el populismo. También 
se podría ahondar más en las dificultades de la institucionalización del poder 
plebeyo y en las estrategias que se requieren para desnormalizar la corrupción 
sistémica.

Si bien el poder plebeyo es necesario, hay problemas que se necesita solu-
cionar para lograr su plena institucionalización. ¿Cómo garantizar la estabili-
dad y durabilidad del poder plebeyo? Es aquí donde pienso que, para ser per-
manente, el poder plebeyo precisa, además de lo señalado en el octavo capítulo 
(en la discusión con McCormick), de al menos dos condiciones adicionales: la 
formación de una cultura política democrática que vuelva permanente la par-
ticipación ciudadana en el largo plazo y la formación de un proyecto político 
nacional que lleve al desplazamiento de las élites de los poderes ejecutivo y 
legislativo y que también haga contrapeso a las intervenciones imperialistas. 
No es lo mismo pensar la constitución del poder plebeyo en un país de primer 
mundo (como Francia o Estados Unidos) que en uno como en México o Chi-
le. El poder oligárquico, aliado a su vez con las potencias imperialistas, hará 
todo lo que esté en sus manos para bloquear las acciones anticorrupción en 
los parlamentos y por medio de jueces. Este tipo de proceder es el que algunos 
autores llaman “guerras legales” (lawfare) (Tirado Sánchez 2021); en ellas los 
llamados golpes blandos (soft-power) pueden convertirse en auténticos obs-
táculos para la constitución e institucionalización del poder plebeyo. Así que 
la formación del poder plebeyo tendría que ir acompañada de la formación, 
en paralelo, de un gobierno democrático-popular (como en las experiencias 
progresistas latinoamericanas) que contrarreste el poder oligárquico nacional 
y transnacional.

En el libro que reseño se ofrecen aportaciones teóricas importantes al pen-
samiento crítico al recuperar la lectura directa de filósofos clásicos y modernos, 



141reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp. 141–145 ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1898

presentar tradiciones del pensamiento político constitucional (la elitista y ple-
beya), las experiencias históricas de la República romana, la Florencia renacen-
tista, la Revolución francesa y los movimientos obreros del siglo xx, así como 
enfoques contemporáneos. Además, se presentan ideas que pueden ser muy 
útiles para el diseño de políticas anticorrupción que promuevan la democrati-
zación de nuestras sociedades. En conclusión, el libro La corrupción sistémica 
me parece un texto imprescindible para el análisis crítico de la corrupción, para 
entender la crisis de la democracia liberal de nuestra época y para impulsar la 
democratización de nuestras sociedades.

Referencias bibliográficas

Ariely, Dan, 2012, The (Honest) Truth About Dishonesty, Harper Collins Publish-
ers, Nueva York. 

Rose-Ackerman Susan y Bonnie J. Palifka, 2016, Corruption and Government. 
Causes, Consequences, and Reform, Cambridge University Press, Nueva 
York.

Tirado Sánchez, Arantxa, 2021, El lawfare. Golpes de Estado en nombre de la ley, 
Ediciones Akal, Madrid.

Vergara, Camila, 2020a, Systemic Corruption. Constitutional Ideas for an An-
ti-Oligarchic Republic, Princeton University Press, Princeton/Oxford.

Vergara, Camila, 2020b, República plebeya. Guía práctica para la construcción 
del poder popular, Sangría, Santiago de Chile.

Josafat I. Hernández Cervantes
Universidad Nacional Autónoma de México

Centro de Ciencias de la Complejidad
josafativan.hernandez@gmail.com

Carlos Sánchez, Emilio Uranga’s Analysis of Mexican Being. A Translation 
and Critical Introduction, Bloomsbury Academic, Londres/Nueva York, 
2021, 232 pp.

El libro más reciente de Carlos Sánchez es la puerta de entrada de Emilio Uran-
ga a la filosofía anglosajona y, por lo mismo, a la filosofía mundial, porque, 
nos guste o no, el inglés se ha convertido en lo más cercano que hay a una 
lengua franca de la filosofía en el siglo xxi.

Emilio Uranga’s Analysis of Mexican Being es un indicio, acaso el más 
con-tundente, de que la historia de la filosofía en México se ha convertido en 
una disciplina bilingüe y binacional. La cantidad y la calidad de los estudios 
sobre filosofía mexicana que se hacen en los Estados Unidos ha crecido de 
manera impactante en la última década y, seguramente, esta tendencia 
seguirá en au-mento en los próximos años. Quienes nos dedicamos en 
México a este campo 




