Reseiias bibliograficas

Nuria Sanchez Madrid, Elogio de la razon mundana. Antropologia y poli-
tica en Kant, prologo de José Luis Villacafias Berlanga, epilogo de Pablo
Oyarzun R., Ediciones La Cebra, Madrid/Buenos Aires, 2018, 299 pp.

Marcan la intencién y el tono de este trabajo una tarea declaradamente anties-
colar. Como apuntan los autores de los textos que abren y cierran este volumen,
el trabajo de devolver a la obra entera de Kant los ecos de la antropologia y
de su dimensién pragmatica nos entrega a “otro Kant”, lejos de los “reasegu-
ramientos escolastizantes” (J.L. Villacafias, p. 23), un Kant en el que se atisba
la razén como “deseo esencial de la filosofia critica” que tira hacia ese “andu-
rrial de extrafieza” que es el mundo (P Oyarzun, p. 299)... y el hombre. No es
casual que ambos glosadores hagan resonar a Foucault, un pensador olvidado,
cuando no denostado, por la scholarship kantiana,’ que ha visto en Kant a al-
guien que nos interpela por “lo que pasa, lo que pasa hoy, y 1o que hoy nos pasa”
(p- 297), un pensador en el que la critica es, inopinadamente (asi lo sugiere la
autora), “la otra cara de la esperanza” (p. 24).

El libro que presenta la profesora Sdnchez Madrid ensaya un camino poco
hollado: el que conecta la antropologia y la politica, pero también, si es que la
critica ha sido siempre un intento de construir una republica del saber, el cami-
no que conecta la antropologia con la critica, tomando como hilo conductor lo
que llama “razén mundana”. Frente a una metafisica “incapaz de abrir ninguna
herida real en el alma humana”, se trata de buscar en ella la penetracién de “lo
real”, de “la inmediatez de lo real” (p. 29). Pero también es un ajuste de cuen-
tas con cierta interpretacién que en su trazo coherente de la obra kantiana no
deja espacio para otro “uso” de sus textos, que es lo que pretende hacer, con
total acierto, la autora.

Elogio de la razon mundana se desarrolla en tres partes: “Las emociones en
el pensamiento de Kant”, “La teoria kantiana de la sociabilidad” y la “Critica del
colonialismo y teoria cosmopolita”. Cada una incluye tres trabajos.

En la primera parte se proponen lecturas audaces en los que se muestra
la profundidad emotiva de la razén. Kant da todo el tiempo indicaciones de
una “vida sentimental” (p. 50) de la razdén siempre que alude a su “meneste-
rosidad”, tal y como sefiala en {Qué significa “orientarse en el pensamiento”?
Comenzando con su mencién de la metaphysica naturalis en la segunda edicion
de la Critica de la razén pura, que anuncia el “ensanchamiento” antropoldgi-
co de la metafisica, la razén estd atravesada por innumerables menesterosida-
des cuya presencia sentimental quiza no ha sido suficientemente reivindicada

! Permitaseme remitir al trabajo de Robert Louden, “El Kant de Foucault”, Estu-
dos kantianos, vol. 1, no. 1, 2013, como modelo de distancia y de trato displicente,
tanto como de incomprension, hacia el Foucault-de-Kant.

Dianoia, vol. 67, no. 88 (mayo—octubre de 2022): pp.129-133 @ ISSN: 18704913
DOI: http:/doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826



130 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

en el corpus critico. El sentimiento de respeto que orienta la razén en el campo
moral; la “humillacién” que sufre la razén en su divagacién trascendente al
reconocer en esa su “disciplina” la guia hacia la coincidencia consigo misma; la
“satisfaccion” de la razén, dirfamos su alegria, cuando logra esta coincidencia
en la unidad del sistema; en fin, el constante “antropomorfismo simbdlico”
(Kleingeld) con el que Kant relata los avatares de la razén como una suerte de
relato biografico. Pero la matriz de esta revalorizacidon sentimental estd en el
sefialamiento del “sentimiento de la vida” como “experiencia matricial del ani-
mo humano”. La profesora Sanchez Madrid recuerda la nota en el prélogo de
la Critica de la razon pura en la que Kant explica que el placer es el indice de la
vida, porque revela el éxito de sus condiciones subjetivas con la representacion
del objeto, es decir, la fecundidad del conocimiento, que sélo puede descubrir-
se en la facultad de desear. La vida constituye lo “absoluto”, eso innegociable,
cuya presencia inmarcesible en el modo del placer o del displacer marca el goz-
ne o la relacién entre “lo cognoscible y lo incognoscible” que orienta el ser en
el mundo de un ser racional finito. Resulta especialmente acertada, tanto por
lo ajustada como por lo inédita, la idea de detectar la presencia del sentimiento
de la vida en el nticleo mismo de la discusion sobre la validez del conocimiento,
por lo comin ajena a estos ecos. Con la conocida referencia en B 423 a una
“intuicion empirica indeterminada”, la autora apunta a una “formulacién ana-
litico-trascendental del sentimiento” (p. 56) que encuentra su cumplida con-
firmacién en otro texto no menor de la Fundamentacién de la metafisica de las
costumbres (4: 450) en el que Kant recuerda que la mismisima distincién entre
fenémeno y noumeno sobre la que pivota la articulacién y divisidn de la critica
entera no es mas que una “oscura distincién de la capacidad de juzgar” que
el entendimiento “llama sentimiento” (pp. 58-59). Otro indice de la resonancia
emocional es la “alegria”, que daria cuenta de la guia con que cuenta el hombre
para reconocer el resultado de sus combates por la virtud (p. 65), donde el
“corazon” se descubre como eje de la experiencia moral, para terminar con la
belleza y su emocion singular que revela la avenencia entre la vida y el mun-
do y su finalidad. Con este recorrido se demuestra que las emociones no son
resortes inconexos, pues contribuyen al logro de la obra de la razén, a la que
orientan al tiempo que empujan. La apelacidn a un “modo de sentir”, como la
que encontramos en esa pretensién y movimiento que es la Ilustracion, revela
una “relacion del proyecto critico con la antropologia” (p. 71).

Otra aportacion interesante de esta primera parte es la que hace la [ustra-
cion y su gestién de las emociones una suerte de “metapsicologia”. En la repre-
sentaciéon del derecho se descubre una fuerza inopinada que se acompafa de
una pasién aparentemente antisocial como es el apetito de venganza y que, sin
embargo, necesita, ya que nace de la percepcion de la injusticia (p. 107). Pero
cuando el apetito de venganza se pervierte y se transforma en “una pasion de
retribucién” (Antropologia en sentido pragmdtico, 7: 271) que sé6lo busca que el
enemigo pague, aunque sea a costa de la propia ruina, en ello se demuestra una
“idea racional pervertida” desvirtuada por las “oscuridades del deseo” (p. 108).
Asi, el andlisis de las pasiones revela el “malestar del sujeto en la civilizacion”

Dianoia, vol. 67, no. 88 (mayo—octubre de 2022) @ ISSN: 18704913
DOI: http:/doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 131

(p- 109), que es donde se sittia el ntcleo de este trabajo. Abundando en una
lectura que vincula a Kant con Freud, en la estructura de la psique se da un
juego de fuerzas que, al igual que vemos en el caso del apetito de venganza,
bien puede mantener un sano equilibrio (al imponerse la representacion del
derecho) o venirse abajo (cuando domina la pasién de retribucion). Lo primero
sucede cuando se conserva la receptividad a la coacciéon moral, que es algo
que rinde una saludable independencia del sujeto respecto a la coaccidn fisica
(proporciona un rédito de libertad), que podria equipararse al trabajo y a la
receptividad que el aparato animico reconoce en el superyé como el que des-
peja el espacio para la normatividad moral. Por lo mismo, la “falsa humildad”
constituye la perversion de aquella receptividad, totalmente espuria, ya que se
hace a cuenta de la dignidad de uno mismo, promoviendo la pasién de la so-
berbia (pp. 112-113); en paralelo, se podria leer el exceso del superyd cuando
pretende someter absolutamente al ello, que rinde una suerte de masoquismo
perverso y contrario a la intenciéon moral. Se trataria, en suma, de “la suplanta-
cién de los principios morales mediante sedicentes figuras de autoridad moral”
(p. 114).

En la segunda parte del libro, dedicada a la teoria kantiana de la sociabi-
lidad, destaca el trabajo en el que la autora rastrea cierta “normatividad” en la
antropologia de Kant. Una vez desechada la psicologia empirica de la metafi-
sica de la naturaleza, queda un lugar vacio que puede ocupar la antropologia
en la metafisica de las costumbres; pero no la antropologia fisioldgica, sino la
pragmatica, en la que el sujeto negocia su libertad con su naturaleza. La ra-
z6n en el uso prdctico “se sabe necesitada de la informacién suficiente acerca
de las motivaciones psicolégicas y empiricas que mueven al sujeto a actuar”
(p. 146). Esto confirma el interés de Kant por hacer de la antropologia una
ciencia indispensable porque, aunque la moral no requiera de ningin “auxilio
antropoldgico”, esta claro que una “antropologia moral” facilita el cumplimien-
to de una metafisica de las costumbres (p. 127). Surge asi una “normatividad
pragmatica” que hace las veces de mapa para el logro de los fines morales. En
este sentido, la antropologia, a pesar de su presencia deslavazada, bien puede
considerarse un “apéndice prudencial”. La prudencia aporta una normatividad
que supone una “concepcion interactiva” y social de la accién, de la que, al
menos en principio, esta exenta la moralidad, pero que es tan necesaria como
ésta. Las cualidades practicas que sélo puede descubrir el antropdlogo son para
el filésofo moral como la geodesia es para la geometria (p. 130), un modo de
implementacién que evita los desvarios de una abstracciéon mal entendida. La
antropologia investiga y pone a la vista multiples “formas civilizatorias” (cos-
tumbres y prdcticas relativas al trato y a la convivencia cotidianas) que revelan
un “dispositivo de reconocimiento reciproco” necesario para la moralizacion de
la especie (p. 135).

El trabajo en el que la profesora Sanchez Madrid se ocupa de “Ingenio, sa-
gacidad e invencién” busca situar la capacidad productiva que supone toda ge-
nialidad lejos de sus derivas fanaticas como una capacidad de producir reglas y
formas en las que participe la comunidad de individuos (p. 179). Como reglas

Dignoia, vol. 67, no. 88 (mayo—octubre de 2022) e ISSN: 18704913
DOI: http:/doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826



132 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

del sentido comun, si se quiere, pues, en efecto, siempre ha habido principios
subjetivos que obedecen a reglas “irresistibles del propio entendimiento”. Son
los principios que Kant atribuye a “la sabiduria metafisica” en el escolio de la
Dialéctica trascendental de la Critica de la razén pura (p. 151). Porque habria
que contar siempre en el progreso de las ciencias con una diversidad de talen-
tos. En cualquier caso, lo que se descubre en este funcionamiento es la exis-
tencia de un “ingenio”, de una “sagacidad investigadora” (p. 155) que delata
“la espontaneidad subterrdnea y silenciosa de las facultades del &nimo”. Por su
parte, la razén tiene que cumplir un papel terapéutico y taponar “las fuentes
de los errores (los prejuicios)” (Antropologia en sentido pragmdtico, 7: 228).
En este sentido, se puede hablar de una “sabia administracién del capital ani-
mico”, que se delata, entre otros aspectos, en la distincion entre “agudeza” e
“ingenio”, donde, mientras que la primera advierte de las diferencias, las se-
gunda reconoce semejanzas. Sin embargo, aparte de esta distincion meramente
formal o légico-funcional, Kant reconoce que en el ingenio estd la capacidad
de vivificar el animo, asi como la capacidad de invencién y de produccion de
reglas, que es esencial para la vida de las facultades, y por eso Kant, en las Lec-
ciones de antropologia le reconoce una animosidad benefactora, que “regocija
y divierte” (Antropologia Collins, 25/1: 135) en el ingenio, mientras que el
talento de la agudeza, que ordena y jerarquiza, “tranquiliza y satisface” (ibid.),
reveldndose mas bien como una “facultad negativa, antipatica, que ajusta y
restringe el alcance de los conceptos” (p. 168).

La tercera parte, que se ocupa de la critica al colonialismo y de la teoria
cosmopolita de Kant, abandona el terreno de la antropologia de las facultades
y entra en el terreno de la caracteristica antropoldgica. El primer trabajo busca
suturar la aparente “esquizofrenia”, aducida por algunos comentaristas, aun-
que eso no suponga no reconocer “fricciones” en la posicién de Kant ante el
colonialismo. En algunos textos, Kant condena el colonialismo desde el punto
de vista del derecho; en otros, en cambio, no duda en legitimar la “selecciéon
colonial de individuos de determinado origen geografico”, y, por lo tanto, desde
el concepto de raza (p. 205). En relacién con el concepto de raza, habria que
situarlo adecuadamente en su contexto, que no es otro que la teoria kantiana
de la epigénesis, que articula, no una teleologia, digamoslo asi, dura, estricta-
mente racista, sino lo que la autora llama “teleologia dentro de los limites de la
mera razoén” (p. 207). La idea de raza no obedece al principio de “predetermi-
nacién genérica” sin mas, pues las disposiciones tienen que activarse en cada
caso, sin que ello suponga nada mds que una adaptacién. El equilibrio entre
ambas posibilidades es lo que Kant piensa con su idea de “epigénesis”, a la que
la autora dedica un andlisis completo. Tomando como modelo la epigénesis
en el conocimiento (p. 221), lo que sucede con las razas es que el germen de
las mismas, que contiene las disposiciones, orientan el desarrollo que sdlo la
geografia y el encuentro de los individuos con la realidad fisica puede activar.
En ningun caso se tratard de un “teatro de la sabiduria divina” en el que todo
esté escrito de antemano. La epigénesis orienta la generacion, pero no la deter-
mina, por lo que funciona como una suerte de Grenzbegriff (Philonenko, cit. en

Dianoia, vol. 67, no. 88 (mayo—octubre de 2022) @ ISSN: 18704913
DOI: http:/doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 133

p. 224). Esta posicién, aun cuando no sea especialmente intransigente, tendra
una suerte de Kehre (p. 228) en la reflexion kantiana del derecho cosmopolita.
Para Kant no hay pueblos superiores. Otra cosa es que el desarrollo cosmopo-
lita, articulado por principios del libre comercio, no siga siempre un desarrollo
lineal ni logre tampoco una homogeneizacion horizontal satisfactoria.

Abundando en la nocién de “cosmopolitismo”, el trabajo que cierra el volu-
men muestra algunas “sombras” que encontramos en el estatus racional del de-
recho cosmopolita. La pretension de una paz duradera entre los pueblos, que es
el fin del derecho cosmopolita, no es un “aditamento filantrépico” (p. 251). Se
trata, antes bien, del “fin final” del propio derecho. Sin embargo, existe un obs-
taculo, y es que las relaciones comerciales demandan la obligacién de permitir
el contacto, pero no de garantizar la estancia. El cosmopolitismo no puede con-
fundirse con la universalizacién de un Gastrecht. Por lo mismo, la conformacion
de una comunidad politica no estara animada por la comunidad de un reino de
los fines, cuya trascendencia metafisica estd fuera de lugar. El poder no es una
entidad nouménica que no reconoce limites facticos; algo parecido a la comuni-
dad trascendental-comunicativa de corte habermasiano. El poder se constituye
desde un principio, no de igualacidn, sino de jerarquia, como una igualdad de
sometimiento en la que todos renuncian a sus fines particulares. Como si los
individuos se separaran, precisamente en su posicion de subditos, de sus pro-
pios intereses. Esta separacion, la distancia que necesita también esta posicion
reflexiva, va de la mano de la nocién de representacion, que Kant juzga con
acierto como conditio sine qua non de toda forma de poder no despética. Sélo
hay poder donde hay una relacién vertical entre soberano y stibditos, siendo
esta relacion-distancia, que la autora califica de “sujecidn metafisica”, 1a base de
la igualdad juridica, que seria su “vdstago légico” (pp. 258-259).

En fin, esta obra es una aportacién interesante al horizonte, apenas elabo-
rado en el corpus tedrico en espafiol, de las relaciones entre la antropologia y
la politica, y entre la antropologia y la critica en la obra de Kant.

JESUS GONZALEZ FISAC
Universidad de Cddiz
jesus.gonzalez@uca.es

Dignoia, vol. 67, no. 88 (mayo—octubre de 2022): pp. 133—141 e ISSN: 18704913
DOI: http:/doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881





