
Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp.129–133 ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826

Nuria Sánchez Madrid, Elogio de la razón mundana. Antropología y polí-
tica en Kant, prólogo de José Luis Villacañas Berlanga, epílogo de Pablo 
Oyarzun R., Ediciones La Cebra, Madrid/Buenos Aires, 2018, 299 pp.

Marcan la intención y el tono de este trabajo una tarea declaradamente anties-
colar. Como apuntan los autores de los textos que abren y cierran este volumen, 
el trabajo de devolver a la obra entera de Kant los ecos de la antropología y 
de su dimensión pragmática nos entrega a “otro Kant”, lejos de los “reasegu-
ramientos escolastizantes” (J.L. Villacañas, p. 23), un Kant en el que se atisba 
la razón como “deseo esencial de la filosofía crítica” que tira hacia ese “andu-
rrial de extrañeza” que es el mundo (P. Oyarzun, p. 299)… y el hombre. No es 
casual que ambos glosadores hagan resonar a Foucault, un pensador olvidado, 
cuando no denostado, por la scholarship kantiana,1 que ha visto en Kant a al-
guien que nos interpela por “lo que pasa, lo que pasa hoy, y lo que hoy nos pasa” 
(p. 297), un pensador en el que la crítica es, inopinadamente (así lo sugiere la 
autora), “la otra cara de la esperanza” (p. 24).

El libro que presenta la profesora Sánchez Madrid ensaya un camino poco 
hollado: el que conecta la antropología y la política, pero también, si es que la 
crítica ha sido siempre un intento de construir una república del saber, el cami-
no que conecta la antropología con la crítica, tomando como hilo conductor lo 
que llama “razón mundana”. Frente a una metafísica “incapaz de abrir ninguna 
herida real en el alma humana”, se trata de buscar en ella la penetración de “lo 
real”, de “la inmediatez de lo real” (p. 29). Pero también es un ajuste de cuen-
tas con cierta interpretación que en su trazo coherente de la obra kantiana no 
deja espacio para otro “uso” de sus textos, que es lo que pretende hacer, con 
total acierto, la autora.

Elogio de la razón mundana se desarrolla en tres partes: “Las emociones en 
el pensamiento de Kant”, “La teoría kantiana de la sociabilidad” y la “Crítica del 
colonialismo y teoría cosmopolita”. Cada una incluye tres trabajos.

En la primera parte se proponen lecturas audaces en los que se muestra 
la profundidad emotiva de la razón. Kant da todo el tiempo indicaciones de 
una “vida sentimental” (p. 50) de la razón siempre que alude a su “meneste-
rosidad”, tal y como señala en ¿Qué significa “orientarse en el pensamiento”? 
Comenzando con su mención de la metaphysica naturalis en la segunda edición 
de la Crítica de la razón pura, que anuncia el “ensanchamiento” antropológi-
co de la metafísica, la razón está atravesada por innumerables menesterosida-
des cuya presencia sentimental quizá no ha sido suficientemente reivindicada 

1 Permítaseme remitir al trabajo de Robert Louden, “El Kant de Foucault”, Estu-
dos kantianos, vol. 1, no. 1, 2013, como modelo de distancia y de trato displicente, 
tanto como de incomprensión, hacia el Foucault-de-Kant.

Reseñas bibliográficas



130 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826

en el corpus crítico. El sentimiento de respeto que orienta la razón en el campo 
moral; la “humillación” que sufre la razón en su divagación trascendente al 
reconocer en esa su “disciplina” la guía hacia la coincidencia consigo misma; la 
“satisfacción” de la razón, diríamos su alegría, cuando logra esta coincidencia 
en la unidad del sistema; en fin, el constante “antropomorfismo simbólico” 
(Kleingeld) con el que Kant relata los avatares de la razón como una suerte de 
relato biográfico. Pero la matriz de esta revalorización sentimental está en el 
señalamiento del “sentimiento de la vida” como “experiencia matricial del áni-
mo humano”. La profesora Sánchez Madrid recuerda la nota en el prólogo de 
la Crítica de la razón pura en la que Kant explica que el placer es el índice de la 
vida, porque revela el éxito de sus condiciones subjetivas con la representación 
del objeto, es decir, la fecundidad del conocimiento, que sólo puede descubrir-
se en la facultad de desear. La vida constituye lo “absoluto”, eso innegociable, 
cuya presencia inmarcesible en el modo del placer o del displacer marca el goz-
ne o la relación entre “lo cognoscible y lo incognoscible” que orienta el ser en 
el mundo de un ser racional finito. Resulta especialmente acertada, tanto por 
lo ajustada como por lo inédita, la idea de detectar la presencia del sentimiento 
de la vida en el núcleo mismo de la discusión sobre la validez del conocimiento, 
por lo común ajena a estos ecos. Con la conocida referencia en B 423 a una 
“intuición empírica indeterminada”, la autora apunta a una “formulación ana-
lítico-trascendental del sentimiento” (p. 56) que encuentra su cumplida con-
firmación en otro texto no menor de la Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres (4: 450) en el que Kant recuerda que la mismísima distinción entre 
fenómeno y noúmeno sobre la que pivota la articulación y división de la crítica 
entera no es más que una “oscura distinción de la capacidad de juzgar” que 
el entendimiento “llama sentimiento” (pp. 58–59). Otro índice de la resonancia 
emocional es la “alegría”, que daría cuenta de la guía con que cuenta el hombre 
para reconocer el resultado de sus combates por la virtud (p. 65), donde el 
“corazón” se descubre como eje de la experiencia moral, para terminar con la 
belleza y su emoción singular que revela la avenencia entre la vida y el mun-
do y su finalidad. Con este recorrido se demuestra que las emociones no son 
resortes inconexos, pues contribuyen al logro de la obra de la razón, a la que 
orientan al tiempo que empujan. La apelación a un “modo de sentir”, como la 
que encontramos en esa pretensión y movimiento que es la Ilustración, revela 
una “relación del proyecto crítico con la antropología” (p. 71).

Otra aportación interesante de esta primera parte es la que hace la Ilustra-
ción y su gestión de las emociones una suerte de “metapsicología”. En la repre-
sentación del derecho se descubre una fuerza inopinada que se acompaña de 
una pasión aparentemente antisocial como es el apetito de venganza y que, sin 
embargo, necesita, ya que nace de la percepción de la injusticia (p. 107). Pero 
cuando el apetito de venganza se pervierte y se transforma en “una pasión de 
retribución” (Antropología en sentido pragmático, 7: 271) que sólo busca que el 
enemigo pague, aunque sea a costa de la propia ruina, en ello se demuestra una 
“idea racional pervertida” desvirtuada por las “oscuridades del deseo” (p. 108). 
Así, el análisis de las pasiones revela el “malestar del sujeto en la civilización” 



131reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826

(p. 109), que es donde se sitúa el núcleo de este trabajo. Abundando en una 
lectura que vincula a Kant con Freud, en la estructura de la psique se da un 
juego de fuerzas que, al igual que vemos en el caso del apetito de venganza, 
bien puede mantener un sano equilibrio (al imponerse la representación del 
derecho) o venirse abajo (cuando domina la pasión de retribución). Lo primero 
sucede cuando se conserva la receptividad a la coacción moral, que es algo 
que rinde una saludable independencia del sujeto respecto a la coacción física 
(proporciona un rédito de libertad), que podría equipararse al trabajo y a la 
receptividad que el aparato anímico reconoce en el superyó como el que des-
peja el espacio para la normatividad moral. Por lo mismo, la “falsa humildad” 
constituye la perversión de aquella receptividad, totalmente espuria, ya que se 
hace a cuenta de la dignidad de uno mismo, promoviendo la pasión de la so-
berbia (pp. 112–113); en paralelo, se podría leer el exceso del superyó cuando 
pretende someter absolutamente al ello, que rinde una suerte de masoquismo 
perverso y contrario a la intención moral. Se trataría, en suma, de “la suplanta-
ción de los principios morales mediante sedicentes figuras de autoridad moral” 
(p. 114).

En la segunda parte del libro, dedicada a la teoría kantiana de la sociabi-
lidad, destaca el trabajo en el que la autora rastrea cierta “normatividad” en la 
antropología de Kant. Una vez desechada la psicología empírica de la metafí-
sica de la naturaleza, queda un lugar vacío que puede ocupar la antropología 
en la metafísica de las costumbres; pero no la antropología fisiológica, sino la 
pragmática, en la que el sujeto negocia su libertad con su naturaleza. La ra-
zón en el uso práctico “se sabe necesitada de la información suficiente acerca 
de las motivaciones psicológicas y empíricas que mueven al sujeto a actuar” 
(p. 146). Esto confirma el interés de Kant por hacer de la antropología una 
ciencia indispensable porque, aunque la moral no requiera de ningún “auxilio 
antropológico”, está claro que una “antropología moral” facilita el cumplimien-
to de una metafísica de las costumbres (p. 127). Surge así una “normatividad 
pragmática” que hace las veces de mapa para el logro de los fines morales. En 
este sentido, la antropología, a pesar de su presencia deslavazada, bien puede 
considerarse un “apéndice prudencial”. La prudencia aporta una normatividad 
que supone una “concepción interactiva” y social de la acción, de la que, al 
menos en principio, está exenta la moralidad, pero que es tan necesaria como 
ésta. Las cualidades prácticas que sólo puede descubrir el antropólogo son para 
el filósofo moral como la geodesia es para la geometría (p. 130), un modo de 
implementación que evita los desvaríos de una abstracción mal entendida. La 
antropología investiga y pone a la vista múltiples “formas civilizatorias” (cos-
tumbres y prácticas relativas al trato y a la convivencia cotidianas) que revelan 
un “dispositivo de reconocimiento recíproco” necesario para la moralización de 
la especie (p. 135).

El trabajo en el que la profesora Sánchez Madrid se ocupa de “Ingenio, sa-
gacidad e invención” busca situar la capacidad productiva que supone toda ge-
nialidad lejos de sus derivas fanáticas como una capacidad de producir reglas y 
formas en las que participe la comunidad de individuos (p. 179). Como reglas 



132 reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022) ● ISSN: 1870–4913 
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1826

del sentido común, si se quiere, pues, en efecto, siempre ha habido principios 
subjetivos que obedecen a reglas “irresistibles del propio entendimiento”. Son 
los principios que Kant atribuye a “la sabiduría metafísica” en el escolio de la 
Dialéctica trascendental de la Crítica de la razón pura (p. 151). Porque habría 
que contar siempre en el progreso de las ciencias con una diversidad de talen-
tos. En cualquier caso, lo que se descubre en este funcionamiento es la exis-
tencia de un “ingenio”, de una “sagacidad investigadora” (p. 155) que delata 
“la espontaneidad subterránea y silenciosa de las facultades del ánimo”. Por su 
parte, la razón tiene que cumplir un papel terapéutico y taponar “las fuentes 
de los errores (los prejuicios)” (Antropología en sentido pragmático, 7: 228). 
En este sentido, se puede hablar de una “sabia administración del capital aní-
mico”, que se delata, entre otros aspectos, en la distinción entre “agudeza” e 
“ingenio”, donde, mientras que la primera advierte de las diferencias, las se-
gunda reconoce semejanzas. Sin embargo, aparte de esta distinción meramente 
formal o lógico-funcional, Kant reconoce que en el ingenio está la capacidad 
de vivificar el ánimo, así como la capacidad de invención y de producción de 
reglas, que es esencial para la vida de las facultades, y por eso Kant, en las Lec-
ciones de antropología le reconoce una animosidad benefactora, que “regocija 
y divierte” (Antropología Collins, 25/1: 135) en el ingenio, mientras que el 
talento de la agudeza, que ordena y jerarquiza, “tranquiliza y satisface” (ibid.), 
revelándose más bien como una “facultad negativa, antipática, que ajusta y 
restringe el alcance de los conceptos” (p. 168).

La tercera parte, que se ocupa de la crítica al colonialismo y de la teoría 
cosmopolita de Kant, abandona el terreno de la antropología de las facultades 
y entra en el terreno de la característica antropológica. El primer trabajo busca 
suturar la aparente “esquizofrenia”, aducida por algunos comentaristas, aun-
que eso no suponga no reconocer “fricciones” en la posición de Kant ante el 
colonialismo. En algunos textos, Kant condena el colonialismo desde el punto 
de vista del derecho; en otros, en cambio, no duda en legitimar la “selección 
colonial de individuos de determinado origen geográfico”, y, por lo tanto, desde 
el concepto de raza (p. 205). En relación con el concepto de raza, habría que 
situarlo adecuadamente en su contexto, que no es otro que la teoría kantiana 
de la epigénesis, que articula, no una teleología, digámoslo así, dura, estricta-
mente racista, sino lo que la autora llama “teleología dentro de los límites de la 
mera razón” (p. 207). La idea de raza no obedece al principio de “predetermi-
nación genérica” sin más, pues las disposiciones tienen que activarse en cada 
caso, sin que ello suponga nada más que una adaptación. El equilibrio entre 
ambas posibilidades es lo que Kant piensa con su idea de “epigénesis”, a la que 
la autora dedica un análisis completo. Tomando como modelo la epigénesis 
en el conocimiento (p. 221), lo que sucede con las razas es que el germen de 
las mismas, que contiene las disposiciones, orientan el desarrollo que sólo la 
geografía y el encuentro de los individuos con la realidad física puede activar. 
En ningún caso se tratará de un “teatro de la sabiduría divina” en el que todo 
esté escrito de antemano. La epigénesis orienta la generación, pero no la deter-
mina, por lo que funciona como una suerte de Grenzbegriff (Philonenko, cit. en 



133reseñas bibliográficas

Diánoia, vol. 67, no. 88 (mayo–octubre de 2022): pp. 133–141 ● ISSN: 1870–4913
DOI: http://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2022.88.1881

p. 224). Esta posición, aun cuando no sea especialmente intransigente, tendrá
una suerte de Kehre (p. 228) en la reflexión kantiana del derecho cosmopolita.
Para Kant no hay pueblos superiores. Otra cosa es que el desarrollo cosmopo-
lita, articulado por principios del libre comercio, no siga siempre un desarrollo
lineal ni logre tampoco una homogeneización horizontal satisfactoria.

Abundando en la noción de “cosmopolitismo”, el trabajo que cierra el volu-
men muestra algunas “sombras” que encontramos en el estatus racional del de-
recho cosmopolita. La pretensión de una paz duradera entre los pueblos, que es 
el fin del derecho cosmopolita, no es un “aditamento filantrópico” (p. 251). Se 
trata, antes bien, del “fin final” del propio derecho. Sin embargo, existe un obs-
táculo, y es que las relaciones comerciales demandan la obligación de permitir 
el contacto, pero no de garantizar la estancia. El cosmopolitismo no puede con-
fundirse con la universalización de un Gastrecht. Por lo mismo, la conformación 
de una comunidad política no estará animada por la comunidad de un reino de 
los fines, cuya trascendencia metafísica está fuera de lugar. El poder no es una 
entidad nouménica que no reconoce límites fácticos; algo parecido a la comuni-
dad trascendental-comunicativa de corte habermasiano. El poder se constituye 
desde un principio, no de igualación, sino de jerarquía, como una igualdad de 
sometimiento en la que todos renuncian a sus fines particulares. Como si los 
individuos se separaran, precisamente en su posición de súbditos, de sus pro-
pios intereses. Esta separación, la distancia que necesita también esta posición 
reflexiva, va de la mano de la noción de representación, que Kant juzga con 
acierto como conditio sine qua non de toda forma de poder no despótica. Sólo 
hay poder donde hay una relación vertical entre soberano y súbditos, siendo 
esta relación-distancia, que la autora califica de “sujeción metafísica”, la base de 
la igualdad jurídica, que sería su “vástago lógico” (pp. 258–259).

En fin, esta obra es una aportación interesante al horizonte, apenas elabo-
rado en el corpus teórico en español, de las relaciones entre la antropología y 
la política, y entre la antropología y la crítica en la obra de Kant.

Jesús González Fisac
Universidad de Cádiz

jesus.gonzalez@uca.es

Camila Vergara, Systemic Corruption. Constitutional Ideas for an Anti- 
Oligarchic Republic, Princeton University Press, Princeton/
Oxford, 2020, 312 pp.

En la actualidad se habla de una crisis de la democracia liberal en la India, 
Chile, Reino Unido, Estados Unidos y muchos otros países debido a la 
represión con que se responde a los movimientos sociales, al auge global de 
la extrema derecha y a la llegada al poder ejecutivo de personas como 
Donald Trump (2017) y Jair Bolsonaro (2019). El asalto al Capitolio en 
Washington D.C. en 




