
Reseñas bibliográficas

Annalisa Coliva, Extended Rationality. A Hinge Epistemology, Palgrave
Macmillan, Basingstoke, Hampshire, 2015, 221 pp.

Annalisa Coliva es reconocida en algunos círculos filosóficos porque acuñó el
término “epistemología de bisagras” para referirse a una corriente reciente de
la epistemología que se inspira en la colección de notas de Ludwig Wittgen-
stein publicadas de manera póstuma con el título de Sobre la certeza. Según
la autora, la epistemología de bisagras debe entenderse como una teoría de la
justificación que se centra en la noción de bisagras (Coliva 2016), esto es, en la
idea de que hay proposiciones que no están sujetas a la justificación evidencial
ni a la duda debido a que es necesario que sean incontestables e indudables
para que la justificación evidencial y la duda —las prácticas de dar y pedir
razones— sean posibles en primer lugar.1 Como la autora reconoce, no hay
una sola epistemología de bisagras, sino que las interpretaciones que se han
hecho del tratamiento antiescéptico contenido en Sobre la certeza son muchas.2

En el libro que reseño, la autora define con precisión su manera de entender
la epistemología de bisagras, en particular en relación con el debate actual
acerca de la estructura de la justificación de las creencias ordinarias basadas
en la percepción (p. 3).

Para comprender a cabalidad el debate en el cual Coliva ubica su propia
epistemología de bisagras, tenemos que hablar un poco acerca de la problemá-
tica alrededor de la justificación de las creencias ordinarias basadas en la per-
cepción —que a partir de ahora llamaré el problema de la justificación percep-
tiva—, no sin antes considerar lo que es una creencia ordinaria basada en la
percepción. La autora brinda algunos ejemplos de proposiciones que expresan
tales creencias: “Aquí hay una mano” (MANO), que se basa en ver mi propia
mano frente a mis narices; “Aquí hay una computadora portátil” (LAPTOP), que
se basa en mirar la pantalla mientras escribo estas mismas palabras (p. 3). Pues
bien, el problema de la justificación perceptiva es el problema de si la percep-
ción es una condición necesaria y suficiente para la justificación de creencias
tales como MANO y LAPTOP.3 En el primer capítulo, “Moderatism about Per-
ceptual Warrants”, la autora desarrolla este tema a partir de una crítica a la
posición de James Pryor, la cual denomina liberal (p. 19) y que consiste en una

1 Así se entiende la metáfora de Wittgenstein cuando dice que, si queremos que
la puerta gire, las bisagras deben mantenerse firmes (Wittgenstein 1969, § 343).

2 La multiplicidad de lecturas de Sobre la certeza puede entreverse en la recopi-
lación que ofrece Moyal-Sharrock 2004.

3 También podemos hablar en estos términos: la justificación de MANO se agota
en MEXP, donde MEXP expresa que “S sufre una experiencia con contenido repre-
sentacional de que MANO”. Como veremos más adelante, dicho supuesto se puede
encontrar en Moore 1993 y en Pryor 2000 y Pryor 2004.

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021): pp. 193–200
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 1



194 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

teoría de la justificación perceptiva según la cual una creencia ordinaria basa-
da en la percepción P está perceptivamente justificada si, y sólo si, en ausencia
de falibilidad, poseemos el curso apropiado de una experiencia con contenido
representacional de que P (PEXP) (p. 21). Según el liberalismo, la percepción
es una condición necesaria y suficiente de la justificación de creencias como
MANO y LAPTOP.4 Sin embargo, para Coliva tales condiciones tan holgadas,
aunque necesarias, no llegan a ser una condición suficiente de la justificación
perceptual porque las experiencias podrían ser subjetivamente las mismas, sin
considerar si han sido producidas o no a través de la interacción causal con los
objetos físicos apropiados (p. 25). De acuerdo con la autora, aunque basándose
en Crispin Wright de manera crucial, nuestra situación evidencial es tal que la
mera experiencia perceptiva de que PEXP no es una condición suficiente para
la justificación de nuestra creencia ordinaria de que P, pues es subjetivamente
posible que una misma experiencia perceptual PEXP sea compatible con una se-
rie de creencias P1, P2, P3 . . . Pn, todas ellas antitéticas entre sí,5 de modo que,
por así decir, el paso inferencial de PEXP a P queda indeterminado. Es por esto
que Coliva se aleja de la posición liberal con respecto al problema de la justifi-
cación perceptiva, y se acerca más a la posición de Wright al sostener que, con
el fin de trascender nuestra localidad cognitiva,6 es necesario presuponer cier-
tas proposiciones generales que constituyen el trasfondo de información que
otorga direccionalidad a nuestros pasos inferenciales,7 de modo que sea racio-

4 Nótese que Coliva sólo analiza justificaciones proposicionales en el espacio
abstracto de razones (p. 21), de modo que es irrelevante si un sujeto S que sufre
PEXP llega, de hecho, a formar la creencia P. Mientras se presente PEXP, decimos que
S tiene una justificación proposicional de que P (p. 34).

5 Lo que palpita aquí es la antigua tesis cartesiana según la cual nuestros sentidos
nos proveen de razones que son idénticas en un buen escenario epistémico, así
como en uno malo o desfavorable. Según esto, mi experiencia perceptiva de que
aquí percibo una mano (MANOEXP) puede justificar mi creencia de que M, pero no
podemos dejar de imaginar la posibilidad de que dicha experiencia también sea
compatible con ciertas hipótesis escépticas, tales como que yo esté alucinando que
aquí hay una mano (MANO1) o esté soñando que aquí hay una mano (MANO2) o
que sea un cerebro en una cubeta que recibe impresiones artificiales que producen
la imagen de que aquí hay una mano (MANO3), etcétera.

6 Para Coliva, la noción de localidad cognitiva es la idea de que, mientras li-
diemos simplemente con nuestras experiencias perceptivas y no podamos satis-
facernos con una historia externalista acerca de cómo tales experiencias podrían
ponernos en contacto con el mundo exterior, permanecemos confinados al interior
de nuestro ámbito de experiencia perceptiva (p. 25). Para Wright, que es quien
acuñó el término, la noción apunta a la idea de una variedad de estados de cosas
y sucesos que existen más allá de los límites de nuestra propia conciencia directa
(Wright 2004b, p. 40).

7 La manera precisa en que sucedería dicha direccionalidad es la siguiente: si
además de PEXP añadimos el supuesto general de que “Hay un mundo exterior”
(MUNDO), se establecería el sentido en que PEXP sería evidencialmente significa-

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 2



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 195

nal para S aceptar una creencia ordinaria basada en la percepción en lugar de
una hipótesis escéptica. Según esto, para que nuestras experiencias perceptivas
lleguen a justificar derrotablemente a nuestras creencias ordinarias basadas en
percepción, hemos de suponer que “Hay un mundo exterior” (MUNDO) con el
que estamos en contacto. Hasta aquí, la posición de la autora no se distingue
de la de Wright; ambos comparten un mismo rechazo a la posición liberal sobre
la justificación perceptiva.

Es en otro problema donde cobra claridad la divergencia teórica entre am-
bos autores, a saber, el problema de la justificación de nuestros supuestos ge-
nerales: ¿cómo se justifica a su vez el supuesto general de que MUNDO? El
problema consiste en que, si nuestras justificaciones perceptivas dependen de
que supongamos que MUNDO, pareciera que necesitamos presuponer justifi-
cadamente que MUNDO o, de lo contrario, nuestras justificaciones perceptivas
ordinarias no se alcanzarían después de todo, pues ni siquiera lograríamos
trascender nuestra localidad cognitiva (p. 31). Es por esto que la posición de
Wright, la cual Coliva denomina conservadora (p. 8), consiste en afirmar que
una creencia ordinaria P está perceptivamente justificada si, y sólo si, en au-
sencia de falibilidad, tenemos el curso apropiado de la experiencia y damos
por sentado justificadamente que MUNDO (pp. 29 y 30). Pero, ¿en qué sentido
podemos hablar de una justificación para MUNDO? En primer lugar, tendría
que ser una justificación independiente del argumento de Moore, según el cual
podemos justificar MUNDO a partir de MANO.8 En segundo lugar, tendría que
ser una justificación no evidencial, pues cualquier apelación a una posible evi-
dencia empírica supondría igualmente su verdad. Con esto en mente, Wright
apela a la noción de “bisagra” de Wittgenstein para mostrar cómo se justifica
nuestro supuesto general MUNDO mediante el argumento de que desempeña
una función central en nuestra metodología de investigación empírica y, por
ende, contribuye al trasfondo que hace posible el éxito cognoscitivo (Wright
2004b, p. 32). A tales justificaciones no evidenciales que apelan a aquello que
hace posible la práctica de justificar perceptivamente, Wright las denomina
“derechos” [entitlements]. Sin embargo, para Coliva todo esto no es sino un
exceso teórico que acaba por perjudicar la causa antiescéptica de Wright.

En el segundo capítulo, “Further Motivation for Moderatism”, la autora ar-
gumenta que el problema principal de la noción de derechos de Wright con-
siste en que no explica en qué sentido es epistémicamente racional aceptar el

tivo para decidir si P o ¬P, de modo que nuestras experiencias podrán justifi-
car derrotablemente nuestras creencias sobre objetos independientes de la mente
(pp. 28 y 29).

8 Según Wright, el paso inferencial de MANO a MUNDO no es convincente de-
bido a que, para que en primer lugar MANO esté justificado con base en MANOEXP,
tenemos que suponer de antemano la verdad de MUNDO (Wright 2004a). Así,
cuando Wright señala que es necesario justificar MUNDO de manera independiente,
quiere decir que hay que justificar MUNDO sin recurrir a premisas cuya justificación
depende de que supongamos de antemano MUNDO.

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 3



196 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

supuesto general de que MUNDO. Esto es así debido a que, si bien la acepta-
bilidad racional de que MUNDO se explica con base en que dicho supuesto es
indispensable para que no se suspendan los proyectos cognoscitivos que consi-
deramos valiosos (pp. 65–68), esto se reduce a decir que es pragmáticamente
racional aceptar que MUNDO, de modo que aún no se toca el asunto de si es
epistémicamente racional hacerlo. Así, si decimos con Wright que los derechos
no nos hablan sobre la posible verdad de MUNDO, y esto precisamente lo que
hace que sean justificaciones no evidenciales (p. 65), aún queda por explicar
en qué sentido una justificación no evidencial puede ser una auténtica justifi-
cación epistémica y no sólo una justificación pragmática. Esto es problemático
debido a que el escéptico aún puede argüir que, aunque las justificaciones de
Wright nos muestran que es valioso en términos pragmáticos aceptar el supues-
to MUNDO para nuestras prácticas de justificación perceptiva, no muestran que
sea epistémicamente valioso hacerlo, de modo que no podemos decir que sean
justificaciones epistémicas auténticas (p. 69). Así, lo que le interesa a la autora
es explicar en qué sentido es racional epistémicamente aceptar los supuestos
generales de manera tal que no acabemos en un mero pragmatismo o un natu-
ralismo.

Para abordar esta cuestión, Coliva propone una noción de racionalidad epis-
témica que no se reduzca a la noción de justificación (p. 132), de modo que la
aceptabilidad racional de una proposición no se agote en su justificación, sea
ésta evidencial o no evidencial, sino que se extienda a las condiciones de po-
sibilidad de la propia racionalidad epistémica (p. 120). La autora expone esto
de manera muy amplia en el capítulo “The Extended Rationality View”, donde
presenta su noción de racionalidad extendida que da título al libro. Según ella,
de la misma manera en que aceptamos que tanto las reglas de un juego como
las posibles acciones en él forman parte del juego, así también los supuestos ge-
nerales desempeñan un papel similar al de las reglas para nuestras prácticas de
justificación, de modo que forman también parte de la racionalidad epistémica
junto con las proposiciones justificadas (pp. 130 y 131). De esta manera se hace
manifiesto el error del escéptico, pues dado que, al igual que nosotros, él acepta
que una proposición se justifica con base en la percepción —y esto es crucial
para mostrar que no estamos a la altura de nuestras demandas normativas de
acuerdo con nuestra noción de racionalidad epistémica—, se compromete de
igual manera con nuestra noción de racionalidad epistémica,9 la cual presupo-

9 De acuerdo con la autora, la noción de racionalidad epistémica que afirma
que podemos obtener justificaciones a partir de nuestra percepción, presupone que
MUNDO porque, si dudáramos de que MUNDO, no podríamos adquirir justifica-
ciones a partir de nuestra percepción. Así, la misma crítica del escéptico según
la cual no nos comportamos de manera epistémicamente racional al aceptar que
MUNDO porque no podemos justificarla a partir de nuestra percepción, presupone
que MUNDO en la medida en que dicho supuesto es una condición de posibilidad
de la misma noción de racionalidad epistémica que comparten tanto escépticos
como no escépticos (p. 129).

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 4



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 197

ne MUNDO en el caso de nuestras prácticas de justificación perceptiva. Coliva
considera que su propuesta permite rescatar la posición conservadora de los
subsecuentes problemas en los que desemboca su compromiso teórico con una
noción estrecha de racionalidad epistémica que comparte con el escéptico, el
cual no le permite abordar el escepticismo radical en forma adecuada. De esta
manera, el hecho de que nuestros supuestos generales no puedan justificar-
se no quiere decir que estén fuera del alcance de la racionalidad epistémica
(p. 131), por lo que, mediante un cambio profundo de la noción misma de
racionalidad epistémica podemos evitar los desafíos escépticos de los que aún
es susceptible la posición conservadora y proporcionar respuestas adecuadas
a los dos problemas sobre los que se basa la epistemología de bisagras —al
menos la que se ha construido en el espacio dialéctico fijado por el debate
entre Pryor y Wright—.10

Coliva cierra con el capítulo “The Extended Rationality View Extended”, en
el cual ensancha su noción de racionalidad extendida para abracar los pro-
blemas epistemológicos que han sido blancos tradicionales del escepticismo
radical, como el problema de la inducción (p. 154), el de la justificación basa-
da en la memoria (p. 158) y el de las otras mentes (p. 161). Según la autora,
podemos usar la misma estrategia para evitar los escepticismos que de manera
tradicional han asediado a tales formas de racionalidad; simplemente es cues-
tión de extender las nociones de racionalidad específicas a tales prácticas de
justificación de creencias, incluidos también los supuestos generales que hacen
posible esas prácticas epistémicas.

En conclusión, la epistemología de bisagras de Coliva consiste en dos cosas:
(i) adopta una posición moderada con respecto a la justificación de las creen-
cias perceptuales11 y (ii) presenta una noción constitutivista de racionalidad
epistémica que es útil para entender la aceptabilidad racional de los supuestos
generales.12 Sin embargo, ¿es ésta la mejor manera de interpretar los plan-
teamientos de Wittgenstein en Sobre la certeza? Más aún, ¿es teóricamente
recomendable elaborar una epistemología de bisagras que elucide la estructura
de la justificación perceptiva tal y como se sugiere en el espacio dialéctico del
debate entre Wright y Pryor? Considero que los dos problemas en los que se
cimienta la epistemología de bisagras en el espacio dialéctico que se abre entre

10 Véase Coliva 2012, p. 325.
11 El nombre se debe a que evita los extremos propios del liberalismo y del conser-

vadurismo (p. 8). Del liberalismo rechaza que la percepción sea una condición su-
ficiente de la justificación perceptiva, mientras que del conservadurismo no acepta
que tengamos que justificar los supuestos generales que hacen posible las prácticas
de justificación epistémica. Así, su posición se limita a afirmar que una creencia or-
dinaria de que P se justifica en términos de la percepción si, y sólo si, en ausencia de
falibilidad, tenemos el curso apropiado de la experiencia y damos por sentado, sin
más, que MUNDO (p. 34).

12 Debido a que los supuestos generales son constitutivos de la propia noción de
racionalidad epistémica (p. 134).

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 5



198 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Wright y Coliva —el de la justificación perceptiva y el de la justificación de
nuestros supuestos generales— son auténticos pseudoproblemas filosóficos que
Wittgenstein habría disuelto en la misma obra que, paradójicamente, inspira a
dicha epistemología de bisagras. En efecto, el problema de la justificación per-
ceptiva es uno de los que no tiene cabida en ningún lugar en Sobre la certeza y,
si no reconocemos su legitimidad, tampoco se seguiría la del segundo proble-
ma, pues depende de la legitimidad del primero. La crítica medular de Witt-
genstein a la posición de Moore en Sobre la certeza cuestiona el prejuicio filosó-
fico de que las creencias ordinarias como MANO o LAPTOP pueden justificarse
cuando se expresan en condiciones normales, pues así como no tiene sentido
dudar de MANO o LAPTOP en tales condiciones, tampoco tiene sentido hablar
de su posible justificación con base en la percepción (Wittgenstein 1969, §§ 58,
125, 243 y 250). En este sentido, podríamos decir que Wittgenstein estaría en
contra de la propia noción de racionalidad epistémica que, según Coliva, com-
partimos con el escéptico, a saber, que es posible justificar MANO o LAPTOP
con base en la percepción en condiciones normales. Según esto, no es que la
percepción no sea una condición suficiente de la justificación de las creencias
ordinarias como argumentan Wright y Coliva, sino que no tiene sentido hablar
de la justificación de tales creencias desde una perspectiva separada de las prác-
ticas epistémicas en las que cualquier discurso sobre la justificación es posible
sobre la base de la inteligibilidad de la falibilidad de tales creencias.13 Es por
esto que Wittgenstein considera que tales proposiciones que expresan creen-
cias ordinarias en condiciones normales son las bisagras que no tiene sentido
justificar ni poner en duda, de modo que no son así sólo los supuestos generales
cuya aceptabilidad racional defienden teóricamente Wright y Coliva. Así pues,
el hecho de que no dudemos de MANO en condiciones normales nos muestra
que dicha proposición desempeña un papel lógico o gramatical en nuestras
prácticas ordinarias en las que podemos dudar o justificar que MANO.14 Lo
importante aquí es que las proposiciones bisagra que menciona Wittgenstein
no se reducen a supuestos argumentales que, en abstracto, justifican nuestras
creencias ordinarias, sino que son las mismas creencias ordinarias que Wright
y Coliva pretenden justificar sin atender su carácter epistémicamente situado.

13 Sólo podemos hablar de la justificación de P cuando esté claro en una situación
concreta qué sea caer en error con respecto a . De esta manera, si no entendemos
lo que sea caer en error con respecto a P, tampoco tiene sentido hablar de dudar de
P o justificar P.

14 Si S pudiera dudar de que MANO mientras la ve, no podría decirse que S ha
entendido aún el significado de MANO, y tal es el motivo de que la exclusión lógica
de la duda de MANO en condiciones normales es lo que posibilita que entendamos
lo que es caer errar acerca de MANO, pues habilita circunstancias en las que S puede
dudar y justificar MANO. Esto supone una crítica a la noción de Coliva sobre el
carácter normativo de las proposiciones bisagra, puesto que ella las concibe como
meras reglas de significación evidencial (p. 41), cuando más bien son auténticas
reglas gramaticales implícitas en nuestras prácticas lingüísticas (Wittgenstein 1969;
§§ 25–30, 87–88 y 95).

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 6



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 199

Así, podemos pensar que Wittgenstein diluye tanto el problema relacionado
con trascender nuestra localidad cognitiva como el problema de la justificación
perceptiva. El problema de la localidad cognitiva supone según Wright y Coli-
va que es posible equivocarnos con respecto a MANO en condiciones normales,
puesto que bien podría ser el caso que algo parezca una condición normal a
un sujeto epistémico, sin serlo realmente.15 No obstante, esta tesis pareciera
basarse sólo en la tesis errónea de que podemos pensar en la justificación de
creencias ordinarias sin considerar las circunstancias concretas en las que es
inteligible qué sea caer en error con respecto a ellas y, por ende, qué sea verifi-
carlas. Mantener tales supuestos en una estrategia antiescéptica es costoso en
términos teóricos, pues son ellos mismos los que en primer lugar otorgan su
carácter intuitivo al problema escéptico. Por otro lado, es posible leer Sobre la
certeza como si planteara una disolución razonable de tales supuestos. Empero,
si esto es así, no tendría ningún sentido desarrollar un programa de justifica-
ción de las creencias ordinarias basadas en la percepción, pues estas creencias
no podrían ponerse en duda ni justificarse debido a que son infalibles en un
sentido lógico —no meramente metodológico ni epistemológico—. Lo cierto es
que haría falta un artículo entero para examinar en forma completa este deta-
lle crítico. Por lo pronto, basta con haberlo delineado en su superficie y haber
señalado un camino potencial que nos podría conducir hacia la disolución de
la idea misma de una teoría de la justificación perceptiva.

Referencias bibliográficas

Coliva, Annalisa, 2012, “Moore’s Proof, Liberals and Conservatives: Is There a
(Wittgensteinian) Third Way?”, en Annalisa Coliva (comp.), Mind, Meaning,
and Knowledge, Oxford University Press, Oxford, pp. 323–351, <https://doi.
org/10.1093/acprof:oso/9780199278053.003.0013>.

Coliva, Annalisa, 2016, “Which Hinge Epistemology?”, International Journal for
the Study of Skepticism, vol. 6, nos. 2–3, pp. 79–96, <https://doi.org/10.11
63/22105700-00603002>.

Moore, G.E., 1939, “Proof of an External World”, en Thomas Baldwin (ed.),
G.E. Moore. Selected Writings, Routledge, Londres.

Moyal-Sharrock, Danielle, 2004, Understanding Wittgenstein’s On Certainty,
Palgrave Macmillan, Basingstoke, <https://doi.org/10.1057/978023050
4462>.

Pryor, James, 2000, “The Skeptic and the Dogmatist”, Noûs, vol. 34, no. 4,
pp. 517–549, <https://doi.org/10.1111/0029-4624.00277>.

Pryor, James, 2004, “What’s Wrong with Moore’s Argument?”, Philosophical
Issues, vol. 14, no. 1, pp. 349–378, <https://doi.org/10.1111/j.1533-6077.
2004.00034.x>.

Wittgenstein, Ludwig, 1969, On Certainty, ed. G.E.M. Anscombe y G.H. von
Wright, trad. G.E.M. Anscombe y D. Paul, Blackwell, Oxford.

15 Véanse los ejemplos en Wright 2004b, p. 25.

Revista de Filosofía Diánoia, vol. 65, no. 85 (noviembre de 2020–abril de 2021)
e-ISSN: 1870–4913 • DOI: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.85.1621

dianoia / resenas / 7



200 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Wright, Crispin, 2004a, “Warrant for Nothing (and Foundations for Free)?”,
Aristotelian Society, vol. 78, no. 1, pp. 167–212, <https://doi.org/10.1111/
j.0309-7013.2004.00121.x>.

Wright, Crispin, 2004b, “Wittgensteinian Certainties”, en Dennis McManus
(comp.), 2004, Wittgenstein and Scepticism, Routledge, Londres, pp. 22–55,
<https://doi.org/10.4324/9780203467794-1>.

YEVI OCEGUERA PONCE

Universidad Nacional Autónoma de México
Instituto de Investigaciones Filosóficas

yevoceguera@gmail.com

dianoia / resenas / 8


