Resenas bibliograficas

Michael Gubser, The Far Reaches. Phenomenology, Ethics and Social Re-
newal in Central Europe, Stanford University Press (Cultural Memory in
the Present), Stanford, California, 2014, 335 pp.

Hasta nuestros dias, la fenomenologia proyecta la imagen de ser una filoso-
fia “esotérica” y “solipsista”, segtin el historiador Michael Gubser (p. 1).! Esta
apreciacion se origina sobre todo en la recepcion de la obra de Edmund Hus-
serl, a quien atribuye la paternidad de la “escuela” (pp. 1-2 y 5). Sin embargo,
de acuerdo con el mismo Gubser, el conocimiento mds completo de las aporta-
ciones de esta supuesta escuela puede “contar una historia diferente”. No s6lo
respecto de su imputado fundador, cuyas obras completas han ido saliendo a
la luz continuamente desde los afios cincuenta del siglo pasado, sino sobre
todo respecto de algunos de sus “herederos”. A mi juicio, en esto tltimo radica
la originalidad y atractivo del libro de Gubser, es decir, en exponer la filoso-
fia ético-social de pensadores tradicionalmente marginados en el discurso de
la historiografia filoséfica. En sus propias palabras:

Este libro cuenta una historia diferente, que no se restringe a emergencias
de entreguerras, sino que se vuelve hasta los reclamos decimonénicos de
Brentano por una renovacion filoséfica de la modernidad y llega hasta los
grandes combates de los disidentes anticomunistas. Se enfoca en Europa
Central, moviéndose de los lugares alemanes y austriacos de nacimien-
to de la fenomenologia a la Checoeslovaquia y Polonia de la posguerra,
donde los dividendos sociales y éticos de esta filosofia salieron a luz pa-
blica. (p. 3)

En efecto, la primera parte del libro, titulada “Fenomenologia austriaca y ale-
mana”, trata del surgimiento de la fenomenologia en Austria y Alemania bajo
la égida de Franz Brentano y Edmund Husserl. Por otro lado, la segunda y
ultima parte, titulada “Fenomenologia en Europa del Este”, nos habla de una
fenomenologia comprometida directamente con la accién politico-social a tra-
vés de intelectuales como el checo Jan Patocka o el futuro papa Juan Pablo II,
el polaco Karol Wojtyla, o por medio de movimientos como la Primavera de
Praga, la Carta 77 o Solidaridad en Polonia. El gran hilo narrativo de esta otra
historia de la fenomenologia es la alternativa que represent6 ante los discursos
tanto liberales como totalitarios de la época moderna. Frente a la anonimia
del individualismo liberal y la anulacién de todo sentido de responsabilidad de
los totalitarismos de cufio fascista y comunista, la fenomenologia propuso una

! Gubser es profesor asociado de historia intelectual en la Universidad James
Madison.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 1



228 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

ética social basada en la pertenencia a una comunidad y en la dignidad de
la persona (p. 225). Esta narrativa ideoldgica es la que sobre todo interesa a
Gubser. Para nosotros, que vivimos un renacimiento del totalitarismo naciona-
lista y xeno6fobo tras el triunfo del liberalismo, el contenido del libro recobra
actualidad, incluso una mas inminente que la que su autor consider6 (p. 229).

A pesar de que por lo anterior el libro resulta valioso y se puede recomendar
su lectura —por supuesto, con la reserva que toda fuente de segundo orden
debe provocar— no es menos cierto que presenta una serie de defectos nota-
bles. Comenzaré sefialando el que es inmediato, que es de cardcter formal y
atafie a la introduccién. Después, expondré sus defectos de contenido. Estos
los dividiré, a su vez, en uno general, relativo a la idea de fenomenologia que
en €l se presenta, y en varios particulares, relativos a la comprension de la fe-
nomenologia trascendental tal como la expuso Edmund Husserl. No discutiré
otras secciones del libro, a lo que me limita mi formacién como fenomendlogo
trascendental.

La introduccién del libro de Gubser no estd acabada, lo que da una aparien-
cia de descuido editorial. El texto introductorio no es un solo bloque articulado,
sino una conjuncién de cinco textos que aparecen como subsecciones. Las dos
primeras, una de ellas correspondiente al texto bajo el titulo de “Introduccién”
y la otra al subtitulo “Reflexiones sobre el pensamiento ético y social”, son en
realidad dos ensayos de introduccién al mismo libro. Las dos siguientes subsec-
ciones parecen haber sido redactadas por separado para finalmente afiadirse al
resto de la introduccién. Me refiero a las tituladas “¢Qué es la fenomenologia?”
y “Terminologia”. La ultima subseccién se titula “La organizacién del libro”.
Si bien es necesario hacer las precisiones que estos subtitulos anuncian, ellas
deben pertenecer al mismo hilo discursivo de la introduccion.

En términos de contenido, la obra hace una serie de sobreentendidos, ma-
lentendidos y ambigiiedades que vuelven molesta su lectura. En general, se
expone una idea heredada de fenomenologia, ante la cual el historiador re-
nuncia expresamente a su critica. Gubser argumenta:

Dado que mi meta es rastrear las ramificaciones sociales y éticas de la
fenomenologia, evito restringir demasiado su significado segtin términos
filoséficos. En vez de ello, adopto una definicién histérica amplia de la fe-
nomenologia como el movimiento asociado con el giro de Husserl “a las co-
sas mismas”, el llamado agrupador que gané generaciones de adherentes.
Una denotacién més estrecha no sélo no podria dar cuenta de la variedad
de compromisos fenomenoldgicos, sino que también nos cegaria ante los
demads precursores e influencias del movimiento. En otras palabras, per-
petuaria la tendencia a restringir la fenomenologia a los iniciados. (p. 14)

Sin duda, tal modo de definir funciona desde un punto de vista histdrico, pero
resulta no menos que destructivo desde un punto de vista tedrico, porque, a la
par que quiere presentarse el libro s6lo como un libro de historia, también se

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 2



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 229

propone en su contenido una teoria. Por eso, la critica de esta tltima se vuelve
un asunto relevante para el lector.

Hay que comenzar sefialando que lo que se define en el libro como “escuela
de Husserl” es algo que Husserl mismo nunca habria llamado asi (pp. 1, 2
y 13). No sélo porque para Husserl el llamado “a las cosas mismas” no podria
constituir la base de ninguna escuela de pensamiento, sino también porque su
auténtico programa para la refundacién de la filosofia, que implicaba su con-
versién en fenomenologia trascendental, nunca fue seguido por la susodicha
“escuela”. Al contrario, la historia del llamado “movimiento fenomenolégico”
es la de las oposiciones (fundamentadas o no) que dicho programa suscité.?

Por otro lado, la idea de fenomenologia que Gubser expone con mas de-
tenimiento queda inexplicada en su relacién con la definicién anterior.®> De
acuerdo con esa idea, la fenomenologia seria una “filosofia de los contenidos
de la experiencia”, concebida también como una “filosofia de las esencias” que
justifica una “antropologia” en relaciones de cercania con la teologia o la ex-
periencia religiosa.* A ello hay que agregar, segin el autor, ciertos conceptos
fundamentales de la “escuela”, como el de intencionalidad, el de persona, el
de Europa como idea cultural, asi como un persistente elitismo intelectual.’
De esta manera, seglin la meta expuesta, se logra una definiciéon de contenido
histérico mas que una definicién en regla. A lo ya dicho sobre el problema
que esta postura representa, hemos de agregar ahora, a la luz de las definicio-
nes dadas, que esta historia de la fenomenologia presenta el inconveniente de
dar una imagen totalmente imprecisa de esa filosofia. Si a ello agregamos los
diversos errores o ambigiiedades de detalle que dicha imagen atn contiene,
asi como los que el historiador aporta, la situacidn es desesperante desde este
punto de vista.

Respecto de la comprension de la fenomenologia trascendental que expuso
Husserl, Gubser considera que la fenomenologia trascendental estd mal pre-
parada para fundamentar la ética y divide la obra de Husserl en dos partes:
una inclinada hacia el aspecto trascendental, otra hacia el ético (c¢fr. pp. 2-3,
16-17, 60-61). Dentro del aspecto ético, divide a su vez en tres la obra de
Husserl: en una parte mas bien formal, otra intersubjetiva y una “mundana”.

2 para interpretar adecuadamente el llamado “a las cosas mismas” no hay mas
que leer detenidamente el § 2 de la “Introduccién” a las investigaciones que siguen
a los “Prolegdémenos a la légica pura”, tomo primero de las Investigaciones légicas.
Para la historia del “movimiento fenomenolégico”, amén del libro de Gubser, se
puede consultar el de H. Spiegelberg, titulado, precisamente, El movimiento feno-
menoldgico.

% Me parece que el no exponer con el mismo detenimiento la idea relativa al
llamado “a las cosas mismas” es producto de otro problema formal, relacionado
con el ya sefialado. En efecto, el texto da una impresién atiin més fragmentaria, que
tal vez fue causada porque en el proceso de incorporar las respuestas a las criticas
de ciertos lectores, el autor no cuid6 una redaccién integral final.

4 Cfr. la subseccién “cQué es la fenomenologia?”.

% Cfr. la subseccién “Terminologia”.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 3



230 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Gubser gusta de usar el adjetivo “mundano” o “amundano” para referirse a la
capacidad ético-social de una filosofia (p. 6). En esta dltima etapa “mundana”,
Husserl habria superado “su programa previo”:

A través de la renovacion de la filosofia, Husserl buscé nada menos que
una Europa renaciente —o, mejor, una cultura europea que pudiera “re-
novarse a si misma radicalmente” por la revitalizaciéon de una tradiciéon
filoséfica envilecida. En este espiritu avant-garde (y eurocéntrico), Husserl
declaré a los filésofos “funcionarios de la humanidad” que cargan con la
“responsabilidad por el ser verdadero” de la humanidad. Esta formulacién
superd su programa previo al reconcebir la responsabilidad teorética como
una responsabilidad-mundana préctica, situada en la comunidad humana.
En otras palabras, Husserl vino a ver la fenomenologia no primariamen-
te como una filosofia de la mente, epistemologia, l6gica u ontologia, sino
como un recuento de nuestro compromiso con el mundo y con aquellos
que viven en él. La vino a ver como una ética. (p. 61)

Una lectura mas atenta de la obra de Husserl no sélo desmiente esa “supera-
cién”, sino que a la vez da razdn, en cierto grado, al sentido ético que Gubser
quiere rescatar con ella. Husserl vio desde muy temprano a su fenomenologia
trascendental como el fundamento tedrico de una vida verdaderamente ética.®
Para eso, la fenomenologia trascendental no se concibe meramente como una
teoria de la subjetividad preética, sino también como una teoria de la subjeti-
vidad ética o axioldgica. De esta manera, se puede decir que Husserl no hacia
mas que desenvolver el programa triple de una critica de la razén (tedrica,
practica y emotivo-valorativa) heredado por su maestro Brentano. Asi, sobre
los niveles inferiores de una fenomenologia de la vida animal se alza una fe-
nomenologia trascendental de la vida practica, ética y moral, cuyos correlatos
son los bienes culturales y los demas sujetos y comunidades de sujetos, en su
infinita diversidad. Sin embargo, esta fenomenologia trascendental ética es el
tltimo escalafén de la ciencia universal. De ahi que Husserl haya comenzado
preferentemente con descubrir los sentidos mas primitivos de la subjetividad
trascendental, los cuales fundan la vida ética que se yergue sobre ellos. No
existe otra razén de que también la fenomenologia trascendental tenga que co-
menzar como egologia y que, al introducir a otros sujetos, igualmente trascen-
dentales, simplemente extienda el alcance de sus observaciones sin abandonar
el suelo trascendental del ego puro ganado por la reduccién trascendental. En
efecto, las observaciones intersubjetivas, de un espiritu comtn y de un “mundo
préactico”, siguen siendo observaciones del sentido de una experiencia que sélo
se puede dar en primera persona. En consecuencia, hablar en clave ética no

6 Esto lo reconoce el mismo Gubser, pero eso no cambié el juicio que se hizo

al final y que ya hemos expuesto (¢fr. pp. 2-3 y 46). Un texto temprano sobre el
sentido ético de la fenomenologia es La filosofia como ciencia estricta.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 4



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 231

quiere decir mas que tomar la experiencia egoldgica en su plena concrecién;
experimentar egolégicamente no quiere decir experimentar solipsistamente,
sino solidariamente.”

Una confusiéon mezclada con la anterior es la de pensar que la experiencia
que inaugura la reduccion trascendental tiene el sentido de deducir la existen-
cia del mundo y de los otros a partir de la experiencia reflexiva de mi mismo.
Nada tan contrario al sentido metodoldgico de la fenomenologia trascendental.
Segun el mismo Husserl, la fenomenologia describe, no deduce; aclara, no in-
fiere axiomdticamente.® La existencia de los otros y del mundo es un dato que
me es dado previamente a la reduccién trascendental, y lo que quiero realizar
con esta ultima es desentrafiar su sentido auténtico. No busco, como Gubser
expresa, una “prueba egolégica” de los otros por la empatia, sino describir
el sentido del experimentar a los otros, que se llama empatia (p. 49). Que
la presencia de los otros se manifieste por analogia de mi cuerpo con el del
otro, no implica que reduzca al otro a una mera aparicién corporal dentro de
mi campo trascendental.” Al contrario, el otro permanece siempre otro sujeto
absolutamente irreducible a mi mismo. Simplemente reconozco el papel nece-
sario e intermediario que dicha analogia tiene en la aparicién de los otros en
mi campo de experiencia. No hay modo de suprimirla para experimentar a otro
sujeto, como Gubser desea (p. 58). Ella esta siempre presente, no como una de-
duccién, sino como una experiencia empirica (trascendentalmente empirica) y
en primer lugar pasiva. Sin embargo, el error més grave en la comprension de
la empatia por parte de Gubser no es ése, sino el afirmar que Husserl extendié
el sentido de la empatia para hablar no sdlo de la experiencia de otras sub-
jetividades, sino también de la experiencia de cosidades (p. 60). No s6lo no
conozco ningln lugar en que Husserl llegue a afirmar eso, sino que empatia
es el concepto que designa la experiencia de otra subjetividad (atn sea pura-
mente animal), en contraposicién a otras formas de acto en que experimento
meras cosas. Tal vez este error provenga de la necesaria conjuncion de las dos
experiencias en mi experiencia concreta, tanto cuando el sentido dominante es
la experiencia de una cosidad, como cuando es el de otro sujeto.'®

7 Husser] insistié constantemente en esto, si bien sus observaciones parecen ha-
ber sido ignoradas o malcomprendidas a causa de la incorrecta asimilacién de lo
que significa la reduccién trascendental. En esto ultimo, Husserl tuvo algo de culpa,
como se comentara mas adelante. Sobre el sentido en que la reflexién intersubjetiva
se incorpora a la reduccidén trascendental, se puede consultar la quinta meditacién
de las Meditaciones cartesianas, lugar clasico de referencia, pero también el segun-
do tomo de las Ideas o, para una comprension sistematica breve, El articulo de la
Encyclopaedia Britannica.

8 Este es un motivo también recurrente en la obra de Husserl. Para su justa
comprension se puede consultar el libro primero de las Ideas.

? Gubser piensa lo contrario; cfr. p. 48.

19 para indagar sobre este concepto en la obra de Husserl, se pueden tomar en
cuenta las referencias de la nota 7 de esta misma resefia.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 5



232 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

En relacion con el mundo, reducirlo a correlato intencional por obra de
la reduccién trascendental no quiere decir abandonarlo, pero tampoco some-
terlo a un realismo. La reduccion trascendental tiene la virtud de abrir a mi
experiencia el mundo tal como es en su verdadero ser. La suspension de la
actitud natural, que se define como la creencia en la existencia independiente
del mundo, y su conversion en actitud fenomenoldgica, me permite esa acla-
racién. El mundo, mera cosidad con seres vivos incorporados en él, constitu-
yendo una cultura cuando el desarrollo de estos seres es el mds alto posible, es
una parcialidad de la experiencia, un precipitado de su actividad. En cambio,
con la reduccidn trascendental puedo observar justamente esa actividad antes
andnima y asi obtener el sentido integro del mundo. En otras palabras, en la
produccidn originaria obtengo comprensién originaria, o conocer quiere decir
a fin de cuentas conocer los origenes de una cosa. Ahora bien, los origenes
de todo lo que podamos pensar, expresar, imaginar, sentir, estan precisamente
en este pensar, expresar, imaginar o sentir, es decir, en la experiencia. Expe-
riencia es, por otro lado, conciencia de algo y esto quiere decir subjetividad
trascendental u originariamente productora de objetos suyos como correlatos
intencionales. La fenomenologia trascendental no tiene, pues, nada de mistico
ni de metafisico. Por el contrario, es empirismo radical.

No obstante, Gubser tiene razon al afirmar que gran parte de la culpa en ta-
les malentendidos la tuvo el mismo Husserl al utilizar un estilo que lo convirtié
en un “filésofo para filésofos” (p. 5), aunque hay que decir ain que los filésofos
tampoco tuvieron mejor suerte que los no filésofos con el estilo de Husserl, de
lo cual es prueba la historia del llamado “movimiento fenomenoldgico”. Pero
una parte también mayor de la culpa la tiene la prisa con que habitualmente
se estudia la filosofia, por no decir la falta de formacién, tanto de profesionales
de la filosofia como de profesionales de otras disciplinas que hablan de ella.

Otros errores del libro de Gubser relativos a la fenomenologia trascendental
de Husserl son: el repetido nombrar “ndéema” al acto, que en realidad se de-
nomina “nédesis” (pp. 16 y 233 [n. 24]), lo cual implica una confusién tedrica
muy grave; la ya clasica interpretacién sesgada de las Investigaciones légicas,
referida casi exclusivamente a su primera parte, los “Prolegémenos a la logica
pura” y, paraddjicamente relacionada con ella, la afirmacién de que Husserl
“infravalor6 la importancia de la significaciéon” (p. 11).

Para terminar, vuelvo al tema original, que es la fenomenologia comprendi-
da como una filosofia ético-social. Con las no pequefias correcciones que una
justa valoracion de la filosofia de Husserl demanda, también tenemos que pre-
guntarnos por el modo de actuar que ella fundamenta. Como he sugerido, la
fenomenologia trascendental no sélo no estd desprovista de las herramientas
necesarias para fundamentar la praxis, sino que una praxis a fin de cuentas
buena sélo puede dimanar del conocimiento radical de lo que es bueno. Este
conocimiento sélo se logra, por su parte, describiendo las fuentes originarias
del valor, es decir, la subjetividad trascendental en toda su concrecién. Co-
menzar a tomar en serio la praxis, la filosofia como una empresa ético-social,

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 6



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 233

requiere comenzar por tomar en serio la teoria y la ciencia. Lamentablemente,
en esto se queda corto el libro de Gubser.

JETHRO BRAVO GONZALEZ
Doctorado en Filosofia
Universidad Nacional Auténoma de México

dianoia / resenas / 7


http://www.tcpdf.org

