
Nota crítica

La reconsideración de la ira como emoción política.
Sobre Anger and Forgiveness de Martha Nussbaum

[Reconsidering Anger as a Political Emotion: On Martha Nussbaum’s Anger

and Forgiveness]

MARÍA JIMENA SÁENZ
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas
Universidad Nacional de La Plata
mjimenasaenz@hotmail.com

Resumen: Esta nota crítica analiza la perspectiva que Martha Nussbaum pre-
senta sobre la emoción de la ira en su último libro Anger and Forgiveness.
Resentment, Generosity, Justice (2016). Para ello sitúo esta obra en el contexto
del proyecto filosófico de la autora y señalo algunos cambios y continuidades
en su análisis de la ira; después reviso a la luz de este nuevo libro algunas de
las críticas que, centradas en la reivindicación de la ira, ha recibido su pro-
puesta de una cultura política centrada en las emociones “humanizadoras”.
Palabras clave: emociones, filosofía, cultura política, empatía, compasión

Abstract: This critical note examines Martha Nussbaum’s perspective on anger
presented in her last book Anger and Forgiveness. Resentment, Generosity, Jus-
tice (2016). I place this book in the context of Nussbaum’s philosophical
project in order to trace changes and continuities in her views on anger, and
then I examine some criticisms that have been held against her proposal of a
political culture based on humanizing emotions based on the vindication of
anger.
Key words: emotions, Philosophy, political culture, empathy, compassion

El último libro de la filósofa norteamericana Martha Nussbaum1 se ocu-
pa de la ira, así como del perdón como su posible contraparte y del
lugar que debe tener esa emoción en las interacciones humanas en las
sociedades democráticas. El análisis de la ira se desarrolla en dos par-
tes, que tienen, cada una, un peso diferente en la obra; una de ellas
se dedica a señalar los problemas intrínsecos de la ira, mientras que la
otra expone sus efectos negativos en la comunidad política.

1 M.C. Nussbaum, Anger and Forgiveness. Resentment, Generosity, Justice, Oxford
University Press, Nueva York, 2016. Hay que señalar también que recientemente
Nussbaum publicó, en coautoría con S. Levmore, Aging Thoughtfully. Conversations
about Retirement, Romance, Wrinkles, and Regret, Oxford University Press, Oxford,
2017.

Diánoia, volumen LXII, número 79 (noviembre de 2017): pp. 217–226.

dianoia / d79dsae / 1



218 MARÍA JIMENA SÁENZ

Los primeros dos capítulos son conceptuales y presentan un estudio
crítico de la ira (cap. 2) y del perdón “como posible candidato a re-
emplazarla” (cap. 3). Allí Nussbaum plantea dos problemas internos o
intrínsecos de la ira: o bien ésta busca de manera infructuosa la retri-
bución (la “ruta del payback”) y presenta problemas de incoherencia,
irracionalidad e irrupciones de formas de “pensamiento mágico” que
vinculan el acto de infligir sufrimiento al ofensor con la reparación del
daño o la ofensa, o bien solicita la degradación del culpable (la “ruta
del estatus”) y es inmoral o normativamente problemática al enfocarse
en forma obsesiva en el estatus y al valorar la degradación del ofensor
como una oportunidad de elevar a la víctima. En este punto aparece
un “tercer camino”, una variedad “fronteriza” de la ira que no contie-
ne un pensamiento retributivo: la ira transicional. Esta especie dudosa
de ira sólo incluye como contenido cognitivo la indignación ante una
ofensa y el pensamiento de que algo debe hacerse con ella; en este
sentido, Nussbaum admite que sería mejor llamarla “indignación”. Así,
la ira transicional reconoce y da cuenta de una ofensa o una injusti-
cia, y funciona como motivación para buscar la justicia. Sin embargo,
a diferencia de la ira, se orienta hacia el futuro y delimita lo que está
en juego no como una cuestión de restablecer límites y rangos entre el
ofensor y la víctima, sino de producir justicia y cooperación.

La segunda parte desarrolla y pone a prueba las proyecciones del
análisis conceptual en cuatro ámbitos de las interacciones humanas:
i) el de las relaciones íntimas y personales (cap. 4); ii) el “terreno inter-
medio”, un ámbito heterogéneo que abarca interacciones casuales con
extraños y relaciones más estables que implican cierta interdependen-
cia, es decir, relaciones con colegas, relaciones laborales y asociaciones
(cap. 5); iii) el ámbito político de la “justicia cotidiana” (cap. 6); y, fi-
nalmente, iv) el espacio político de la “justicia revolucionaria” (cap. 7).
En esta segunda parte, Nussbaum examina tres ideas sobre la ira que
considera “lugares comunes” tanto en el pensamiento filosófico como
en el cotidiano: la ira es necesaria para proteger la dignidad y el auto-
rrespeto, la ira como reacción ante una ofensa es esencial para tomar
al ofensor en serio (no como alguien con responsabilidad disminuida)
y la ira es esencial para combatir injusticias. Aquí la exploración del
funcionamiento de la ira en dominios diversos de la vida no busca ex-
pandir o profundizar sus problemas intrínsecos, sino discutir sobre todo
sus efectos instrumentales positivos: aun si se acepta un valor limitado
de la emoción para combatir injusticias e impulsar la acción política, a
fin de cuentas resulta problemática en lo político y mina las bases de la
comunidad igualitaria. La “ira transicional” toma como figuras centra-

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 2



IRA COMO EMOCIÓN POLÍTICA 219

les e índices de la posibilidad y viabilidad de este modelo en el terreno
político a Martin Luther King en Estados Unidos y a Nelson Mandela
para el caso sudafricano.

Esta nota crítica se centra en dos aspectos del planteamiento de Nuss-
baum que tienen implicaciones importantes para su obra y, de manera
más general, para el ámbito de la filosofía política y moral liberal. La
primera se refiere al valor de las emociones y, sobre todo, al esquema de
las emociones políticas que nuestra autora empezó a definir en El ocul-
tamiento de lo humano, de 2004, y luego, de manera más explícita, en
Emociones políticas, de 2013. En el contexto de la obra de Nussbaum,
la ira había tenido una presencia intermitente y un estatus inestable,
pero sólo hasta las conferencias John Locke de 2014 se convirtió en un
foco de interés y análisis sistemático. Por otro lado, la emoción fuerte
de la ira ha sido uno de los impulsos críticos a su propuesta de una
cultura política que se centre en el poder ético y político de las emocio-
nes “humanizadoras” —la compasión, la simpatía—, también descritas
como “emociones soft” o enmarcadas en una “política sentimental” que
desactiva los espacios de resistencia y termina por privatizar la política.
El nuevo eje de la ira reacomoda varias piezas del entramado que pro-
pone Nussbaum y señala continuidades y reformulaciones en su obra,
a la vez que permite revisar las críticas a su propuesta filosófica.

Emociones políticas: Anger and Forgiveness en el proyecto filosófico
de Nussbaum

A pesar de que Nussbaum puede considerarse una autora fuerte, una
“maratonista académica”,2 “impaciente e incluso impetuosa”, extrema-
damente asertiva y letal con sus adversarios (Harpham 2002, p. 56), es
también una filósofa del cambio y que de manera constante reformula
sus ideas. Una de las formas de leer el libro comentado es situándolo
en lo que ella llamó no su obra, acabada y cerrada, sino su “proyec-
to filosófico” que ha mutado desde los años ochenta, cuando inició su
carrera, hasta la actualidad.

2 Nussbaum misma ha comparado su trabajo con una maratón en diversas oca-
siones. Una de las más difundidas puede leerse en el prefacio de Las mujeres y el
desarrollo humano, que se considera la elaboración más completa de su conocido
“enfoque de las capacidades”. Allí, la autora señala que ese libro “es, en relación con
aquel otro libro [un proyecto de amplio alcance sobre las capacidades que responda
a todas las cuestiones técnicas, económicas y problemas políticos que presentan]
como una carrera de 10 kilómetros respecto de una maratón: es completo en sí
mismo, tiene un comienzo y un fin, pero no requiere tanta resistencia del lector ni
del autor” (Nussbaum 2002 [2000], p. 16).

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 3



220 MARÍA JIMENA SÁENZ

Anger and Forgiveness forma parte de la obra de Nussbaum que co-
mienza tras el cambio de milenio, con la publicación de El ocultamiento
de lo humano y, sobre todo, de Emociones políticas. El proyecto que con-
figuran estos últimos, junto con el reciente análisis de la ira, intenta,
como expresó ella misma, “ligar la psicología moral de la compasión
[. . .] con la filosofía política normativa del enfoque de las capacidades”
(Nussbaum 2014 [2013], pp. 545). Estos trabajos son también un in-
tento por salvar la brecha que suele advertirse entre una primera etapa
de su obra (sobre todo la de los años ochenta) que se dedicó a la mo-
ralidad personal en un marco aristotélico que une las preguntas sobre
la vida buena con las de la justicia y las estructuras que sostienen la
vida en común y que apoya en dos figuras contemporáneas —Bernard
Williams e Iris Murdoch—, y una segunda etapa (durante los años no-
venta) que se orienta hacia la filosofía política, concede un lugar más
importante a Kant y vuelve prioritarios los grandes marcos institucio-
nales y los acuerdos finos del liberalismo político en detrimento de la
“percepción” densa, contextual y detallada de su primera etapa. El giro
de las emociones hacia la escena política reintroduce en la segunda
etapa de su obra —que había dado más espacio a la autonomía y a los
límites entre las personas— a la vulnerabilidad constitutiva de la hu-
manidad, la cual había abordado durante los años ochenta y a la cual
considera uno de los “hilos” que permite unir sus preocupaciones di-
versas. Las emociones tienen como contenido mínimo y común el reco-
nocimiento del valor de bienes externos que, al estar fuera del control
de las personas, las vuelven vulnerables y, en este sentido, “la idea de
la vulnerabilidad está estrechamente relacionada con la idea de emo-
ción, [l]as emociones son respuestas a estas áreas de vulnerabilidad”
(Nussbaum 2006 [2004], p. 19). Para Nussbaum, esa vulnerabilidad es
“inseparable de nuestra sociabilidad” (Nussbaum 2006 [2004], p. 20)
y desplaza la atención, más que al modo en que se trazan y se protegen
las fronteras entre los individuos, hacia los modos en los que éstos se
relacionan, al valor de esas relaciones y a las formas adecuadas para
sostenerlas. El análisis del amor y la discusión radical que se ofrece en
Emociones políticas sobre la necesidad de varios tipos de amor, confian-
za y reciprocidad para sostener las instituciones políticas en sociedades
que aspiran a la justicia también pueden leerse en este sentido como
una preocupación diferente de la que obsesionó al liberalismo por el
trazado y sostenimiento de límites3 —y también a la de sus críticos

3 Sobre la presencia abrumadora de la metáfora de los límites y las fronteras en
la teoría política liberal, véase Nedelsky 1991.

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 4



IRA COMO EMOCIÓN POLÍTICA 221

aferrados en construir una teoría del poder—, que incluye un balan-
ce de las formas que adoptan y sostienen las relaciones y un intento
por desarrollar una teoría de la “fraternidad” y de los apegos.4 En este
contexto, Anger and Forgiveness completa una de las obras pendientes
sobre la cultura emocional de las sociedades igualitarias, y evalúa cuál
es lugar que la ira debe tener en ellas y cuáles son sus alternativas, si es
que deben buscarse.

Por otro lado, el estatus de la retribución y de sus pasiones asociadas
como la ira es un tema en particular inestable a lo largo del proyecto
filosófico de nuestra autora. La ira figuraba entre sus preocupaciones
secundarias desde sus primeros libros; aparece como uno de los mo-
tivos que trataron los epicúreos y que obsesionaron a los estoicos en
la reconstrucción que ofrece de las escuelas helenísticas en La terapia
del deseo (1994).5 También había cuestionado la simetría de la justicia
retributiva con sus pasiones asociadas en “Equity and Mercy” (1993).6

Hasta mediados de los años noventa, la ira no aparecía en su trabajo
sobre las capacidades (Nussbaum y Glover 1995) pero, a partir de una
sugerencia de Catharine MacKinnon, Nussbaum comienza a incorporar-
la durante la segunda mitad de los años noventa en la quinta capacidad
de su lista como la “capacidad de sentir ira justificada” y que debía de
recibir apoyo (al igual que el tipo de asociaciones que permiten su desa-
rrollo). A la par de esa incorporación, en trabajos feministas del mismo
periodo la ira se califica de “constructiva”, como una contraparte del
miedo constante y excesivo que la violencia ejerce sobre la vida de las
mujeres, una forma de despertarlas a la rebelión y una de las emocio-
nes que deberían generar y movilizar a los grupos de mujeres, entre
otros movimientos de colectivos oprimidos (Nussbaum 2002 [2000],
p. 164 y Nussbaum 2005, p. 172).

Podemos destacar dos cuestiones en este repaso breve y parcial del
proyecto de Nussbaum en relación con su último libro sobre la ira. Por
un lado, su trabajo sobre las emociones y las “emociones políticas” brin-
da un contexto para leer Anger and Forgiveness y ubicarlo en el marco
de un proyecto moral que reconoce el valor de las emociones e intenta

4 La fraternidad, que figuraba entre los estandartes de las revoluciones liberales
del siglo XVIII, fue abandonando la escena en forma progresiva a favor de los
otros dos valores que la acompañaban, la libertad y la igualdad. Si bien tampoco
aparecía en el vocabulario de Nussbaum, en Emociones políticas se convierte en la
clave que permite leer el cambio del régimen absolutista a una sociedad igualitaria
(Nussbaum 2014 [2013], p. 52).

5 La ira aparece en los capítulos 7 (sobre Lucrecio), y 11 y 12 (sobre Séneca).
6 El mismo desarrollo aparece luego en Sex and Social Justice (1999).

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 5



222 MARÍA JIMENA SÁENZ

emplearlas para sostener el proyecto político normativo del enfoque de
las capacidades. Si las dos primeras obras de ese proyecto se dedicaron
a construir un argumento a favor de la importancia de la compasión y
del amor, y cuestionar el lugar de la vergüenza y el asco, la crítica a
la ira que ahora se presenta parece encajar de manera intuitiva en ese
esquema e incluso contribuir a apoyarlo. Por otro lado, la capacidad
de “sentir ira justificada” y el espacio cada vez mayor que ocupa en
el enfoque de las capacidades parecen ubicarla como parte de la idea
política de ser humano en la que se basa la perspectiva. Esta última
intuición es poderosa; la ira parece tan humana que un mundo que la
erradique podría requerir seres muy distintos a los que somos. Nuss-
baum está consciente de esta objeción en Anger and Forgiveness, y se
pregunta si una reacción desprovista de ira ante las ofensas no dejaría
de ser totalmente humana, si no sería algo demasiado distante de lo que
somos o más propia de un “santo” (pp. 105, 224–225). Gran parte de su
respuesta se relaciona con las figuras de Mandela y King, que discute
en los capítulos finales, cuya discusión se ubica en el “ámbito político”.
Ambos se presentan como pruebas no sólo del carácter humano de las
reacciones que no involucran ira, sino también de su fuerza política.
Sin embargo, aun si se acepta la fuerza ejemplar de ambos —en ellos
la ausencia de ira no conlleva un distanciamiento inhumano; en ambos
el movimiento político triunfa sin ira—, no resulta claro que puedan
funcionar como ejemplos cotidianos. Ambos —como también Gandhi,
su otro ejemplo— mantenían la ira bajo control mediante un sistema de
creencias metafísicas difíciles de proponer en una sociedad pluralista;
ambos, y sobre todo Mandela, pasaron un largo tiempo cultivando la
disposición generosa que reemplaza a la ira (con un autoexamen pro-
longado en prisión, en el caso de Mandela). La filósofa norteamericana
no sostiene que la virtud sea un camino que no requiere esfuerzo, como
otros tantos objetivos que valoramos de manera cotidiana en nuestras
vidas, y esto es razonable. La pregunta que queda es si ese esfuerzo
no nos devuelve una imagen demasiado diferente al tipo de seres que
somos, y si estamos dispuestos a pagar ese costo.

La política de las emociones: la ira y las “emociones humanizadoras”

Los casos de King y de Mandela también abren paso al argumento polí-
tico sobre la ira. Aquí surge la reconsideración que Nussbaum propone
de la llamada “ira noble”, la ira de los oprimidos que reaccionan frente
a la injusticia estructural. Este punto retoma en parte las razones por
las que MacKinnon había sugerido su inclusión en el trabajo de Nuss-

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 6



IRA COMO EMOCIÓN POLÍTICA 223

baum, y también las que ella misma adoptó al trabajar con mujeres
en situación de violencia. La ira es una señal que reconoce una ofensa
y una situación de injusticia; es también un poderoso catalizador de la
acción y una forma de reivindicar la igualdad frente a los opresores y de
cambiar o contrabalancear la situación de opresión realzando la capa-
cidad de actuar y el sentido de dignidad de los oprimidos. Esto también
se suele señalar en los estudios culturales, en algunos feminismos y
en los estudios críticos sobre la raza, en relación con su propuesta de
una sociedad compasiva que cultiva las “emociones humanizadoras”.
Lauren Berlant, quizá la más representativa de los dos primeros gru-
pos, señala dos conjuntos de cuestiones que ponen en jaque a las emo-
ciones humanizadoras de Nussbaum: i) dan forma a un “ideal pasivo”
que “transforma el imperativo ético de la transformación social [en] un
ideal de compasión pasivo y de vagos tonos cívicos”, donde “lo político
como espacio de actos orientados hacia lo público es sustituido por un
mundo de pensamientos” (Berlant 2011, p. 73); ii) al focalizarse en
el entendimiento compasivo y en lo personal, esa “privatización senti-
mental de la política” deja inalteradas las estructuras de dominación y
la posición de complicidad de quien empatiza, e incluso las sostiene
y las refuerza (Berlant 2011). A ella se suman los críticos de la raza y
los poscolonialistas que enfatizan la relación jerárquica que conlleva la
compasión, y la amenaza de proyección y colonización del “otro” que
ello implica (Delgado 1996).

Tras estas críticas puede reconstruirse una jerarquía implícita de las
emociones en la que la ira figura en la cima. Así, Berlant sitúa la espe-
ranza del cambio político en “la ira política, un discurso de demanda y
crítica radical” (Berlant 1999, p. 83) y Richard Delgado (Delgado 1996)
propone reemplazar la empatía por una “política del traidor a su raza”
y una “subversión desde dentro”. La noción de ira que parecen adoptar
estos críticos es la que Nussbaum se propone desmantelar, la “ira no-
ble”, y, en este sentido, Anger and Forgiveness funciona tanto como un
trabajo que completa su estudio sobre las emociones políticas, un re-
planteamiento de algunas áreas de su obra, pero también como una
respuesta a las críticas más profundas al corazón de su propuesta sobre
el valor de las emociones humanizadoras. Si bien aquí la dirección y la
forma que toma esa respuesta —un análisis completo, de amplio rango
y sofisticado de la ira— se presenta como el camino adecuado y valiente
para defender su proyecto, sus críticas a la ira pueden resultar discu-
tibles por el carácter “radical” que Nussbaum destaca en su propuesta
(pp. 31, 44–45): en Anger y Forgiveness no sólo se discute la prioridad
de la ira como catalizadora de la acción política, sino que se pretende

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 7



224 MARÍA JIMENA SÁENZ

que “los lectores lleguen a ver la irracionalidad y la estupidez de la
ira” (p. 249) y erradicar esta emoción extendida en la vida social por
completo.

El ataque contra la nobleza de la ira en situaciones de opresión es
casi por completo pragmático y se centra en los casos de Gandhi, King
y Mandela, quienes integran un “archivo [que] ayudará a ver por qué
la idea de ‘ira noble’ como señal, motivación y expresión justificada es
una guía falsa en situaciones revolucionarias; y por qué un marco de
generosidad es más apropiado y más efectivo” (p. 212).

En los tres casos Nussbaum subraya con cuidado que ninguno de
esos líderes puede considerarse naïve (o ingenuo) —un rótulo que se
le ha adjudicado en ocasiones a ella misma—, y también distingue la
ausencia de ira de la no violencia: la ausencia de ira es más duradera
que la proclama de la no violencia, pues esta última se extingue cuando
la oportunidad para la reacción violenta se agota; la ausencia de ira
es crucial para la construcción de un mundo nuevo, mientras que la
no violencia es sólo reactiva, genera una abstención de hacer algo en
un momento determinado. La erradicación de la ira como respuesta a
la injusticia tampoco implica la eliminación absoluta de la violencia.
Si bien la violencia no es la alternativa preferida en el marco de las
reacciones no iracundas, la propuesta de Gandhi “de enfrentar a Hitler
sin violencia y con amor era simplemente absurda” (p. 219), y King y
Mandela estaban en lo cierto cuando mantenían abierta la estrategia
violenta cuando (o si) las otras vías fallaban.

Los casos que estudia Nussbaum son útiles para cuestionar la je-
rarquía de la ira como catalizador de la acción política. Los tres ca-
sos muestran cómo, si bien la ira puede funcionar en el corto plazo,
los movimientos sociales no obtienen “coherencia y sostén” a lo largo
del tiempo sólo con ella; necesitan generar además lazos de solidaridad,
generosidad y empatía. La confrontación que la ira propone es parte de
la política, pero también lo son las relaciones, la cooperación y los lazos
de solidaridad y confianza. Por otro lado, la ira tiene un papel limitado
en la construcción de un mundo nuevo que reemplace a la injusticia:
genera humillación al adversario o bien lo coloca en la actitud defensi-
va que provoca el “juego de la culpa”, distrae la atención del problema
principal e impide la cooperación en la construcción de nuevas comuni-
dades incluyentes. Sin embargo, los tres casos también arrojan sombras
sobre la viabilidad y deseabilidad de erradicar la ira. En primer lugar, la
ira puede mantener un valor intrínseco y reivindicativo para los oprimi-
dos a quienes por lo común se les deniega socialmente el derecho a la
rabia, a la furia o al enojo. La ira no parece distribuirse de manera igua-

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 8



IRA COMO EMOCIÓN POLÍTICA 225

litaria en la sociedad; en los varones se trata de una emoción permitida,
en las mujeres es signo de exceso, irracionalidad o locura; asociada a
los blancos puede considerarse un signo de autorrespeto, mientras que
la ira negra se presenta como señal de una violencia innata e irracional.
En esos grupos oprimidos, reivindicar la ira como respuesta a la injus-
ticia puede tener un valor expresivo más que retributivo y no implicar
de manera interna el deseo de payback como lo pretende Nussbaum.
En otras palabras, la reivindicación de la ira negada para ciertos grupos
puede implicar ella misma la “retribución” (en el sentido sofisticado de
restituir la igualdad) ante la ofensa, sin que conlleve ni un deseo de in-
fligir sufrimiento al ofensor (payback) ni tampoco degradar el estatus
del ofensor para compensar el de la víctima: la expresión de ira es, en
estos casos, una forma de nivelar y marcar puntos de igualdad entre las
víctimas y los ofensores, y una forma también de redistribuir la econo-
mía social de las emociones.

Por otro lado, los casos que presenta Nussbaum no terminan de pro-
bar que la ira no sea necesaria en la política o que tenga un carácter
nocivo e improductivo. En los movimientos de Gandhi, Mandela y King
puede haber funcionado de ese modo, pero el argumento es pragmático
y empírico, y el lector se pregunta aquí si este marco de análisis basado
en un puñado de casos podría aplicarse a otras luchas de reivindicación
de derechos —el caso que rápidamente viene a la mente es el de los
movimientos LGBTIQ— y qué hubiera sido de ellas sin el recurso, aun
momentáneo y reactivo, a la ira, la furia o la rabia pública. Se puede in-
cluso dudar de la ausencia de ira en algunos de los casos que Nussbaum
plantea como el factor determinante de su éxito político. Como señala
Srinivasan (Srinivasan 2016), la estrategia de evitar la ira de Martin
Luther King parece depender de la ira de Malcolm X y de las panteras
negras, y sin esa ira que corría en paralelo a King puede resultar difícil
explicar la reacción que tuvo el Estado a fin de cuentas. En cualquier
caso, el argumento de Nussbaum aquí es más pragmático y empírico
que normativo, y si bien los casos que señala marcan un camino de
posibilidad para su propuesta de erradicación de la ira, no resuelven la
disputa sobre su productividad política.

El libro de Nussbaum es una obra importante para leer su proyecto
filosófico y abre, al igual que sus escritos anteriores, campos de investi-
gación que permanecen aún en estado incipiente: el silencio forzoso de
las emociones en la teoría política liberal, el uso de materiales literarios
en principio ajenos a la pulcritud de la filosofía analítica angloame-
ricana, el reposicionamiento de la vulnerabilidad como dimensión de
la experiencia humana, la reintroducción de la importancia de la con-

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 9



226 MARÍA JIMENA SÁENZ

fianza en un clima dominado en la teoría crítica y en el pensamiento
cotidiano por la “sospecha”, la valorización de la fraternidad como ideal
distintivo junto a la libertad y la igualdad. Anger and Forgiveness pre-
senta una plataforma sólida, erudita y amplia para discutir el estatus
de la ira en nuestras sociedades desiguales, rotas y que padecen altos
niveles de violencia.

BIBLIOGRAFÍA

Berlant, L., 1999, “The Subject of True Feeling: Pain, Privacy, and Politics”, en
A. Sarat y Th. Kearns (comps.), Cultural Pluralism, Identity, Politics, and the
Law, University of Michigan Press, Ann Arbor, Míchigan, pp. 49–84.

—–—, 2011, “Pobre Eliza”, El corazón de la nación: ensayos sobre política y
sentimentalismo, trad. V. Schussheim, Fondo de Cultura Económica, México,
pp. 59–112.

Delgado, R., 1996, “Rodrigo’s Eleventh Chronicle: Empathy and False Empa-
thy”, California Law Review, vol. 84, no. 1, pp. 61–100.

Harpham, G., 2002, “The Hunger of Martha Nussbaum”, Representations,
vol. 77, no. 1, pp. 52–81.

Nedelsky, J., 1991, “Law, Boundaries, and the Bounded Self”, en R. Post
(comp.), Law and the Order of Culture, University of California Press, Berke-
ley, pp. 162–184.

Nussbaum, M.C., 1999, Sex and Social Justice, Oxford University Press, Oxford.
—–—, 2002, Las mujeres y el desarrollo humano, trad. R. Bernet, Herder, Bar-

celona [1a. ed.: 2000].
—–—, 2003, La terapia del deseo. Teoría y práctica en la ética helenística, trad.

M. Candel, Paidós, Barcelona [1a. ed.: 1994].
—–—, 2005, “Women’s Bodies: Violence, Security, Capabilities”, Journal of Hu-

man Development, vol. 6, no. 2, pp. 167–183.
—–—, 2006, El ocultamiento de lo humano: repugnancia, vergüenza y ley, trad.

G. Zadunaisky, Katz, Buenos Aires [1a. ed.: 2004].
—–—, 2014, Emociones políticas. ¿Por qué el amor es importante para la justi-

cia?, trad. A. Santos Mosquera, Paidós, Barcelona [1a. ed.: 2013].
—–—, 1993, “Equity and Mercy”, Philosophy and Public Affairs, vol. 22, no. 2,

pp. 83–125.
Nussbaum, M.C. y J. Glover (comps.), 1995, Women, Culture and Development,

Oxford University Press, Oxford.
Srinivasan, A., 2016, “Would Politics Be Better Off without Anger?, The Nation,

30 de noviembre de 2016.

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79dsae / 10


