Racionalismo y retorica en Filodemo de Gadara
[Rationalism and Rhetoric in Philodemus of Gadara]
RODRIGO BRAICOVICH

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
rbraicovich@gmail.com

Resumen: En este articulo analizaré algunos aspectos especificos de la obra
de Filodemo de Gadara desde la perspectiva de la dimensién retérica del dis-
curso filoséfico con el fin de mostrar que el empleo que hace este pensador
de ciertos dispositivos retdricos: i) no implica necesariamente un rompimien-
to con las normativas epicuireas respecto del uso legitimo de la retdrica, ii) ni
debe leerse como un abandono del proyecto racionalista epictireo, sino que
iii) puede interpretarse como expresién de una concepcién sumamente rica
y compleja de la racionalidad humana que incorpora las capacidades des-
criptivas del lenguaje como herramientas esenciales en la transmision de la
informacién relevante para la toma de decisiones.

Palabras clave: epicureismo, descripcién, visualizacion, cognitivismo, com-
prensién

Abstract: I aim to examine certain specific aspects of the work of Philodemus
of Gadara from the point of view of the rhetorical dimension of philosophical
speech in order to show that Philodemus’ use of certain rhetorical devices
i) does not necessarily entail a break with Epicurean norms on the correct
usage of rhetoric, ii) cannot be read as an abandonment of the Epicurean
rationalist project, but iii) may be interpreted as an expression of a rich and
complex conception of human reason, a conception that incorporates the de-
scriptive capacities of human language as essential tools for the transmission
of relevant information in decision procedures.

Key words: Epicureanism, description, visualization, cognitivism, under-
standing

1. El racionalismo epictireo y su base cognitivista

¢Defendia Epicuro una concepcion cognitivista de la accién humana?
Y, si es asi, ¢{compartieron sus discipulos esa concepcién? En términos
generales, parece existir un consenso algo extendido entre los especia-
listas en tiempos recientes en el sentido de que ambas preguntas quiza
deberian recibir una respuesta afirmativa dado que las fuentes que se
conservan tanto de Epicuro como de Filodemo y Lucrecio parecen evi-
denciar, de modo directo o indirecto, la presencia de una concepcién

cognitivista de la accién humana.!

! Cfr., entre otros, Annas 1989; Bobzien 2006; Nussbaum 1996; Obbink 1997,

pp. 271-272; Procopé 1998; Sorabji 2000, p. 26.

Didnoia, volumen LXII, nimero 79 (noviembre de 2017): pp. 141-164.

dianoia / d79abra / 1



142 RODRIGO BRAICOVICH

La evidencia que podria presentarse para defender la lectura cog-
nitivista del epicureismo es compleja: en primer lugar, ninguna de las
obras y fragmentos epictireos conservados aborda el problema del cog-
nitivismo en forma explicita; en segundo lugar, tampoco se han conser-
vado textos epicureos que desarrollen en forma sistemadtica una teoria
de la accién especifica;? por ultimo, los pasajes que suelen presentarse
como pruebas a favor del cognitivismo epictireo proceden con frecuen-
cia del De rerum natura de Lucrecio o del De ira de Filodemo, esto es,
de obras escritas cerca de dos siglos después de la muerte de Epicuro.
En suma, esto significa que la pregunta acerca de si Epicuro defendi6 o
no una posicién cognitivista de la accién humana suele responderse con
base en evidencia indirecta (puesto que ninguna obra aborda el proble-
ma en forma explicita) y en buena medida recurriendo a obras alejadas
en el tiempo de la fundacién de las primeras comunidades epictreas.’
¢Es esto suficiente para cuestionar la solidez de la lectura cognitivis-
ta del epicureismo? Creo que no, y mi razén fundamental es doble:
en primer lugar, porque, por escasa que sea, la evidencia textual que
aborda en forma relativamente directa el problema de la teoria de la
accién humana parece favorecer con claridad la lectura cognitivista; en
segundo lugar, porque la ausencia relativa de una teoria explicita de la
accién se compensa ampliamente con la dimension terapéutica que el
epicureismo otorgo tanto a la produccién escrita como a las précticas
dialdgicas que se desarrollaban en el seno de las distintas comunida-
des epictireas. En otras palabras: aun si consideraramos que las fuentes
que se conservan son insuficientes para responder la pregunta sobre el
cognitivismo epictireo, la estructura argumentativa que presentan las
obras epicireas que tenemos no posee sentido mas que si suponemos
que presuponen una concepcién cognitivista de la accién humana.

2En palabras de J. Annas: “There does not seem to be much theory in our
sources” (Annas 1989, p. 145).

3 El recurso acritico de apelar a las obras del epicureismo italiano para cubrir
las lagunas en las fuentes que se conservan de Epicuro ha sido defendido muchas
veces por el caracter tan dogmatico que el epicureismo parece manifestar a lo largo
de su historia y que desalentaba cualquier innovacién doctrinal. No obstante, el
problema no es tan sencillo, y tanto M. Erler como D. Armstrong sugieren una lec-
tura del problema de la ortodoxia epictirea que enfatice mds bien el amplio margen
de maniobra que los epictireos italianos parecen concederse para sus propias refle-
xiones (c¢fr. Erler 1996; Erler 2011; Armstrong 2008 y Sedley 2003). El problema
fundamental consiste, como sefiala E. Asmis, en que cuanto mds innovador es un
seguidor de Epicuro, mas insiste respecto de su ortodoxia —que es justo lo que
parece suceder en el caso de Filodemo— (cfr. Asmis 1995, p. 15).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 2



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 143

Ahora bien, éen qué consiste esta concepcidén y qué consecuencias
posee para la definicién de la tarea filoséfica? En pocas palabras, po-
driamos resumir la concepcién cognitivista con la idea de que toda ac-
cién humana es el producto de la presencia en el alma del agente de la
nocién de que dicho curso de accién es el mds conveniente o deseable.
Segun esto, la causa de que un individuo no alcance el telos ultimo
al que sus acciones apuntan (la eudaimonia) consiste en la presencia
en su alma de opiniones errdneas —opiniones de indole muy diversa
y que abarcan desde concepciones erréneas acerca del verdadero sig-
nificado de ciertos fendmenos meteorolégicos hasta atribuciones equi-
vocadas de valor a ciertos bienes externos (tales como el dinero o las
posesiones materiales)—. Es preciso resaltar que no es necesario que
dichas opiniones hayan accedido al nivel de la conciencia plena para
fungir como causas de nuestras acciones, y las razones por las que deci-
do seguir cierto curso de accion en lugar de otro pueden ser plenamente
inconscientes.* En consecuencia, la tarea especifica de la filosofia, y es
aqui donde la matriz terapéutica y psicagogica del epicureismo se re-
vela en toda su extension, consiste en desterrar dichas opiniones del
alma del individuo® recurriendo a medios racionales para reemplazarlas
con ideas verdaderas (o, por lo menos, con ideas positivas —desde una
perspectiva pragmatica—).

El consenso amplio entre los especialistas en relacién con la ade-
cuacién de la lectura cognitivista para el caso del epicureismo no debe
confundirse con una aceptacion pasiva y acritica: por ejemplo, D. Kons-
tan y D. Armstrong han expresado su preocupacion de que el énfasis
en la dimension cognitivista de la teoria epictirea de la accién pueda
conducir a un acercamiento peligroso con el cognitivismo estoico. Por
un lado, Armstrong insiste (contra las lecturas de R. Sorabji, J. Annas,
M. Nussbaum, Ph. Mitsis, J.M. Rist y T. Brennan) en el hecho de que la
terapia cognitiva epictirea no tiene por objetivo suprimir la totalidad de
los estados emocionales del individuo: como seflala correctamente, aun
cuando el placer y la vergiienza o la ira son, en efecto, estados emocio-
nales, ello no impide que esas emociones ocupen un lugar constructivo
en el camino hacia la eudaimonia (c¢fr. Armstrong 2008). La critica de
Armstrong es, hasta cierto punto, demasiado general, pues al menos
Mitsis y Brennan quiza rechazarian que su interpretacion del epicu-
reismo pueda clasificarse (como hace el propio Armstrong) en térmi-

* Cfr. sobre esto Nussbaum 1996, p. 133 y Sorabji 2000, p. 27.

® Esto presupondra, desde ya, el acto de traer a la luz las razones por las que el
individuo actud de la forma en la que lo hizo en caso de que las creencias que
determinaron su accién hayan permanecido en el nivel inconsciente.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 3



144 RODRIGO BRAICOVICH

nos de “antiemocionalista”. Aun asi, su advertencia merece tenerse en
cuenta: es cierto que el “antiemocionalismo” y el cognitivismo son dos
doctrinas conciliables, pero son légicamente distintas, y la coincidencia
de estoicos y epicureos respecto de la segunda de ellas no implica en
absoluto una coincidencia en cuanto a la primera. Que esto es asi se
vuelve particularmente claro, por ejemplo, cuando atendemos al De ira
de Filodemo, el cual no aspira (como el De ira de Séneca) a exponer la
multiplicidad de razones por las que la ira debe evitarse por todos los
medios, sino mas bien a sefialar que existen ciertas circunstancias en
las cuales la ira (la “ira natural”) se encuentra plenamente justificada.
Esta diferencia se debe, en pocas palabras, al hecho de que mientras
que el estoicismo considera los estados emocionales esencialmente ne-
gativos, los epicureos consideran que sélo ciertas pasiones (tales como
el temor a los castigos divinos, el deseo insaciable de riquezas, etc.)
deben suprimirse.®

Por su parte, D. Konstan nos ofrece una interpretaciéon que parece
alejarnos mucho de la lectura cognitivista tradicional al sefialar que
las dos emociones (pathe) basicas de la psicologia epictirea (a saber, el
placer y el dolor) son instintivas y a-logos, porque, a diferencia de otras
emociones, no implican proceso racional alguno (cfr. Konstan 2006,
pp. 200-202). No obstante, cabe advertir contra Konstan que esta ob-
servacién no pone en absoluto en riesgo la matriz cognitivista, pues el
placer o el dolor que se experimentan ante determinado acontecimien-
to son un efecto de la accién y no su causa. Es cierto que el cdlculo
hedonistico se funda en la consideracién del placer y el dolor que una
decisién habra de producir en el agente, pero es justo la consideracion
(racional) del placer y el dolor la que entra en juego en tal calculo y no
el placer y el dolor en cuanto sentimientos irracionales.”

Dicho sea de paso, esta aclaracién resulta dtil al momento de evaluar
la adecuacién de la propuesta de V. Tsouna de caracterizar la posicién
de Epicuro como un “cognitivismo moderado” (moderate o mild cogni-
tivism; Tsouna 2007, pp. 25-27) en funcién del hecho de que incor-
pora en su andlisis la dimensién puramente afectiva o no racional de
la accién humana (aun de la accidn virtuosa). Cabe responder a esta

6 La distancia entre ambas posturas parece reducirse si incorporamos en la ecua-
cién la concesion estoica de que existen ciertos estados emocionales positivos (eu-
pdtheiai) que pueden, en virtud de ser tales, aceptarse aun en el alma del sabio.

7 Por ejemplo, E. Asmis ofrecié hace poco una interpretacién cognitivista siste-
matica de la teorfa de la accién epictirea que hace lugar en forma explicita a la
dimensién estrictamente afectiva de la accién humana que subraya Konstan; cfr.
Asmis 2011, p. 162.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 4



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 145

propuesta en términos andlogos a las objeciones de Konstan, esto es,
que el hecho de que cierta concepcién de la accién humana sea cog-
nitivista no implica que la conciba como absolutamente carente de ele-
mentos no cognitivos o no racionales, pues todo lo que el cognitivismo
propone es que dichos elementos no poseen un papel causal primario
en la accion. En otras palabras, una posicién cognitivista no reduce el
alma a un conjunto de proposiciones; lo que hace es afirmar que nues-
tras acciones y decisiones son el resultado de la interaccién entre esas
proposiciones —pero esa interaccion causal puede acompariarse de una
infinidad de elementos no racionales o tenerlos como efecto—. Es cierto
que la lectura de Tsouna adquiere sentido frente al “cognitivismo ra-
dical” que supuestamente defiende Crisipo, quien en su discusién con
Zenodn habria propuesto considerar las pasiones no como los aconteci-
mientos afectivos (expansiones, contracciones, etc.) que se producen en
el alma como consecuencia del asentimiento a ciertos juicios erréneos,
sino como los juicios mismos. Ante este panorama, aceptar la existencia
de una dimensién doble en los estados emocionales (una cognitiva y
otra no cognitiva) parece representar una concepcion ciertamente “mo-
derada” de una posicién cognitivista. No obstante, el problema reside
en que la identificacion directa de las emociones con ciertos tipos de jui-
cios es exclusiva de Crisipo, y no poseemos pruebas de que la haya de-
fendida ningtin otro estoico. Mds atin: como han sefialado con frecuen-
cia los comentaristas, es muy probable que esa identificacién nominal
entre pasion y juicio haya representado una mera estrategia retdrica
de Crisipo para enfatizar el cardcter necesario de la relacién causal en-
tre nuestras creencias y nuestras pasiones, y no la inexistencia de toda
dimension estrictamente afectiva en los acontecimientos animicos. No
sugiero con esto que “cognitivismo” no sea algo mds que una mera eti-
queta que utilizamos en forma arbitraria para clasificar una teoria de la
accién; lo que intento resaltar es que la definicién del cognitivismo (a la
Tsouna) como una concepcion que elimina por completo todo elemento
no cognitivo vacia de miembros el conjunto y lo vuelve irrelevante.

Si las observaciones anteriores son correctas, el panorama que se
abre ante nosotros respecto de la interpretacion cognitivista del epicu-
reismo parece relativamente claro, al menos en cuanto al nticleo bésico
de dicha interpretacion, a saber, la teoria epicurea de la accién. Sin em-
bargo, y como veremos en las secciones siguientes, el consenso sobre
la adecuacién de la lectura cognitivista del epicureismo parece diluirse
cuando se aborda el problema de las estrategias psicagégico-pedagdgicas
que seria esperable encontrar en una filosofia que se estructura alre-
dedor de una concepcién cognitivista de la accién, a saber, estrategias

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 5



146 RODRIGO BRAICOVICH

de corte racionalista. Dicho problema se vuelve mas complejo en la
medida en que nos alejamos de la obra de Epicuro y nos acercamos al
epicureismo italiano y, sobre todo, a la obra de Filodemo, dado que
algunos aspectos de la misma han sido considerados indicios probables
de un alejamiento marcado del racionalismo ortodoxo. Contra dichas
lecturas, intentaré mostrar que es posible reconstruir una imagen de
conjunto relativamente sistematica y coherentemente racionalista de la
obra de Filodemo, y que buena parte de los elementos que han sido se-
fialados como problematicos en relacién con dicha concepcién pueden,
en realidad, reinterpretarse como una proyeccién muy rica y compleja
del proyecto racionalista original.

2. Filodemo y las directivas epictireas respecto de la retérica

La posicién de Epicuro ante el problema de la retérica es harto cono-
cida y no parece haber suscitado demasiadas controversias entre sus
seguidores: a diferencia del estoicismo, el cual asigna un papel paidé-
tico importante a la dimensién retdrica y recurre en forma sistemadtica
(sobre todo desde Crisipo en adelante) a las citas literarias, a las re-
ferencias a la tragedia y a los textos homéricos, Epicuro establece un
ideal discursivo muy austero:

Se sirve de un estilo preciso en el tratamiento de los temas, al que el
gramadtico Aristofanes le reprocha ser muy personal. Era tan claro, que en
su obra Sobre la retdérica no pretende exigir otro requisito que la claridad
(sapheneia). (DL 10.13; traduccién de C. Garcia Gual)

En relacion con la dimensidén retérica del discurso epictiireo, H. Usener
recoge unos quince testimonios que coinciden de manera invariable en
este asunto: la prosa de Epicuro se destaca por ser simple, sin adornos,
sin ironia.® En palabras de Cicerén, el discurso de Epicuro es “direc-
to, expresa conceptos simples y llanos en una forma que es facil de
entender”.” Que la prosa de Epicuro haya tenido estas caracteristicas

8 H.M. Hubbell sugeria hace tiempo que la btisqueda de esta caracteristica en
la produccién discursiva delata cierta parcialidad hacia el estilo isocratico porque la
buisqueda de la claridad era justo la caracteristica en la que se destacaba la prosa de
Isécrates —algo que, dicho sea de paso, permitiria comprender por qué Filodemo
asigna a Isécrates un lugar sustantivo en su tratado sobre retérica—. Cfr. Hubbell
1916, p. 418.

? “Complectitur verbis quod vult et dicit plane quod intellegam” (Cic., Fin.
1.5.14; la traduccion es mia).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 6



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 147

tiene, por supuesto, otras repercusiones: dada la dinamica fuertemente
piramidal del epicureismo, el estilo elegido por Epicuro es el estilo reco-
mendado por Epicuro: no se trata sélo de que sus tratados posean ciertas
caracteristicas, sino de que todos los textos escritos en el dmbito de la es-
cuela deben poseerlas. El tratado de Epicuro sobre retérica, muy critico
de la tradicion retdrica clésica, habria servido, en este sentido preciso,
como manual de estilo para el funcionamiento interno de la escuela.!®

Aunque no se impliquen mutuamente, la idea de una retérica fru-
gal, medida, subordinada sin concesiones al objetivo de la claridad ¥y,
con ello, de la transmision de las ideas que el epicureismo considera
el fundamento ultimo de su propia filosofia, se articula a la perfeccién
con la concepcién cognitivista de las pasiones y de la accién humana
que podemos reconstruir a partir de los textos de Epicuro, Lucrecio y
Filodemo. Si partimos de esa matriz cognitivista, y si aceptamos que el
objetivo ultimo de los tratados epictreos consiste en persuadir al lec-
tor respecto de verdad de un conjunto de doctrinas y, en consecuen-
cia, de la necesidad de adoptar cierto estilo de vida, se hace evidente
que una retodrica compleja, sofisticada y erudita se vuelve por completo
inesencial en el marco del proyecto pedagdgico (o psicagdégico) epict-
reo. Al analizar el problema de la poesia en el epicureismo, E. Asmis ha
ofrecido consideraciones que parecen resumir a la perfeccién la intima
vinculaciéon que es posible constatar entre la concepcidn epictrea de
la retérica y su proyecto pedagdgico racionalista:

Como muestran con claridad los escritos de Epicuro y su circulo, el hombre
sabio utiliza la prosa, y no la poesia, para ilustrar a otros. Lo que impide a
Epicuro hacer de la poseia un ayudante de la filosofia es, sugiero de nuevo,
su racionalismo. A pesar de que no hay duda de que Epicuro y sus segui-
dores practicaban adoctrinamientos irracionales, el objetivo del primero
consistia en persuadir a sus alumnos apelando a sus capacidades intelec-
tuales o, tal como €l lo concebia, a través del andlisis filoséfico. Aspiraba
a moldear su caracter por medio de opiniones no disfrazadas, las cuales
debian ser aprobadas por cada persona a través de un acto mental de jui-
cio. Con este fin en mente, exigia la claridad como la tnica cualidad del

19Es preciso aclarar que Epicuro posee razones importantes (si se considera la
axiologia epicirea) para oponerse a la retdrica clasica y a su obsesién con el adorno
y la sofisticaciéon: para el pensador de Samos, la obsesion con la forma del discurso,
con la elocuencia y con las diversas practicas declamatorias representa una des-
viacion respecto de la verdadera tarea filosdfica, la cual consiste en realizar todo
lo que tengamos a nuestro acceso para alcanzar la eudaimonia, idéntico destino
que parece corresponderle a buena parte de las artes liberales que conformaban la
paideia tradicional ateniense.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 7



148 RODRIGO BRAICOVICH

buen discurso. La funcién del discurso claro es comunicar opiniones claras
y verificables por cada estudiante a través de la experiencia sensible. Los
relatos falsos, la experiencia mimética, los discursos publicos, se rechazan
todos como herramientas educativas porque no conducen a la persona a
una visién clara de la verdad. Lo que produce una vida feliz es el “razo-
namiento sobrio” en todas las circunstancias; y esto depende de tener una
visién clara de la naturaleza humana, impartida por el discurso claro de la
filosoffa. (Asmis 1995, p. 21)

Frente a este estado de cosas, la obra de Filodemo (“dialéctico sutil y
pertinente, hombre de cultura destacable” segin Gigante 2002, p. 24)
parece ubicarnos en un horizonte radicalmente distinto por varias ra-
zones: en primer lugar, porque, en contraste con el aparente rechazo
por parte de Epicuro de los estudios técnicos de retdrica —junto con
todas las “artes liberales” restantes—,!! Filodemo redacta un tratado
especifico sobre retérica que aspira a demostrar que al menos una de
las ramas de la retdrica (la retérica sofistica o epidictica) constituye
una téchne en sentido legitimo, en la medida en que puede (a diferen-
cia de las retdricas forense y politica) producir el efecto que promete,
a saber, la persuasion a través del dominio de una técnica especifica
de composicién del discurso.'? En segundo lugar, porque de Filodemo
se ha conservado no sélo parte de su produccion poética (unos treinta
epigramas breves),'® sino también fragmentos de su tratado técnico
sobre el arte poética,' lo cual parece contradecir de manera abierta el
rechazo de Epicuro tanto de la produccién poética como de la teoriza-

1 Cfr., entre otros, Sexto Empirico, M 1.1-5: DL X.6; Cic., Fin. 1.71; Ateneo,
Deipnosophistae 13.588A; Plutarco, Non posse 1094D.

12105 principales papiros a partir de los cuales se encuentra en proceso de recons-
truccion el tratado sobre retdrica (al parecer compuesto de diez libros) son: PHerc.
1427, 1672, 1674 (libro I); 1426, 1506 (libro III); 1007, 1423, 1673 (libro IV);
832, 1015 (libro VIII); 1004, 1669 (no asignados). Ademas de las ediciones parcia-
les publicadas en las ultimas décadas en Cronache Ercolanesi, la ediciéon de conjunto
de base es aun Sudhaus 1895. La traduccién reciente méas extensa (libros Iy II) se
encuentra en Chandler 2006.

1% La edicién critica més reciente se encuentra en Sider 1997.

4 PHerc. 994, 1676 (libro I); 1087, 1403 (libro III); 207 (libro IV); 1425, 1538
(libro V). Si bien no hay atin una edicién de conjunto de la multiplicidad de frag-
mentos que integraban el tratado (compuesto de al menos cinco libros) De poema-
tibus, puede leerse una excelente introduccion a los diversos aspectos que conlleva
la reconstruccién del texto en Janko 1995. La coleccién de ensayos incluidas en
Obbink 1995 ofrece un panorama interesante de la complejidad del problema de la
articulacién de la poesia en el horizonte epictireo.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 8



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 149

cién en torno a ella.'® El ultimo elemento, que es el que me interesa
mas en estas paginas, esta representado por la dimension retdrica que
puede constatarse con facilidad en la produccién tedrica de Filodemo y
que establece una distancia decisiva con la prosa limpida, clara y libre
de ornamentos (y ambigiiedades) que supuestamente defiende Epicu-
ro. En sintesis, el contraste entre la normativa epicurea respecto de las
practicas discursivas ortodoxas y la produccion que se conserva de Filo-
demo transita por dos sendas diferentes (aunque complementarias): la
ampliacién curricular y el estudio de disciplinas que tradicionalmente
se consideran irrelevantes para la eudaimonia (retérica, poesia, musi-
ca), por un lado,!® y la incorporacién de una dimensién retérica muy
elaborada en la composicién de obras que no se vinculan con proble-
maticas retoricas o literarias (De ira; De morte; De oeconomia), por otro.

Ahora bien: écdmo debemos interpretar estas divergencias respecto
de la normativa ortodoxa? ¢Debemos suponer que Filodemo las inter-
pretd como tales, es decir, como desviaciones respecto de la palabra del
maestro, o que, por el contrario, creyé que —por alguna razén u otra—
se justificaban en el horizonte mismo del epicureismo? Mas importante
aun: ¢implican estas innovaciones alguna dificultad en relacién con el
proyecto racionalista epictireo?!”

Algunos comentaristas importantes de la obra de Filodemo han su-
gerido en las ultimas décadas que la respuesta a la pregunta anterior
debe ser afirmativa, y que la obra de Filodemo representa una espe-
cie de anomalia o al menos un punto de quiebre respecto de la tradi-
cién epicirea anterior en cuanto a las dimensiones retérica y racional
del discurso filoséfico. En efecto, Annas, Schroeder, Armstrong y Tsouna
han defendido, con mayor o menor radicalidad, el caracter singular de
la posicién filodemea, ora en cuanto al interés heterodoxo de Filodemo

15 Cfr. Her4clito, Alleg. Homer. 4 y 17 [Usener 229] quien, junto con Ateneo,
reune a Epicuro y a Platén en cuanto a su decision de expulsar de la ciudad a los
poetas (Deipnosphistae V.12, p. 187 C, [Usener 228]).

16 Cabe subrayar que no es casual que Filodemo aparezca ante la mirada de
Cicerén (claramente hostil al epicurefsmo) como un hombre “doctisimo” (“optimi
viri et homines doctissimi”; Cic., Fin. II. 35, 119), una expresién que quiza pensé
para hacerla contrastar con la imagen de Epicuro (difundida —junto a otros—
por el propio Cicerén) como un escritor que aconseja mantenerse alejado de toda
formacion intelectual que no contribuya en forma directa al logro del telos tltimo.

7 En Nussbaum 1996 y Cooper 2012 podemos encontrar objeciones al carécter
eminentemente racionalista del proyecto epictireo, explicito ya en la definicién
misma de filosofia que conserva Sexto Empirico: “una actividad que produce la
buena vida por medio de argumentos y discusiones” (Evépyeiav elvon Aoyoic xol
drahoyiopolc Tov eddaipova Blov nepinotoboav; Sexto Empirico, M X1.169; U 219).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 9



150 RODRIGO BRAICOVICH

por problemadticas vinculadas de manera especifica con la retédrica, ora
en cuanto al recurso a estrategias expositivas alejadas de una argumen-
tacion estrictamente racional.

Por ejemplo, luego de un andlisis agudo de la dimensién retdrica
en las técnicas de visualizacion que aplica Filodemo en De ira y en De
morte (técnicas cuya invencién el autor atribuye a Filodemo y no a
Lucrecio),'® Schroeder sugiere que es el recurso a dichas técnicas (que
considera una innovacién propia de Filodemo) el que habria permitido
al epicureismo “liberar a la filosofia de la tirania del logos” (Schroe-
der 2004, p. 148). La “liberacién” que menciona Schroeder consiste en
especifico en la incorporacion en el seno de la pedagogia epictrea de
un elemento no racional, a saber, la capacidad de formar una imagen
mental de una situacion (por ejemplo, la muerte de un individuo o la
destruccion de un pueblo), con el objetivo de que produzca en el indi-
viduo un efecto terapéutico. En una lectura analoga, Armstrong sugiere
que advirtamos en el De ira una distincién clara entre argumentos (ra-
cionales) y retdrica:

Podemos ver que estamos ante una cuestion de retérica y no simplemente
de argumentos; que Filodemo intenta apelar a las emociones del mismo
modo que a la razén. Podemos decir que su estilo ejemplifica el tipo de
retdrica epidictica, la busqueda refinada de la belleza pura en el lenguaje
que, como [el propio Filodemo] argumenta en Rhetorica, constituye el
arquetipo del estilo retdrico. [...] En términos filosoficos, podemos decir
que su estilo es protréptico, una retdrica destinada a convencer a iniciados
potenciales, como la poesia de su contemporaneo Lucrecio —un estilo
que los epictireos usaban sélo con precauciéon argumentando, como solian
hacerlo, que la prosa sobria y analitica, y no la retdrica elegante y menos
aan la poesia, era el medio mas adecuado para transmitir la verdad—.
(Armstrong 2004, p. 26)

Desde esta perspectiva, retérica y paideia corren por caminos distintos:
alli donde Filodemo se permite a si mismo adornar una prosa que debe-
ria (segun las indicaciones del maestro) ser clara, precisa y despojada,
alli donde se permite recurrir a cierta teatralidad en la presentacién de
un concepto o dramatizar, mediante la creacién de escenarios ficticios

18En efecto, Schroeder sugiere interpretar el uso amplio en Filodemo de las
técnicas de visualizaciéon como indicio de la influencia de Filodemo en Lucrecio:
“If the visualization is an original contribution of Philodemus to Epicureanism and
we also find it in Lucretius, we have a good internal argument for the influence of
Philodemus upon Lucretius” (Schroeder 2004, p. 149).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 10



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 151

por momentos hiperbdlicos, las consecuencias que se desprenden de
ciertas decisiones, alli Filodemo da rienda suelta a intereses puramente
estéticos y no necesarios para su tarea pedagdgica.

En contraste parcial con la radicalidad de la propuesta de Armstrong,
Annas y Tsouna proponen un camino apenas divergente cuando inter-
pretan ambas dimensiones (la retdrica y la argumentativa) como com-
ponentes esenciales de la tarea pedagogica. No obstante, lo decisivo
es que la distincién entre ambitos persiste: donde Armstrong vinculaba
la retdrica con intereses puramente estéticos, por un lado, y los argu-
mentos racionales con los instrumentos de la paideia, Annas y Tsouna
proponen vincular la retérica con las emociones y los argumentos con
la racionalidad. En uno de los estudios mas sélidos y sistematicos de la
ética de Filodemo, Tsouna propone, en efecto, interpretar el De libertate
dicendi segtin ese doble eje:

Los argumentos y los elementos retdricos son condiciones necesarias ¥,
en conjunto, componentes necesarios de la concepcién de la parrhesia de
Filodemo. Los primeros [los argumentos] apelan a la razdn; los segundos
[los elementos retdricos] agitan las emociones. (Tsouna 2007, p. 93)

En un sentido andlogo, aunque en relacién con el De ira, Annas sugiere
tener presente una distincion tajante entre las shock tactics de la prime-
ra parte del tratado (que califica de “teatral”) y la estructura expositiva
de la segunda parte, estrictamente analitica (Annas 1989, p. 156).

3. El racionalismo de Filodemo

Las consecuencias de las interpretaciones de Schroeder, Armstrong,
Tsouna y Annas respecto de la dimensién retérica del discurso de Fi-
lodemo son decisivas en la medida en que nos obligan a aceptar un
abandono (parcial o total) por parte de este ultimo del proyecto ra-
cionalista de Epicuro. Sin embargo, y como intentaré argumentar, el
caracter innovador de la obra de Filodemo no radica en el hecho de que
recurra, contra las directivas epictireas, a elementos extraargumentales
en la construccién del discurso, sino en que funciona con un concep-
to de racionalidad mucho mas rico y complejo que el que subyace en
la distincion (reductiva) entre racionalidad y retdrica. Lo que Schroe-
der, Armstrong, Annas y Tsouna interpretan como la dimensioén estric-
tamente afectiva del discurso de Filodemo puede considerarse, en pocas
palabras, una dimensién puramente racional, integrable en los proce-
sos argumentativos de la deliberacién. Como intentaré demostrar en

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 11



152 RODRIGO BRAICOVICH

las secciones siguientes, este cambio de perspectiva no se reduce a una
mera sustitucién de etiquetas: por ejemplo, considerar las descripciones
de Filodemo de la figura del iracundo como dispositivos racionales en
lugar de “tacticas de choque” significa que Filodemo espera que dichas
descripciones funcionen como premisas en un silogismo practico y no
como instrumentos de adoctrinamiento afectivo.'® Desde esta perspec-
tiva, antes que un abandono del proyecto racionalista o de una libe-
racion respecto de la “tirania del logos”, lo que ofrece la obra del de
Gadara es mds bien una concepcion enriquecida del racionalismo, la
cual, segtin creo, Epicuro no tendria razones para rechazar.

3.1. Los epigramas y De poematibus

Si bien, como sefiala Asmis, la dimensidn racionalista de la pedagogia
epictirea hace innecesario desde un punto de vista 16gico el recurso a
cualquier dispositivo retérico que pueda oscurecer la “vision clara de
la verdad” (Asmis 1995, p. 21), eso no significa que ese recurso sea
contradictorio con el proyecto racionalista. En efecto, y como sefiala
la propia autora, el rechazo de Epicuro de las artes miméticas se diri-
ge sélo a la dimensidn educativa que la tradicion les asignaba (a través,
sobre todo, del estudio y memorizacién de las obras de Homero), y no a
dichas artes en cuanto fuentes de entretenimiento.?° Desde esta perspec-
tiva, la produccion epigramatica de Filodemo puede hallar una justifica-
cién como fuente de placer tanto para el autor como para los comensa-
les ante quienes los epigramas se recitaban: siempre y cuando no fuera
una “préctica profesional”,?! la elaboracién y recitacién de poemas po-

Y No es casual que ninguno de los autores que proponen interpretar la obra de
Filodemo como impregnada de estrategias persuasivas no racionales jamas ofrezca
una explicacion especifica respecto de como Filodemo suponia que debian incidir
dichas estrategias en el alma del discipulo o lector. Afirmar que estamos ante shock
tactics (Annas) o ante dispositivos que “agitan las emociones” (Tsouna) no nos dice
nada respecto de cémo funcionan en un horizonte cognitivista como el que defiende
—hasta donde podemos ver— Filodemo.

20 Cfr. Asmis 1995, p. 21 y Lépez Martinez 2003, quien resalta el hecho de que el
placer que produce la poesia no se reduce a su dimensidn fisico-acustica, sino que
se trata mas bien de un placer intelectual que se deriva del hecho de que la poesia,
a diferencia de, por ejemplo, la musica, se apoya en una “estructura significante”
que se remite a la “significacién de los pensamientos” (p. 124).

21 G. Karamanolis sefiala al respecto que “la publicacién de un solo libro de epi-
gramas podria considerarse ‘poco profesional’ y, en consecuencia, acorde con la
opinién de Epicuro de que el hombre sabio no deberia abocarse a la poesia” (Ka-
ramanolis 2005, p. 122). Empero, cabe advertir que Karamanolis parece seguir a
Asmis en su rechazo de la lectura tradicional de DL X.121 como prohibicién de

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 12



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 153

dia ser una fuente de placer tan genuina como cualquier otro de los pla-
ceres considerados legitimos en el seno de la comunidad epictirea.?? Por
otra parte, puede ofrecerse una justificacién andloga para el caso de la
teorizacion de Filodemo respecto de los criterios estéticos sobre los que
construye la poesia:?® en la medida en que la produccién poética (en
cuanto fuente eventual de entretenimiento) requiere el conocimiento
de cierta téchne, el conocimiento de esta ultima deviene en una con-
dicién necesaria de aquélla y se halla, por lo tanto, justificada como
instrumento indirecto para la consecucién de cierto placer estético.

Sin embargo, la produccién epigramatica de Filodemo permite una
segunda lectura: D. Sider ha sugerido, en efecto, que “los epigramas
no son meramente consistentes con las doctrinas que encontramos en la
prosa de Filodemo, sino que fueron pensados para ilustrarlas”.?* Si bien
el autor analiza varios de los epigramas conservados, el tercero mere-
ce atencidn especial por un motivo adicional, que es el hecho de que
articula el discurso poético no sélo con la practica de la parrhesia, sino
también con el reconocimiento por parte de Filodemo de la necesidad
de tomar en cuenta el orgullo propio del individuo, que se censura por
ser una barrera para el progreso moral. En efecto, dicho epigrama es-
cenifica un didlogo entre un individuo que, en estado de congoja ante
la perspectiva de su futura muerte, ruega a Janto que acompafle con
su musica un lamento sobre el caracter inevitable del fin de la vida
humana. Poniendo en juego una franqueza sin tapujos, Janto le ofrece
un verso que fuerza en el lector la comprension profunda, decisiva, del
caracter siempre inminente de la muerte. La escena del epigrama reme-
da las préacticas parrhesidsticas descritas por Filodemo como parte de la
dindmica pedagogica de la comunidades epicureas, a la vez que atiende
sus limites mediante una tactica conocida, “criticar a otro criticindose
a si mismo” (Sider 2004, p. 94), como estrategia para sortear la barrera
del amor propio del alumno, lector u oyente.

Segln esta perspectiva, una buena parte de los epigramas de Filode-
mo puede interpretarse, si seguimos a Sider, como una dramatizacién
muy rica y compleja, disefiada a la medida de un auditorio especifico,

“poetizar” o “ejercer la actividad poética” (traduccion de Garcia Gual); tanto Asmis
como Karamanolis, en efecto, interpretan “[tov co@ov [...] noiuatd te évepyeiv
oVx &v rotfjoon” como prohibicién de “abocarse a” [busy oneself with].

22 yéanse Asmis 1995 y Armstrong 2002, pp. 308-309.

B Cfr. supra nota 14.

24 «“The epigrams are not merely consistent with but are intended to illustrate
doctrines found in his prose” (Sider 2004, p. 85).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 13



154 RODRIGO BRAICOVICH

de ciertas doctrinas epictreas ya expuestas en los tratados en prosa.?®
Como se hace evidente, los epigramas no devienen de esta forma en
una mera fuente de entretenimiento legitima por el mero hecho de
no poner en riesgo el proyecto racionalista, sino que pretenden ser un
instrumento de dicho proyecto. Esto parece conducir a un problema
relativamente serio en la medida en que la atribucién de una intencio-
nalidad pedagdgica a los epigramas parece poner en cuestion la dis-
tinciéon propuesta por Asmis entre las dos dimensiones posibles de la
poesia, i.e., como entretenimiento y como herramienta educativa, de
las cuales s6lo una hallaria justificacién en el sistema epicireo. Como
sugeriré en la siguiente seccidn, este problema se disuelve de manera
parcial si atribuimos a Filodemo una concepcién rica y compleja de la
racionalidad que no reduzca la dindmica del logos a la comprensién
de proposiciones, sino que incorpore las capacidades descriptivas del
lenguaje como una herramienta esencial al momento de transmitir la
informacién relevante para la toma de decisiones.

3.2. Deira, De morte, De oeconomia

Al menos tres de las obras que se han conservado de Filodemo, De ira,
De morte y De oeconomia recurren (con mayor o menor frecuencia) a
descripciones detalladas y vividas de situaciones o personajes que se
vinculan de modo directo con ciertas problematicas filoséficas especifi-
cas. En esas descripciones en las que Filodemo despliega al maximo su
habilidad retdrica, se escenifican en forma muy dramaética, por ejemplo,
las consecuencias concretas que se siguen de adoptar ciertos cursos de
accién, los efectos que ciertos rasgos del caracter de un individuo pue-
den producir en sus relaciones con los individuos que lo rodean o las
repercusiones del hecho de guiarse por maximas equivocadas para al-
canzar la eudaimonia.?®

% En rigor, dicha interpretacién representa una suerte de radicalizacién de la
lectura que ofrece el propio Sider en su introduccién a los epigramas de Filodemo
(Sider 1997, pp. 32-39), donde reconocia el cardcter pedagégico de algunos epi-
gramas pero aceptaba, al mismo tiempo, la presencia de un nimero de elementos
no necesariamente epicireos en otros y, en consecuencia, proponia que si bien al-
gunos de los epigramas podian haber tenido una funcién pedagégica estrictamente
epicurea, algunos de ellos parecian escritos con fines puramente estéticos —aunque
claramente subordinados a los lineamientos del hedonismo epictireo—. Sobre esto
tltimo cfr. las observaciones de Asmis a la exposicién de Plutarco en Asmis 1995,
pp. 19-22.

26 i prestamos atencién a los vinculos entre Filodemo y Virgilio, serfa interesante
desarrollar un trabajo para vincular las técnicas descriptivas de Filodemo con las

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 14



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 155

Ahora bien, ¢{como funcionan dichas descripciones en términos per-
suasivos? ¢Lo hacen en un plano distinto del de la “argumentacion ra-
cional”? ¢Apelan a una dynamis distinta del alma o a una dimensién
puramente emocional? Algo de ello es lo que parece subyacer en las in-
terpretaciones de Armstrong, Schroeder, Annas y Tsouna o, cuando me-
nos, en la distincién que todos ellos proponen, mutatis mutandis, entre
la dimension retdrica (vinculada con lo afectivo) y la dimensién estric-
tamente argumental (vinculada con lo racional). ¢Es ésta la tinica lec-
tura posible de las estrategias de visualizacién que emplea Filodemo?
Sugiero que no. Segun creo, dichas estrategias pueden considerarse
expresién no de una especie de dualismo entre lo psiquico y lo epis-
témico, sino mas bien de una concepcién sumamente fecunda de la
racionalidad humana que incorpora la formacién de imdgenes menta-
les ricas y complejas como parte estructural de la dindmica argumental
humana sin que ello implique la aceptacidn de ninguna dimensidn irra-
cional o afectiva.?’

Por ejemplo, la descripcién que encontramos en De morte del sa-
bio epicireo como un individuo que camina por la vida “ya enterra-
do” (entetaphiasménos peripatef ; De morte, XXXVIII, 14-19 Kuiper) o la
enumeracion en XXXII.31-XXXIIL.9 de los multiples lugares en los que
podriamos encontrar la muerte (a saber, en el mar, en un pantano o
en un rio) y del tipo de animales que podran devorar nuestro cadaver
una vez que hayamos muerto (peces, gusanos o larvas) no parecen en
modo alguno obligarnos a suponer que Filodemo renuncie a la confian-
za epictirea en las capacidades racionales de sus discipulos y lectores
y apele a una dimensién que vaya mas alld de lo argumental. Por el

figuras de la ekphrasis y la enargeia (desde un punto de vista cronolégico, el término
enargeia es el primero en utilizarse en forma consistente para designar una técnica
descriptiva especifica). Si bien G. Zanker postula el concepto de enargeia de Epicuro
(y no de Filodemo) como el primer momento en el cual deviene en un término
técnico, el punto de contacto que el autor propone entre ese uso y la técnica retérica
de “poner ante los ojos” ciertos lugares, situaciones o personas, a través de una
descripcion vivida, parece, cuanto menos, superficial; c¢fr. Zanker 1981, pp. 308-
310. Respecto de la evolucién del objeto de la ekphrasis, cfr. Webb 2009, pp. 87—
106; respecto de la relacidn entre Filodemo y Virgilio, cfr. los articulos reunidos en
Armstrong et al. 2004.

¥ Desde luego, esto no significa que debamos atribuir al epicureismo una con-
cepcién monista del alma como la estoica, lo que quiere decir es que las estrategias
retdricas de visualizaciéon de Filodemo no nos obligan a incorporar ninguna di-
mensién no racional en la ecuacidn. En otras palabras, si en efecto el epicureismo
supuso que existia una parte no racional del alma, ésta no parece haber tenido
ningun lugar en el esquema bésico de su teoria de la accién.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 15



156 RODRIGO BRAICOVICH

contrario, de lo que se trata es de lograr que el lector comprenda, en
un sentido profundo, el caracter liberador que se desprende de la con-
ciencia en la inminencia de la muerte, en el primer caso (mediante
una hipérbole similar al epigrama tercero), y la igualdad de todas las
muertes, en el segundo caso.?® {En qué sentido trascienden las estra-
tegias descriptivas de Filodemo la mera enunciacién de las maximas
epictireas abstractas relativas a la muerte? En el primer caso, a través
del énfasis i) en que la idea de que la vida humana es finita se aplica a
toda vida humana, ii) en que, en consecuencia, todo momento puede ser
el tltimo, y por ultimo, iii) en que la conciencia de este hecho es una
marca constitutiva de la sabiduria. En el segundo caso, la trascienden
a través de la trivializacién de la muerte que se alcanza con la equi-
paracion, casi irreverente, de la muerte en el océano con la muerte en
una bafiera. Esa equiparacién funciona, segtin sefiala Tsouna, como una
ridiculizacion de la reaccion tragica frente a la muerte en el mar propia
de la épica anterior a Filodemo.?’

Por su parte, De oeconomia y De ira apelan a una cantidad impor-
tante de estrategias expositivas con una fuerte carga retérica, desde
la hipérbole y la presentacion sarcastica de personajes hasta la tradi-
cional contraposicién entre exempla positivos y negativos,3 estrategias
que considero (contra Tsouna 2007, pp. 75-67) que no sélo no requie-
ren, sino que no admiten que se las clasifique en un conjunto diferente al
de las estrategias intelectuales. En particular, De oeconomia ofrece dos
vias de acceso principales: la primera consiste en la discusién de Filode-
mo sobre la pertinencia y efectividad de las prescripciones que ofrecen
Jenofonte y el Pseudo-Aristdteles en sus obras sobre economia domés-
tica; la segunda, que es la que me interesa aqui, la representa el sutil
contrapunto que Filodemo construye en forma gradual entre, por un
lado, la figura del individuo que logra administrar sus bienes materiales
de manera virtuosa y, por otro lado, el que permite que su preocupacién
por la preservacion de sus bienes se convierta en una fuente de pertur-

2 Schroeder remite, curiosamente, a este dltimo pasaje (De morte XXXII.31-
XXXIII.9) cuando desarrolla la idea de que las técnicas de visualizaciéon de Filodemo
dan cuerpo a una psicoterapia que, al liberarse de la tirania del logos, se aleja de
las directivas epictireas ortodoxas; cfr. Schroeder 2004, p. 142.

» Cfr. Tsouna 2007, p. 294.

30 Sobre el marco general en el que se ubican los exempla, en particular en Lu-
crecio, cfr. Erler 2002, pp. 177-179. Como sefiala el propio Erler, el recurso a los
exempla en el epicureismo italiano se articula con la actitud més abierta que Fi-
lodemo y Lucrecio muestran respecto de la paideia tradicional, la cual les permite
incorporar en el catdlogo de exempla —tanto positivos como negativos— personajes
provenientes de la épica y de la tragedia; cfr. Erler 2011, p. 23.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 16



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 157

baciones animicas. A lo largo del tratado, el autor hilvana la figura casi
grotesca del philokremdtos como un sujeto cuyo deseo de control lo lle-
va a “levantarse antes que los sirvientes y acostarse después que ellos”
(De oec. X1.30-35), a obsesionarse con cada detalle de sus propiedades
materiales (hacienda, riquezas, etc.) (XIX.10-15) y a agonizar por cada
pérdida (peri ton elatt[omdt]on agonidn; XIV.30-35). El objetivo de esta
construccidén es claro: por un lado, desplegar en forma precisa y con-
creta las consecuencias cotidianas que se derivan de la valoracién de
los bienes materiales como fines en si mismos en lugar de considerarlos
meros instrumentos; por otro lado, presentar una lista de “sintomas”
ante los cuales el lector debe estar atento si desea evitar considerar en
forma indebida el lugar que dichos bienes deben ocupar en el cdlculo
hedonistico. Nada de esto, como es evidente, pretende apelar a otra
cosa que a las capacidades racionales: el objetivo del tratado es que
comprendamos qué es lo que no debemos hacer, que podamos compren-
der la contradiccion logica que existe entre a) la pretensién del philokre-
mdtos de que su preocupacion por sus bienes materiales responde a un
deseo de garantizar su propia felicidad, entendida como ausencia de
perturbaciones, y b) el hecho de que dicha preocupacién (que deviene
en celo, obsesion) lo aleja precisamente de ese objetivo.

¢Podemos establecer conclusiones similares para las descripciones
que encontramos en De ira (las cuales Annas califica como “tacticas de
choque”; Annas 1989, p. 156), o debemos suponer, por el contrario, con
Armstrong, que sirven para apelar a las emociones?3! Considero que la
lectura de De ira 3 evidencia que de lo que se trata es, a todas luces,
de una estrategia en esencia racionalista (vinculada, por otra parte, por
Filodemo de manera explicita con una concepcion cognitivista del alma
humana). El objetivo general del tratado no consiste en ofrecer una
definicién abstracta de la ira, con la cual cualquier discipulo probable-
mente estaria de acuerdo y creeria comprender en forma cabal, sino en
exponer, como dicho pasaje afirma, las consecuencias concretas, espe-
cificas, que se siguen de tal definicién;>? en enumerar, en palabras de
Filodemo, entre la multiplicidad de males que se siguen de la ira, “aque-
llos que ignoramos, aquellos que olvidamos, aquellos que no tomamos
en consideracién adecuadamente (al menos en cuanto a su gravedad),
aquellos que comprendemos en toda su complejidad” (De ira 3, col. iii;
la traduccidén es mia). El fin ulterior al que se subordina esta enumera-
cién es que el discipulo pueda evaluar en forma integral, sopesar con

31 Cfr. Armstrong 2004, p. 26, citado supra p. 150.
32 para un intento de reconstruccién de la definicién exacta de la ira (definicién
que no se encuentra en lo que se ha preservado del tratado), ¢fr. Asmis 2011, p. 165.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 17



158 RODRIGO BRAICOVICH

exactitud, “la gravedad de la enfermedad y de los males que nacen
de ella” (t&v te peyed®yv xal v ouvantopévwy Tafic] vécols xaxy
xaf taic 6pyoic) (De ira 3, col. v), para eliminar, a su vez, las opinio-
nes falsas del alma que provocan los accesos de ira (De ira 3, col. vi).
De manera similar, la descripcion (anagraphon; De ira 3, col. iii) de
la sintomatologia externa de la ira tiene por objetivo explicito “poner
ante los ojos” (twielg €v Oet; De ira 3, col. iii) del lector el cardcter
estéticamente desagradable, indigno, de la ira, con el fin de que el dis-
cipulo o lector huya de su camino en el momento preciso en que tal
descripcién le venga a la mente (De ira 3, col. iii). Este recurso, cabe
insistir, nada tiene de irracional en la medida en que sélo funciona con
éxito cuando lo contrastamos con un ideal determinado de conducta,
decoro, etc., un ideal ante el cual el cuadro que esboza Filodemo no
puede mds que generar rechazo: el cuello tenso, las venas inflamadas,
la saliva amarga y salada (De ira 1, fr. 6), la respiracién mas agitada
“que aquellos que han corrido mil estadios” (De ira 4, col. ix).33

4 . Conclusiones

Si, junto con Armstrong y J.R. Irvine, aceptamos que Epicuro desestimo
por completo la retérica,>* ¢podemos hacer lo mismo que hicimos en
relacion con las reflexiones teéricas de Filodemo sobre la poesia, esto
es, justificar sus investigaciones tedricas sobre la retérica como una in-
vestigacion no necesaria, pero que permite la normativa epicirea? Nada
lo impide. Mas aun: podriamos juntar dicha justificacién con la suge-
rencia de D. Delattre de interpretar la apertura disciplinar de Filodemo
(v de su maestro Zenén) como una estrategia esencialmente proselitis-
ta.>> Desde esa perspectiva combinada, la reflexién tedrica tanto sobre

33 Ciertamente, los casos del individuo que, airado, salta del lecho desnudo y co-
mienza a perseguir, en busca de pelea, a alguien que se le acerca (De ira 4, col. X) y
de quienes se revientan un pulmoén o experimentan dolores fisicos y afecciones que
les producen la perspectiva de la muerte (De ira 4, col. ix) parecen hiperbdlicos y
dificiles de conectar con una situacién realista. No obstante, si recordamos que la
interpretacién alternativa de la ira contra la cual escribe Filodemo es la peripaté-
tica, la hipérbole se justifica plenamente en la medida en que pretende reducir al
absurdo la justificacion aristotélica de la ira como un acicate para la accién.

34 Cfr. Armstrong 2004, p. 26 e Irvine 1971, p. 96.

35 “Pintelligence rusée d’un Philodéme, bon connaisseur de la mentalité des aris-
tocrates romains qu’il fréquentait quotidiennement lui fit-elle développer et ampli-
fier considérablement I'intérét que son maitre Zénon de Sidon avait commencé de
porter a ce domaine, dans le but de piquer la curiosité des nouveaux maitres du
monde et, de la sorte, de retenir leur attention, comme malgré eux. Non, écrit-il

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 18



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 159

la poesia como sobre la retérica podrian en efecto considerarse una
incursién en campos hasta el momento desatendidos por el epicureis-
mo con fines puramente tacticos, esto es, para construir un terreno co-
mun con el auditorio que permitiera a Filodemo atraer a sus discipulos
por el camino de la conversion a través de la discusion de temas que
interesaran al auditorio y de la conformacién de un espacio para dar
rienda (relativamente) suelta a ciertos placeres intelectuales.3°

Dicha interpretacién es ciertamente digna de atenciéon y no parece
presentar problemas de tipo hermenéutico, al menos en lo que respec-
ta a Filodemo.>” Sin embargo, otra interpretacién es posible, la cual
permite articular la reflexién tedrica sobre la retdrica que se ha conser-
vado de Filodemo con la dimensién retérica de su produccién escrita
(sus obras en prosa y sus epigramas): si consideramos que el objetivo
que el epicureismo asigna al discurso filosoéfico (esotérico) consiste en
persuadir al discipulo o lector respecto de la necesidad de guiarse por
ciertos principios filoséficos fundamentales (y ésa es, a fin de cuentas, la
razon por la cual asigna un lugar absolutamente central a la claridad),
la posibilidad de potenciar —mediante el estudio de ciertos aspectos
de la técnica retdrica— la efectividad persuasiva del discurso filoséfico
no parece algo que Epicuro podria haber desaconsejado. En este sentido
y luego de analizar los limites que Filodemo asigna a un buen uso de
ciertas téchnai (mds alld de los cuales cada téchne se vuelve innecesa-
ria y perjudicial por ser demasiado técnica, especializada o teorética),
D. Blank concluye:

au livre IV de la Musique (col. 140-144 7) avec une fureur qu'’il a bien du mal
a contenir, les épicuriens ne sont pas des ‘rustres’, des dypowxol, mais des gens
‘cultivés et bien élevés’, nernaudevuévor: ils connaissent fort bien la littérature (que
de citations, sans doute fideles, de grands auteurs dans ce qui nous est parvenu de
P'ceuvre philosophique du Gadaréen!), la rhétorique, la poésie ou la musique, et
savent les apprécier a 'occasion. Et, s’ils se montrent critiques vis-a-vis de ceux qui
en usent fort mal a leurs yeux, en leur consacrant 1’essentiel de leur activité, c’est
uniquement pour des motifs hautement philosophiques, et pas du tout par mépris
pour de telles occupations ou, ce qui serait pire, par ignorance” (Delattre 2002,
pp. 239-240).

%6 Hubbell sugiere ademas interpretar las teorizaciones de Filodemo sobre el arte
retérica con el trasfondo del resurgimiento de ciertas escuelas isocraticas. Cfr.
Hubbell 1916, pp. 410-411.

37 No obstante, en relacién con Epicuro, la imagen radical propuesta por Arms-
trong (esto es, la imagen de un Epicuro que rechaza por completo el estudio y
utilizacién de la retdrica) ha sido descartada casi por todos, sobre todo por la di-
mension retdrica de los epitomes que se han conservado (epistolas y colecciones de
sentencias breves). Cfr., entre otros, Arrighetti 2013.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 19



160 RODRIGO BRAICOVICH

La retdrica sofistica [...], el arte de escribir discursos, ofrecer demostra-
ciones publicas y estructurar los tratados, es un arte formalista con mé-
todo (aunque no demasiado), tal como sucede con la poesia. Mds aun,
dado que los filésofos (y otros individuos) deben por lo general hablar o
escribir, dicho arte es 1til, aunque debe evitar la elaboracién excesiva, la
cual presumiblemente entraria en conflicto con el objetivo de la claridad,
a la vez que requerirfa un trabajo arduo que distraeria al filésofo de la
poesia. El objetivo de la retdrica es persuadir a través de un logos retdrico,
no a través de otros medios, por ejemplo, dialéctica o drasticamente, como
hacia Friné cuando utilizaba la belleza y la mtsica como herramientas de
persuasion. Ahora bien: ¢cudl es la retérica que hace que el logos sea ca-
paz de persuadir retéricamente? Al parecer, la naturaleza nos ha dado la
capacidad de hablar, pero es la téchne la que nos da la capacidad de hablar
bien, es decir, con persuasién. (Blank 1996, pp. 594-595)38

Si esto es asi, en la medida en que la retérica pueda mantenerse dentro
de los limites que define la subordinacién al objetivo de la persuasién
por medios racionales, el estudio de los fundamentos de la persuasion y
el recurso a estrategias retdricas como las que resume Sider en el caso
de los epigramas o las que expuse en la seccién anterior en relacién con
De morte, De oeconomica y De ira no parecen presentar riesgo alguno
desde el punto de vista de la ortodoxia epicurea.

Como sintesis final, podemos volver al ejemplo de la ira que vimos
antes: para Filodemo, la comprension de que la ira es un estado emo-
cional que deber evitarse (salvo en contadas excepciones) no puede
obtenerse de la mera lectura de dicha proposicién: el discipulo escu-
chard hasta el hartazgo maximas sobre el cardcter nocivo de la ira y las
repetird en su interior al repasar en su mente o junto con otro discipulo
los epitomes epictireos que circulan en la comunidad, pero ello no sera
suficiente para que alcance una comprensién profunda de las razones
por las cuales la ira debe evitarse, o de las consecuencias que se deri-
van, desde el punto de vista de la eudaimonia, del hecho de ceder a los
ataques de ira. La mera lectura y repeticion de maximas abstractas no
puede calar lo suficientemente profundo en su alma como para evitar
que subsistan en su disposicién animica porciones de territorio no con-
quistadas por la prédica del maestro (y, dicho sea de paso, es justo sobre
esta posibilidad sobre la que se construye el dispositivo de la parrhe-
sta).? Cabe advertir que dichos territorios indémitos no representan
reductos de irracionalidad, sino situaciones potenciales, escenarios aun

38 Cfr. asimismo Blank 2002, p. 249 y Gaines 2004.
%9 Hasta cierto punto, la préctica de la parrhesia parece funcionar sobre un te-
rreno similar al de la teorfa estoica de los dos tipos de asentimiento: para el estoi-

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 20



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 161

sin visitar, alternativas probables pero que todavia no se han explorado
con la razén. En consecuencia, la conquista de esos territorios no de-
penderd de estrategias retdricas que pongan en juego elementos no ra-
cionales, “puramente emocionales” del alma, sino todo lo contrario: la
exposicién, profunda, detallada, graficamente exacta de lo que signifi-
ca, por ejemplo, ser presa de la ira asi como de las consecuencias que
de ello se siguen. En sintesis, este tipo de estrategias de tipo descriptivo
no sélo no pone en riesgo la integridad del proyecto racionalista, sino
que, muy por el contrario, deviene en una de las armas mas poderosas
de las que dispone el maestro en su busqueda de una estrategia que le
permita trascender los limites de un racionalismo que se basa en la
lectura y repeticién de consignas ciertas pero abstractas.

BIBLIOGRAFIA
Obras de Filodemo de Gadara

De Electionibus et Fugis. On Choices and Avoidances, trad. y ed. G. Indelli y
V. Tsouna, Bibliopolis, Napoles, 1997.

De ira. L’ira, ed. G. Indelli, Bibliopolis, Napoles, 1988.

De Libertate Dicendi. On Frank Criticism, trad. D. Konstan, D. Clay, C.E. Glad,
J.C. Thom y J. Ware, Society of Biblical Literature, Atlanta, 2007.

De Oeconomia. On Property Management, trad. V. Tsouna, Society of Biblical
Literature, Atlanta, 2012.

De Signis. On Methods of Inference, trad. Ph. De Lacy y E. Allen De Lacy, Ameri-
can Philological Association, Filadelfia, 1941.

Epicurea, ed. H. Usener, Teubner, Leipzig, 1887.

Philodemi volumina rhetorica, ed. S. Sudhaus, Teubner, Leipzig, 1895.

cismo (sobre todo durante su periodo romano), el asentimiento que el individuo
puede dar a una proposicion puede ser o bien débil o bien fuerte (o “estable”); en
el primer caso, el hecho de que otorguemos nuestro asentimiento a una proposi-
cién no garantiza en absoluto que nuestras acciones futuras vayan a concordar con
lo que expresa esa proposicion —algo que, por cierto, no sucederd en el segundo
caso—. Esto se puede deber a que no estamos en verdad convencidos de aquello
a lo que hemos asentido (aun cuando creamos estarlo) o a que no comprendamos
en profundidad las consecuencias que se derivan de lo contenido en un principio.
La dindmica de la confesidn epictirea parece funcionar sobre un terreno andlogo,
a saber, la distancia entre las declaraciones externas del alumno epictireo y sus
propias acciones: a fin de cuentas, lo que el discipulo confiesa es que a pesar de
que ha asentido a ciertos principios de vida y ha jurado guiar su conducta con base
en ellos, por algun motivo u otro no lo ha logrado. En consecuencia, el objetivo
de las préacticas parrhesidsticas consiste en atender ese residuo latente que impide
que el individuo pueda plasmar en su vida de forma fehaciente los principios que
(de manera sincera) ha adoptado.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 21



162 RODRIGO BRAICOVICH

Bibliografia secundaria

Annas, J., 1989, “Epicurean Emotions”, Greek, Roman, and Byzantine Studies,
vol. 30, no. 2, pp. 145-164.

Armstrong, D., 2002, “Philodeme et l'appréciation de leffet poétique par
l'intellect (Poémes V et PHerc. 1676)”, en Auvray-Assayas y Delattre 2002,
pp. 297-309.

, 2004, “All Things to All Men: Philodemus’ Model of Therapy and the

Audience of De Morte”, en Fitzgerald, Obbink y Stanfield Holland 2004,

pp. 15-54.

, 2008, “‘Be Angry and Sin Not: Philodemus versus the Stoics on Natural
Bites and Natural Emotions”, en J.T. Fitzgerald (comp.), Passions and Moral
Progress in Greco-Roman Thought, Routledge, Londres, pp. 79-121.

Armstrong, D., J. Fish, P.A. Johnston y M.B. Skinner (comps.), 2004, Vergil,
Philodemus, and the Augustans, University of Texas Press, Austin.

Arrighetti, G., 2013, “Forme della comunicazione in Epicuro”, en M. Erler y J.E.
Hessler (comps.), Argument und literarische Form in antiker Philosophie: Ak-
ten des 3. Kongresses der Gesellschaft fiir antike Philosophie 2010, De Gruyter,
Berlin, pp. 315-337.

Asmis, E., 1995, “Epicurean Poetics”, en Obbink 1995, pp. 15-34.

, 2011, “The Necessity of Anger in Philodemus’ On Anger”, en Fish y
Sanders 2011, pp. 152-182.

Auvray-Assayas, C. y D. Delattre (comps.), 2002, Cicéron et Philodéme. La polé-
mique en philosophie, Rue d’Ulm, Parfis.

Blank, D., 1996, “Philodemus on the Technicity of Rhetoric”, en Giannantoni y
Gigante 1996, vol. 2, pp. 585-596.

——, 2002, “La philologie comme arme philosophique: la connaissance tech-
nique de la rhétorique dans 'épicurisme”, en Auvray-Assayas y Delattre
2002, pp. 241-257.

Bobzien, S., 2006, “Moral Responsibility and Moral Development in Epicurus’
Philosophy”, en Reis 2006, pp. 206-229.

Chandler, C. (ed.), 2006, Philodemus On Rhetoric, Books 1 and 2. Translation
and Exegetical Essays, Routledge, Nueva York.

Cooper, J.M., 2012, Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient Philosophy
from Socrates to Plotinus, Princeton University Press, Princeton.

Delattre, D., 2002, “Vers un premier bilan des conceptions esthétiques de
I’épicurien Philodeme de Gadara”, en Auvray-Assayas y Delattre 2002,
pp. 237-240.

Erler, M., 1996, “Philologia medicans. La lettura delle opere di Epicuro nella sua
scola”, en Giannantoni y Gigante 1996, vol. 2, pp. 513-526.

, 2002, “Epicurus as Deus Mortalis. Homoiosis Theoi and Epicurean Self-

Cultivation”, en D. Frede y A. Laks (comps.), Traditions of Theology: Studies

in Hellenistic Theology: Its Background and Aftermath, Brill, Leiden, pp. 159-

180.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 22



RACIONALISMO Y RETORICA EN FILODEMO DE GADARA 163

Erler, M., 2011, “Autodidact and Student: On the Relationship of Authority
and Autonomy in Epicurus and the Epicurean Tradition”, en Fish y Sanders
2011, pp. 9-28.

Fish, J. y K.R. Sanders (comps.), 2011, Epicurus and the Epicurean Tradition,
Cambridge University Press, Cambridge.

Fitzgerald, J.T., D. Obbink y G. Stanfield Holland (comps.), 2004, Philodemus
and the New Testament World, Brill, Leiden.

Gaines, R.N., 2004, “Cicero, Philodemus, and the Development of Late Hel-
lenistic Rhetorical Theory”, en Fitzgerald, Obbink y Stanfield Holland 2004,
pp. 197-220.

Giannantoni, G. y M. Gigante (comps.), 1996, Epicureismo greco e romano.
Atti del Congresso Internazionale, Napoli, 19-26 maggio 1995, Bibliopolis,
Napoles.

Gigante, M., 2002, “Philodeme dans I’histoire de la littérature grecque”, en
Auvray-Assayas y Delattre 2002, pp. 23-50.

Hubbell, H.M., 1916, “Isocrates and the Epicureans”, Classical Philology,
vol. 11, no. 4, pp. 405-418.

Irvine, J.R., 1971, “The ‘Rhetorica’ of Philodemus”, Western Speech, vol. 35,
no. 2, pp. 96-103.

Janko, R., 1995, “Reconstructing Philodemus’ On Poems”, en Obbink 1995,
pp. 69-96.

Karamanolis, G., 2005, “Two Epigrams of Philodemus and Their Implications
for His Literary Method (AP 10.21, 5.107)”, Mnemosyne, vol. 58, no. 1,
pp. 118-124.

Konstan, D., 2006, “Epicurean ‘Passions’ and the Good Life”, en Reis 2006,
pp. 194-205.

Lépez Martinez, M.P., 2003, “La Poética de Filodemo de Gadara: estado de la
cuestién”, [taca. Quaderns Catalans de Cultura Classica, no. 19, pp. 115-126.

Nussbaum, M., 1996, The Therapy of Desire. Theory and Praxis in Hellenistic
Ethics, Princeton University Press, Nueva Jersey.

Obbink, D. (comp.), 1995, Philodemus and Poetry: Poetic Theory and Practice in
Lucretius, Philodemus, and Horace, Oxford University Press, Nueva York.
——, 1997, “The Mooring of Philosophy. A Review of Philodemus, On Choice
and Avoidances, ed. with Commentary by G. Indelli and V. Tsouna-McKira-

han”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, no. 15, pp. 259-282.

Procopé, J.F., 1998, “Epicureans on Anger”, en J. Sihvola y T. Engberg-Pedersen
(comps.), The Emotions in Hellenistic Philosophy, Springer Netherlands, Dor-
drecht, pp. 171-196.

Reis, B. (comp.), 2006, The Virtuous Life in Greek Ethics, Cambridge University
Press, Cambridge.

Romaschko, S.A., 1996, “The Communicative Patterns and the Language of the
Epicurean Texts”, en Giannantoni y Gigante 1996, vol. 1, pp. 261-267.

Schroeder, F.M., 2004, “Philodemus: Avocatio and the Pathos of Distance in
Lucretius and Vergil”, en Armstrong, Fish, Johnston y Skinner 2004,
pp. 139-156.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 23



164 RODRIGO BRAICOVICH

Sedley, D., 2003, “Philodemus and the Decentralisation of Philosophy”, Crona-
che Ercolanesi, vol. 33, pp. 31-41.

Sider, D. (ed.), 1997, The Epigrams of Philodemos, Oxford University Press,
Nueva York.

——, 2004, “How to Commit Philosophy Obliquely: Philodemus’ Epigrams in
the Light of His Peri Parrhesias”, en Fitzgerald, Obbink y Stanfield Holland
2004, pp. 85-101.

Sorabji, R., 2000, Emotion and Peace of Mind. From Stoic Agitation to Christian
Temptation. The Gifford Lectures, Cambridge University Press, Cambridge.

Tsouna, V., 2007, The Ethics of Philodemus, Oxford University Press, Oxford.

——, 2009, “Epicurean Therapeutic Strategies”, en J. Warren (comp.), The
Cambridge Companion to Epicureanism, Cambridge University Press, Cam-
bridge, pp. 249-265.

——, 2011, “Philodemus, Seneca and Plutarch on Anger”, en Fish y Sanders
2011, pp. 183-210.

Webb, R., 2009, Ekphrasis, Imagination and Persuasion in Ancient Rhetorical
Theory and Practice, Ashgate, Farnham.

Zanker, G., 1981, “Enargeia in the Ancient Criticism of Poetry”, Rheinisches
Museum fiir Philologie, vol. 124, nos. 3-4, pp. 297-311.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abra / 24



