El drama nietzscheano en Robert Pippin

[The Nietzschean drama in Robert Pippin]

MARI{A Pia LARA

Departamento de Humanidades

Universidad Autonoma Metropolitana-Unidad Iztapalapa
mpl54here@yahoo.com

No deja de resultar sorprendente para quienes han seguido la trayecto-
ria de Robert Pippin (desde su interpretaciéon novedosa y muy cuidada
de Hegel hasta este libro que hoy comento) el rango tan amplio de
problemas y autores con los que este fildsofo norteamericano ha lidia-
do. Sirva como muestra de ello el libro Nietzsche, Psychology and First
Philosophy, que acaba de aparecer en castellano.

Tal vez habria que comenzar por advertir a los lectores que Pippin
desarrolla su interpretacion desde una perspectiva nada convencional,
y cuyas afinidades con la obra de Wittgenstein —relativas a la visién
de la psicologia y su relacién con la voluntad— no son casualidad. Al
leer a Nietzsche desde un dngulo que atiende lo que se muestra en
sus silencios y en su estilo aforistico o ensayistico, Pippin elabora una
interpretacion segun la cual Nietzsche es creador de una teoria de la
accién expresiva. Asi, esta lectura no sélo se inspira en un paralelismo
con el enfoque de Wittgenstein de la psicologia (tal como aparece en sus
referencias a la psicologia en los aforismos 6.423 y 6.521 del Tractatus®
y en las Investigaciones filosdficas),? sino que también nos ofrece una
teoria de la acciéon que ha permanecido casi ignorada en los intentos
anteriores por comprender la obra de Nietzsche.

Pippin nos insta a que pensemos en un Nietzsche mas wittgenstei-
niano porque el pensador vienés advirtié que la psicologia estd ligada a
la moral y que entre ambas puede pensarse la voluntad como un proce-
so de autocreacion. Al utilizar la psicologia como una especie de medi-
cina contra el fracaso de la metafisica y de la cultura, Pippin recupera

! Dice Wittgenstein en el aforismo 6.423: “Vom Willen als dem Triger des Et-
hischen kann nicht gesprochen werden. Und der Wille als Phdnomen interessiert
nur die Psychologie. [De la voluntad como sujeto de la ética no se puede hablar. Y
la voluntad como fendmeno sélo interesa a la psicologia.]” Y en el aforismo 6.43:
“Wenn das gute oder bose Wollen die Welt dndert, so kann es nur die Grenzen
der Welt dndern, nicht die Tatsachen [...] [Si la voluntad buena o mala, cambia
el mundo, sélo puede cambiar los limites del mundo, no los hechos [...]1]” Cfr.
Wittgenstein 1981.

2 Wittgenstein 1988.

Didnoia, volumen LX, nimero 75 (noviembre de 2015): pp. 141-149.

dianoia / 01DramaNietzscheano / 1



142 MARIA PIA LARA

la dimensidn filoséfica de un Nietzsche posmetafisico pero no desligado
de la herencia de ciertos moralistas franceses. Para justificar esta posi-
cion, el autor exige dejar a un lado las interpretaciones convencionales
que adoptan el sentido literal de las expresiones nietzscheanas para
cuestionar lo que hay bajo los usos de ciertas metéforas: el papel de las
imagenes y los tropos que precisamente han quedado ocultos tras los
conceptos y las categorias que han hecho célebre a este autor. Las gran-
des aportaciones que constituyen la teoria sobre el poder, la conexion
histérica con el método de la genealogia y el tema del cuestionamiento
de los valores tienen que complementarse ahora con una teoria de la
accion expresiva que Pippin conecta con la teoria nietzscheana de la
psicologia.

Pippin argumenta que Nietzsche se concentra en la dimensién psi-
coldgica para intentar comprender lo que ocurre cuando actuamos con
base en ciertos valores que expresan nuestros compromisos frente a la
vida y qué clase de esfuerzo hay que construir para no perder el deseo
de ser agentes (de cierto tipo de acciones), aun a sabiendas de que es
mas que posible fracasar en el intento. Mds adelante, Pippin argumenta
que la actitud negativa que Nietzsche defiende con su nihilismo puede
comprenderse mejor como una capacidad radicalmente critica que per-
mite evaluar distintos valores tomando primero una distancia critica (la
asi llamada transvaloracion de los valores). Y ya que los compromisos
normativos que poseemos estan sujetos a cambios histéricos, la psico-
logia misma no puede apartarse de las coordenadas de esta dimension
histdrica, y por eso es necesario reconocer que, si hablamos de algo asi
como “la voluntad” o “el poder”, estamos mas bien refiriéndonos a un
logro histdrico-conceptual, material y social. La autocomprensién nos
sitlia dentro de contextos histdéricos especificos, y es imposible separar-
nos de la semdntica histdrica de los valores en cuestién a menos que
seamos capaces de “aceptar la medicina” que supone la critica radical
negativa. Por ello, la teoria de la acciéon de Nietzsche intentara sugerir
que el agente es capaz de ejercer la mas radical de las autocriticas s6lo
con la negatividad del cuestionamiento de todos los valores para asi
poder aspirar a la libertad.

Por lo tanto, el tema del “poder” no puede interpretarse simplemente
como un impulso basico (externo o interno), sino como un proceso his-
térico que muchas veces se convierte en algo radicalmente distinto de
lo que fue en su origen. Con la genealogia, Nietzsche trataria de cons-
truir una especie de interpretacion histdrico-conceptual sobre la lucha
constante por cuestionar y disputar por el sentido mismo del término
“voluntad”.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 2



EL DRAMA NIETZSCHEANO EN ROBERT PIPPIN 143

Pippin comienza entonces por criticar las interpretaciones que han
ignorado esta dimensién en la obra nietzscheana, es decir, nos explica
como una teoria sobre el poder que basicamente adquirié su signifi-
cado como una lectura voluntarista de ese concepto es, mas bien, una
interpretacion anacronica que los estudiosos de Nietzsche han construi-
do pasando por alto el antecedente que supuso el esfuerzo del fildso-
fo que lo convirtié en precursor de una teoria psicoldgica que guarda
cierto paralelismo con la revolucion freudiana. Al mismo tiempo, estas
interpretaciones anacrdnicas ignoran otras influencias que fueron fun-
damentales para Nietzsche en relaciéon con su concepto de voluntad y
de accién.

La interpretacion de Pippin recupera la forma ensayistica que cultiva
Nietzsche como la prueba irrefutable de la conexién interna que exis-
te entre esa obra y los moralistas franceses como La Rochefoucalud,
Pascal y, muy especialmente, Montaigne. Se trataria de plantear como
fue que Nietzsche quiso entender el escepticismo permanente de Mon-
taigne ante la fragilidad y los fracasos humanos sin llegar a sumirse
en la desesperacidn pascaliana y a su eventual y trdgica capitulacién.
Por el contrario, Montaigne se mostré como alguien ferozmente hones-
to, alegre de espiritu y con la suficiente sabiduria como para sentirse
“cémodo en este mundo” (sich auf der Erde zu machen).® Sin embargo,
para poder comprender como logré semejante proeza, Nietzsche ten-
dra que retomar el cuidado o la preocupaciéon por el mundo (Sorge)
con una vena erdtica (el deseo), carnal y material. Y éste es el segundo
argumento de la interpretacién de Pippin: se trata de describir a un
Nietzsche mas ligado no sélo con la forma ensayistica de los moralistas
franceses, sino también con sus esfuerzos por transitar por espacios en
los que el proceso mismo de calibrar lo que importa en la vida no pue-
de considerarse simplemente una tarea tedrica, sino que es, sobre todo,
erdtica. El corazon (y el eros) estd tan comprometido con esta empresa
de la accién que ya nada es posible sin la dimension vital del deseo
y de la seduccién comprendidas en la voluntad. Asi, Pippin termina por
afirmar lo siguiente:

esta imagen brinda simultdneamente la prioridad del tema psicolégico, la
centralidad del eros en esta afirmacion y la insuficiencia de la filosofia,
asi como la necesidad de escribir de forma diferente cuando ya uno se ha
dado cuenta de que esta insuficiencia ha ocurrido.*

3 Pippin 2010, p. 11.
* Pippin 2010, p. 13.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 3



144 MARIA PIA LARA

Por ello, los filésofos, como los amantes, tendrian que seducir, pero
junto con ese esfuerzo por lograrlo estard siempre la posibilidad de
fallar o de no saber hacerlo bien, como los amantes torpes (clumsy
lovers).

Si en la lectura convencional que se ha hecho de Nietzsche lo que
aparece es la cuestion de que las mujeres son las que dominan porque
son ellas las que saben seducir, Pippin insiste en que esta versién no
solo esta incompleta, sino que, de hecho, es engafosa. Las imagenes
del eros y del corazén que Nietzsche utiliza de manera frecuente deben
conectarse mas bien con la filosofia como una clase de amor tan erdtico
que casi podria sentirse como “divinamente erdtico”.® Contra la historia
de Diotima y Sdcrates, el Nietzsche que busca el eros ligado a la accién
ahora se encarnara en la capacidad de ir mas alla de las frustraciones
y de saberse comodo en la inestabilidad de los cambios histéricos y de
la evolucién semdntica de los valores. Este es el modelo en la obra de
Montaigne; de ahi la capacidad de comprender que la actitud negativa
(o el ascetismo) es la tinica via que no teme a la transitoriedad de la
vida y que puede encontrar “la revancha contra el tiempo”.°

El tema del gran fracaso filoséfico o la negatividad que Nietzsche
aborda se ha denominado “nihilismo”. Sin embargo, segiin Pippin en
esto también hay que matizar, pues de lo que se trata es de retomar la
famosa apuesta pascaliana’ ahora enfocada en la capacidad de man-
tener el deseo para posibilitar la accién, es decir, de poder situarse en
la vida con la voluntad aun sabiendo que es posible fallar, pues uno
tiene que apostar por ella auin cuando el fracaso sea mas que posible.
Asi, el denominado “problema de Montaigne” se refiere entonces a la
conciencia critica e histdrica que se ha radicalizado como autocritica
en la modernidad y que ha dado fin a la metafisica. Por ende, ya no
puede regresarse a los tiempos de Montaigne. Por lo tanto, nuestro au-
tor insiste en que Nietzsche abordara el tema de la voluntad y el de
su funcionamiento con la conexién entre la psicologia y la accién en
conjunto como el gran tipo de proeza histdrica de la que puede ser
capaz el agente social.® Esta teorfa de la accién intentard hallar una
combinacidén especifica entre una alegria que se tamiza con la seriedad
(o gravitas), es decir, con un tipo de pesimismo que es a la vez, una for-

® Pippin 2010, p. 16.

® Pippin 2010, p. 18.

7 Pascal sugeria que era mas prudente no negar la existencia de Dios, porque
si existia nada podria pasarle a alguien que no lo negd, pero si lo negaba, podria
esperar el castigo debido a su falta de fe.

8 De ahi 1a mala comprensién del aforismo “Dios ha muerto”.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 4



EL DRAMA NIETZSCHEANO EN ROBERT PIPPIN 145

taleza que permitiria al agente sofiar sin tener que dormirse. Ahi reside
la gran tensién o el dilema del eros y de su permanente insatisfaccién.

Asi es que llegamos con la Modernidad a la famosa expresion nietzs-
cheana “Dios ha muerto”. El fin del relato metafisico es la muerte del
relato moderno de la filosofia. Este diagndstico negativo nietzscheano
se expresa mejor con la descripcion que hace de la culpabilidad narcisis-
ta (judeo-cristiana) y su blanco es critico porque es teatral y desmenuza
la autosatisfecha pose del supuesto libre pensador ilustrado como una
caricatura que debe olvidarse. Para Nietzsche, el instinto de libertad
reside en la capacidad para resistir y en convertir a la voluntad del
poder en la dimension historizada de la critica negativa mas radical.
Para exorcizar ese fracaso es necesaria una teoria de la accién, pero la
psicologia de Nietzsche parte de una forma muy diversa de comprender
al agente, pues son sus acciones lo que cuenta y no su justificacién. La
famosa expresion de que Prometeo creo la luz al desearla contiene el
nucleo de esta teoria. Somos lo que hacemos. Asi llegamos al argumen-
to central del libro con la afirmacién que enuncia que, para Nietzsche,
“la accién lo es todo”.” El trabajo de Pippin como intérprete serd proble-
matizar la necesidad de destruir las formas convencionales con las que
tendemos a pensar en el agente de la accién ligado a los antecendentes
de ella: sus intenciones, sus creencias, sus valores, la disponibilidad del
sujeto y de su voluntad. Para Nietzsche, no hay ningtin substrato detras
de la accidn; esa idea es solo una ficcion. Se trata entonces de una teo-
ria de la accidn expresiva contraria a toda teoria ligada a la causalidad
intencional.

El argumento critico de Pippin es que Nietzsche no puede separarse
tan facilmente de la relacién diddica entre el agente y su accion, pues
aun la nocién de expresién presupone una comprension de cémo el
autor puede encarnarse en su acto. Para el filésofo norteamericano ésa
es la clave del problema nietzscheano. Dicha accién no es cualquier
accidn, sino la accién de un agente en particular. Y la dificultad estriba
entonces en como comprender la relacién entre el agente y su accion
sin caer en causalismos. La respuesta de Nietzsche seria plantear que
es posible comprender esta forma de accién si uno se remite a cémo la
madre queda reencarnada en la figura del hijo, pero sabiendo que el
hijo es independiente de ella una vez que ha nacido. Sin embargo, para
Pippin ésta es la dimensién mds problemadtica de Nietzsche, pues aun
aceptando que es posible una teoria de la accion expresiva, existen otras

? “Das Tun ist alles”, Pippin 2010, p. 97. En la versién de Pablo Loza se traduce
como “el obrar lo es todo”.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 5



146 MARIA PIA LARA

dimensiones de la acciéon que no pueden soslayarse, tales como el tema
de la responsabilidad. Sin embargo, para Nietzsche la inseparabilidad
del agente y de sus actos se expresa mejor en la capacidad del poeta de
producir un buen poema. Si erra en ello, no se trata del fracaso de
sus intenciones, sino de lo que él es capaz de hacer porque eso es
precisamente lo que lo define.

Curiosamente, Hannah Arendt retoma esta concepcién nietzschea-
na de la inseparabilidad de la accién del agente en su polémica obra
Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil.'1° A pesar de
que ha sido muy mal comprendido, en la primera parte de ese libro
Arendt excluye las intenciones del agente (Eichmann)!! y propone la
consideracién de la incapacidad del agente de calibrar sus acciones por
falta de juicio (sin que ello deslegitimara la decisién de los jueces de
condenarlo). Sus actos fueron los que dieron el peso a la ley para poder
establecer su culpabilidad y la condena respondia a ello. Quiza lo mas
interesante de esta conexién entre Arendt y Nietzsche sea que ambas
posiciones presentan una version expresiva de la accién. Sin embar-
go, Arendt pensaba que esa concepcion deberia complementarse con
una teoria de la responsabilidad ligada al juicio, y ésa parece ser la
gran diferencia entre ambos. Esta perspectiva de la responsabilidad no
se le escapa a Pippin cuando cita en un pie de pagina la cuestién de
coémo la responsabilidad legal ha resuelto el problema del agente y sus
intenciones.'? La ley en ciertas versiones considera que no importan
las intenciones, sino la responsabilidad de los agentes (es decir, lo que
se juzga ya ha ocurrido ).!® Pippin profundiza mejor la ambicién de
Nietzsche y por ello intenta encontrar la forma en la que el filésofo
aleman puede proponer su teoria de la accién recurriendo a Spinoza,
para quien la contemplacién de algo que ha ido mal s6lo puede permi-
tirle al actor exclamar algo asi como “esto no tuvo que haber ocurrido”
(expresion que, curiosamente, también se halla en la obra de Arendt
cuando trata sobre el tema histérico de Auschwitz)'*. Es mds bien la
decepcidn y la tristeza las que reemplazan a la culpa en la teoria de la

19 Arendt 1992.

! Segtin Arendt: “En el juicio estan sus actos, no el sufrimiento de los judios, no
el pueblo aleman o la humanidad, ni siquiera el antisemitismo o el racismo” (la
traduccion es mia). Cfr. Arendt 1992, p. 5.

12y/éase Pippin 2010, p. 76 (la cita a pie de pagina es la mds instructiva de las
dudas de Pippin). Véanse también las citas de la p. 80 donde Pippin discute el
“sentido de responsabilidad”.

13 pippin 2010, p. 81.

14 Arendt 1994, p. 308.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 6



EL DRAMA NIETZSCHEANO EN ROBERT PIPPIN 147

accion de Nietzsche. Para este pensador, el autoconocimiento no puede
ser observacional, sino que es interpretativo, es decir, lo que importa es
como se describen las acciones que ya han ocurrido, como se interpreta
el sentido de éstas como algo histérico, cambiante y falible. Cualquier
ficcidn con la que intentemos justificar nuestras acciones serd razonable
sélo a la luz de como esas acciones abren o no las posibilidades de un
futuro y por ello adquieren su sentido. De esta forma, la cuestién de la
accién tendrd que correlacionarse con una comunidad histdrica y con
sus juicios a posteriori. De nuevo parece desprenderse de esta interpre-
tacién de Pippin muchas similitudes con el proyecto de Arendt, aunque
Pippin lo relaciona mds bien con el de Hegel. La diferencia entre am-
bos autores —Nietzsche y Arendt— estriba en que mientras que para
Nietzsche dominar y empoderarse consisten en adoptar nuevas reinter-
pretaciones que ganan traccion en el sentido de convertirse en signifi-
cativas para la comunidad y por eso se abren al futuro, para Arendt,
esas significaciones histdricas y contextuales de las acciones expresivas
tendran que poder convertirse en parte de los juicios reflexivos de la
comunidad politica (aun sin la participacion posterior del actor pero
con la posibilidad de cuestionar si el juicio del actor pudo ser adecuado
o errado). Por eso, Arendt elige este camino apelando a la creatividad
de los autores e historiadores que son los que realmente pueden captar
mejor el sentido de las acciones pasadas de otros agentes con sus relatos
histéricos o literarios.'®> Sin embargo, Nietzsche se resiste a concebir de
esta forma a la acciéon porque incluye una clase de separaciéon a pos-
teriori entre el agente y su accién. En la interpretaciéon de Pippin, éste
afirma que Nietzsche rehtye todas estas formas de considerar la accién,
y lo que aparece en su lugar es esta gran tension sobre la fragilidad de
toda norma humana y la enorme gama de fracasos con las que nos
enfrentamos. Es un proceso que contempla una dialéctica fuerte entre
la afirmacién de la voluntad de poder y su negacién, algo asi como “el
tener y no tener”. Contrariamente a Arendt, para quien la comunidad
es determinante para juzgar (e interpretar) las acciones humanas, la
version concluyente de Pippin sobre Nietzsche se halla mas cercana a la
teorfa de madurez de la ultima etapa de Michel Foucault,'® para quien
el poder como el resistir son expresiones de la libertad y ambas son

15 para Arendt, quien defendia una perspectiva sociolégica de la accién, ésta no
podia pensarse como si perteneciera al actor, quien nunca sabia el fin de antemano
ni sus consecuencias. Lo tnico a lo que podia aspirar serfa a iniciar la accién; de
ahi su valor o coraje y por eso es también una teoria expresiva de la accidon. Véase
Arendt 1958, p. 186.

16 yéase Foucault 1988.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 7



148 MARIA PIA LARA

empresas individuales autoafirmativas. Sin embargo, para Nietzsche lo
paraddjico es que el logro del agente requiere de una clase especial
de autorrelacion intencional con los actos propios, la cual comprende
tanto una actitud afirmativa como su potencial de insatisfaccion. Se
trata de un estado de extrema tension, y por eso Pippin afirma en este
libro, contradiciendo a los intérpretes habituales de Nietzsche, que la
voluntad de poder no tiene que ver con la nocién de poder tradicional,
pues se trataria mas bien de ser indiferente a ese poder y de lograr
asi sobreponerse a la radical autoconciencia del posible fracaso de la
accién exorcizando la inmovilidad. Y claro, sélo los Ubermenschen son
los sujetos capaces de convertirse en este tipo agentes.

Es indudable que este libro de Pippin es un intento de dejar atrds el
legado de Hegel y de traernos al presente a un Nietzsche que pueda
permitirnos acometer la urgente tarea de problematizar una teoria de
la acciéon que pueda servirnos para los retos de la vida contempora-
nea. Y para ello es necesario recalibrar el papel de la psicologia y el
de la voluntad. Sin embargo, esta interpretacion no pretende evitar las
tensiones internas de la propia teoria y por ello resulta importante la
conexion que Pippin establece entre Nietzsche y Montaigne y los otros
moralistas franceses. Asi pues, el Nietzsche de Pippin trataria de recu-
perar al legado moderno por otra via que la que utiliza Hegel y que hoy
dia parece imposible. De ahi que, como en el ejemplo de la escalera
de Wittgenstein, una vez que se ha logrado subir y podemos percibir
con Nietzsche el fracaso de la filosofia, hemos también de desecharla y
abocarnos a construir una teoria de la accién que nos permita franquear
la inmovilidad a la que el pesimismo tiende a inducirnos.

BIBLIOGRAFIA

Arendt, H., 1958, The Human Condition, The University of Chicago Press, Chi-
cago.

, 1992, Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil, Penguin

Books, Nueva York.

, 1994, Essays in Understanding 1930-1954, ed. por J. Kohn, Harcourt
Brace & Company, Nueva York/San Diego/Londres.

Foucault, M., The History of Sexuality, vol. 3: The Care of the Self, Nueva York,
Random House, 1988.

Pippin, R.B., 2010, Nietzsche, Psychology and First Philosophy, The University of
Chicago Press, Chicago/Londres. Version en castellano: Nietzsche, la psicolo-
gla y la filosofia primera, trad. P Lazo Briones, Paradiso Editores/Universidad
Iberoamericana, México.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 8



EL DRAMA NIETZSCHEANO EN ROBERT PIPPIN 149

Wittgenstein, L. 1981, Tractatus Logico-Philosophicus, trad. E. Tierno Galvan,
Alianza Editorial, Madrid [1a. ed.: 1921].

———, 1988, Investigaciones filosdficas, version bilingiie y trad. A. Garcia Sudrez

y Ulises Moulines, Instituto de Investigaciones Filoséficas-UNAM/Editorial
Critica, Barcelona [1a. ed.: 1953].

Recibido el 8 de abril de 2015; aceptado el 24 de agosto de 2015.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01DramaNietzscheano / 9



