Dos conceptos de libertad y dos conceptos de
responsabilidad en Spinoza

[Two Concepts of Freedom and Two Concepts of Responsibility in Spinoza]
Luis RAMOS-ALARCON

Universidad Autonoma de la Ciudad de México
luisramosalarcon@gmail.com

Resumen: Spinoza afirma que las decisiones, elecciones y acciones de un
agente son necesarias porque estan determinadas causalmente. {Acaso los
seres humanos no son agentes morales? ¢Son sdlo eslabones de una cadena
de causas cuyo curso no pueden controlar y que los exime de las consecuen-
cias de sus actos, asi como de premios y castigos? ¢Ser un individuo libre
significa aceptar pasivamente lo que ocurre y abandonar la pretensiéon de
modificarlo? Este articulo responde a estas preguntas mediante la distincién
en la obra spinoziana de dos conceptos de libertad, la verdadera libertad
y el libre albedrio, asi como con la distincién entre la responsabilidad civil
fundada en el concepto de potestas humana —y no en la verdadera libertad,

aunque la posibilita—.
Palabras clave: necesidad, determinacidn, decisidn, posibilidad, ética

Abstract: Spinoza sustains that the agents’ decisions are necessary because
they are causally determined. But then, are humans really moral agents? Is
it possible that they are only passengers in a train of causes, whose course
they cannot control and exempts them from the consequences of their acts,
of reward or punishment? Is accepting whatever happens and quitting the
aspiration of changing things the hallmark of the free man? This paper an-
swers these questions by distinguishing two concepts of freedom, real free-
dom and free will, as well as two concepts of responsibility. Civil responsibil-
ity is grounded in free will, whereas moral responsibility is not grounded in

true freedom, but in human power (potestas).
Key words: necessity, determination, decision, possibility, Ethics

1. Problemas morales y politicos en los conceptos spinozianos de libertad

La filosofia spinoziana plantea que los deseos, decisiones, elecciones
y acciones de los seres humanos estan determinados causalmente, de
modo que ninguna de estas actividades se produce sin causas eficientes.
¢Puede esta filosofia pensar a los seres humanos como agentes mora-
les o solo los concibe como eslabones de una cadena de causas cuyo
curso no pueden controlar? Algunos de los corresponsales de Spino-
za plantearon este problema de diversas maneras. Para Blijenbergh,

Didnoia, volumen LX, nimero 75 (noviembre de 2015): pp. 105-128.

dianoia / 02SpinozaLibertad / 1



106 LUIS RAMOS-ALARCON

Spinoza deberia concluir que Dios es la causa del mal que los seres
humanos hacen (Ep 18:82-83);! por su parte, Oldenburg sostiene que
una necesidad fatal en las acciones excluye toda ley, virtud y religién
(Ep 74:310ss), de manera que ese Dios seria cruel si castiga a los se-
res humanos por cometer pecados que no pueden evitar (Ep 77:325;
Ep 79:330). Zac 1966, pp. 97 y ss, y Deleuze 2001, pp. 41 y ss, han
mostrado que estos corresponsales no entendieron el concepto de li-
bertad en Spinoza. Si bien esto es cierto, debemos preguntar si Spinoza
es capaz de explicar la responsabilidad del agente, toda vez que los
comentaristas pasan por alto que el holandés no utiliza el término de
responsabilidad o que su obra politica reutiliza el concepto de libre
albedrio que rechaza en su Etica. Mas atn, debemos replantear esta
pregunta junto con otra que estd en la raiz del problema de la respon-
sabilidad del agente y que los comentaristas pasan por alto:? éacaso es
cierta la interpretaciéon estoica de la ética spinoziana —por ejemplo, la
lectura de Schelling®— que sostiene que, para Spinoza, el hombre mo-
ral es quien acepta que su unico control consiste en reconocer lo que le
ocurre y abandonar la pretension de modificarlo? Si tal fuera el caso,
ningtin ser humano seria responsable de sus actos y se le deberia de exi-
mir de las consecuencias de sus decisiones, asi fuera piadoso o asesino.
Entonces, {qué funcidén cumpliria la conciencia para el ser humano, si
ésta no pudiera intervenir en sus actividades y sdélo reconoceria pasiva
e impotentemente lo que le sucede? Mdas aun, étendria sentido seguir
hablando de decisiones y elecciones de los seres humanos si en realidad
éstos no tienen opciones posibles para elegir?

En general, los estudiosos que han tratado el tema aceptan un com-
patibilismo entre la libertad y el determinismo en la ética de Spinoza

! Sigo la siguiente nomenclatura para citar a Spinoza. Para la Etica: “E” seguido
por el niimero de libro, “d” (definicion) y “p” (proposicién); después de proposicién
“d” (demostracién), “s” (escolio), “A” (apéndice) y “c” (corolario). Para el Tratado
Teoldgico Politico: “TTP” seguido por el capitulo y la pagina de Gebhart. En el caso
del Tratado Politico: “TP” seguido por el capitulo y el nimero de paragrafo. Para
el Epistolario: “Ep” y después el nimero de carta y la pagina de Gebhart. Para el
Tratado de la Reforma del Entendimiento: “TIE” seguido por el nimero de paragrafo.

2 Por ejemplo, Frankel 2011, p. 58. Kisner 2011, pp. 69-71, atribuye a los es-
toicos otra posicion: las consecuencias de los actos del agente dependen de sus
caracteristicas, incluida la voluntad. Acepto que Spinoza sigue esta posicidn, asi
sea estoica.

? Schelling 2009, pp. 130 y ss, cree que Spinoza considera el hombre como una
mera modificacion del objeto infinito que no puede conocer la libertad, aniquila al
ser humano como agente moral y alcanza la tranquilidad mediante una sumisién
tranquila al objeto absoluto, al no-yo.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 2



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 107

(como Goodman 1987, p. 118); es decir, entre las nociones spinozianas
de libertad como autocausacién (E 1d7) y determinismo en el sentido
de que todo cuanto ocurre es necesario y no podria ser de otra mane-
ra (E 1p28). Sin embargo, no han distinguido los usos, por parte del
filésofo holandés, de dos conceptos de libertad con vistas a explicar
dos conceptos de responsabilidad que pueden discernirse en su obra.
Por ejemplo, esto ha llevado a comentaristas como Della Rocca 2008,
pp.- 190 y 204, a plantear que sélo el individuo libre es responsable
de sus actos, mientras que no lo son ni el ignorante ni el incontinente
—por lo que, afiado junto a Blijenbergh, deberiamos eximirlos de sus
actos y de sus consecuencias—.

Para revisar esto, recurriré al concepto spinoziano de decisién, pues
es la misma voluntad en cuanto dada (evento mental) y, por el para-
lelismo de los atributos, se identifica con la determinaciéon corporal.
Plantearé también la relevancia del velo de ignorancia para la determi-
nacion causal de las decisiones, asi como del umbral temporal para pre-
ver sus consecuencias mientras no se tenga una comprension de éstas
sub specie aeternitatis. Para estudiar los conceptos de responsabilidad
en Spinoza, partiré de ciertas caracteristicas minimas del concepto de
responsabilidad en lugar de dar por sentado su significado.

2. Primer concepto de libertad para Spinoza: verdadera libertad

Para Spinoza, la decisién es la idea de una determinacién corporal. Esto
se debe a que considera que la mente humana es la idea de un cuer-
po humano existente en acto y, por el paralelismo de los atributos, los
cuerpos y las ideas siguen el mismo orden y la misma conexién (E 2p7).
Sélo hay una substancia, y ésta expresa su esencia eterna e infinita en
una infinidad de atributos, que a su vez expresan esta esencia en una
infinidad de modos infinitos que comprenden a los modos finitos. El
holandés distingue la substancia como potencia o actividad pura (na-
turaleza naturante) y como su producto (todos los modos, naturaleza
naturada, E 1p29s). Lo primero se refiere a la substancia como causa
libre (E 1p17c2), pues Spinoza denomina “libre” a “aquella cosa que
existe por la sola necesidad de su naturaleza y se determina por si sola
a obrar” (E 1d7). Extensién y pensamiento son dos atributos divinos
que expresan su potencia de actuar y su potencia de pensar, respecti-
vamente (E 1plls, E 2p1, E 2p2, E 2p7). Para Spinoza la potencia no
se opone al acto, sino que es un poder que siempre se actualiza, por lo
que los atributos no interactiian entre si, sino que expresan la misma
esencia divina en series causales paralelas (E 1p28, E 2p7), a la vez que

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 3



108 LUIS RAMOS-ALARCON

el conocimiento adecuado de un modo es un conocimiento de causas
(E 1a4).

El cuerpo humano es un modo finito del atributo extenso. La substan-
cia es su causa inmanente (E 1p18) y determina su esencia y existencia
aunque de distinta manera (E 1p24c, E 1p29). La esencia de cada cuer-
po es cierto grado de potencia de actuar del modo inmediato infinito (E
2p8), que para Spinoza es el movimiento y reposo (Ep 64); este modo
comprende eternamente todas las esencias de todos los cuerpos, inde-
pendientemente de si existen ahora o no. La duracién de un cuerpo es
la actualizacion de su esencia por medio de los movimientos y reposos
de otros cuerpos, que a su vez se actualizan por otros y asi ad infinitum
(E1p22, E2p8). Spinoza llama “orden comtin de la naturaleza™ a cada
una de estas cadenas causales infinitas que establecen las condiciones
para la duracion del cuerpo. Asimismo, identifica la suma de todas estas
cadenas y de todos los cuerpos existentes con el modo mediato infinito
de la extension, que llama “figura total del universo” (Ep 64; E 2p13s).
No hay un primer motor, sino series infinitas de cadenas causales que
ponen o quitan movimientos y reposos que actualizan esencias. Sin em-
bargo, éstas no esperan pasivamente esas cadenas causales: una esencia
no implica contradiccién ni oposicién consigo misma (E 2d2, E 3p4d),
por lo que su actualizacion afirma su particular grado de potencia de
actuar y se opone a todo cuerpo, movimiento o reposo que la niegue
(E 3p5). Por lo tanto, la existencia es un esfuerzo por actualizar su
naturaleza (conato): “[c]ada cosa, en cuanto estd en ella, se esfuerza
por perseverar en su ser” (E 3p6, TTP 16:189). Cada actualizaciéon de la
esencia del cuerpo es una determinacion corporal para producir ciertos
efectos (E 1p26),° y el cuerpo nunca puede ser indeterminado y dejar
de actuar (E 1d7, E 1p17, E 1p26, E 1p27, E 1a3). Esta determinacion
es positiva porque es un grado de potencia divina (E 1plls, E 1p16, E
1p25). Asi, “[e]n la naturaleza de las cosas no se da nada contingen-
te, sino que todas son determinadas por la necesidad de la naturaleza
divina a existir y obrar de cierto modo” (E 1p29). Todo es necesario
metafisicamente y no hay contingencia ni posibilidad en la naturaleza.®

4Véase E 2p29c, E 2p29s, E 4p4c, E 4p62s, E 5p1, E 5p10s.

® Como sostiene Gueroult 1968, p. 337, Spinoza niega la nocién tradicional de
concurso divino como ayuda o apoyo externo a la potencia o accién propia de las
criaturas; mas bien considera que las criaturas son la misma potencia o accién de
Dios. Véase TP 2/3.

®De acuerdo con Spinoza, “[Ulna cosa no se llama contingente por ninguna
causa que no se relacione con el defecto de nuestro conocimiento. En efecto, una
cosa de la que ignoramos su esencia implica contradiccién o sabemos bien que

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 4



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 109

Percibimos una cosa singular como contingente porque ignoramos las
causas externas particulares que actualizan su esencia (E 4d3).

Cabe decir que el conato del cuerpo humano no es una inercia que
mantiene indefinidamente una determinacion corporal, sino un esfuer-
zo por hacer que sus determinaciones afirmen cada vez con mayor ple-
nitud su esencia. Asi, el ser humano puede ser causa adecuada o causa
inadecuada de sus determinaciones corporales: cuando éstas solo ex-
presan su esencia o cuando lo hacen junto con otras esencias, respecti-
vamente (E 3d1).

Cuando se habla de las ideas que Dios tiene, se habla del “entendi-
miento y voluntad de Dios”, como Spinoza llama al modo inmediato
infinito del atributo pensamiento (E 1p21, Ep 64); éste comprende to-
das las ideas de todas las cosas, incluidas las de los cuerpos (E 1p33s2,
TTP 4:62-63). La mente humana es una de estas ideas, y su ser actual es
la idea de un cuerpo humano existente en acto (E 2p11,” E 2p13). Esto
significa que la mente humana percibird como idea cada determinacién
del cuerpo humano (E 2p12). Estas ideas actualizan y determinan la
esencia de la mente humana (E 1p28).8

Spinoza sostiene que “[e]n la mente [humana] no se da ninguna
voluntad absoluta o libre, sino que la mente es determinada a querer
esto o aquello por una causa, que también es determinada por otra, y
ésta a su vez por otra, y asi al infinito” (E 2p48). Spinoza acota que

no implica contradiccidn, pero no podemos afirmar nada cierto de su existencia,
porque se nos oculta el orden de las causas, nunca puede ser vista por nosotros ni
como necesaria ni como imposible, y por tanto la llamamos o contingente o posible”
(E 1p33sl). Spinoza utiliza el término “imposible” para aquello que “o bien porque
su esencia o definicién implica contradiccién, o bien porque no se da ninguna causa
externa que esté determinada a producir tal cosa” (E 1p33s1). El primer sentido
de “imposible” comprende esencias contradictorias, como “mosca infinita” o “arbol
que habla” (TIE 59). En cambio, el segundo sentido de “imposible” se aplica a las
esencias contenidas en el modo infinito inmediato que no tienen causas eficientes
que las hagan existir en la duracién (E 2p8s).

7 Traduzco “Mens” como “mente”, en lugar de “alma”, como hace Dominguez
(Spinoza 2000), porque “Mens” designa la potencia particular de pensar de la men-
te humana (reflexion, conciencia), que difiere de la potencia de las otras Animae
o ideas de cuerpos. La tesis spinoziana del animismo universal afirma que todos
los individuos (cuerpos compuestos) son animados, pero no que todos reflexionen
como lo hace el hombre. Véase Bouveresse 1992, pp. 12-13.

8En este sentido, Spinoza nos dice que “la mente humana es una parte del
entendimiento infinito de Dios. Y por tanto, cuando decimos que la mente humana
percibe esto o aquello, no decimos sino que Dios, no en cuanto es infinito, sino en
cuanto se explica por la esencia de la mente humana, o sea, en cuanto constituye
la esencia de la mente humana, tiene ésta o aquella idea” (E 2p1l1c).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 5



110 LUIS RAMOS-ALARCON

en esta proposiciéon entiende por “voluntad” la facultad de afirmar o
negar que algo sea verdadero o falso, pero no se refiere al deseo con
el que la mente apetece o aborrece las cosas (E 2p48s). Con esto indica
que la mente humana no es causa libre del contenido proposicional
de sus ideas —realidad (esencia) formal que corresponde a la realidad
(esencia) objetiva de sus ideas, que son sus objetos—, sino que éste se
determina necesariamente por una serie de causas finitas y determina-
das que la mente estd determinada a reafirmar como facultad de juzgar
(E 1p28, E 1p32; Gueroult 1974, p. 491, n. 9). Cabe decir que una
idea negativa es en realidad una idea doble, pues hay una idea débil
que afirma la existencia de un objeto x, y otra idea mas fuerte cuya
afirmacion niega la existencia de x, por lo que en este tipo de casos la
mente estd determinada a negar x. Esto muestra que la mente humana
es una especie de automata espiritual (TIE 85) que afirma ideas mas
fuertes y niega ideas contrarias méas débiles.” En este sentido, Spino-
za dice que quien tiene una idea sabe al mismo tiempo que tiene una
idea y no puede dudar de ella (E 2p48e). Dudar no es la capacidad
absoluta de la mente de afirmar o negar ideas, sino mas bien lo que
ocurre en la mente cuando tiene ideas contrarias con la misma fuerza
y no se puede decidir por una de ellas. Por ejemplo, se puede dejar
de dudar al recibir noticias falsas o al conocer la necesidad de la idea
dudosa (E 2p49s); lo primero seria una certeza moral, mientras que
lo segundo serfa una certeza apodictica. En contra de Descartes, para
quien la voluntad es la facultad libre y absoluta del alma, Spinoza sos-
tiene que “[e]n la mente no se da ninguna volicidn, esto es, afirmacién
o negacién, fuera de aquella que implica la idea en cuanto es idea”
(E 2p49). Para el holandés, entendimiento y voluntad se identifican y
son conceptos universales imaginados por abstraccién a partir de las
afirmaciones y negaciones particulares (E 2p40s1, E 2p48s, E 2p49c),
por lo que no pueden ser principios causales de voliciones o ideas, ni
ayudan para explicar a éstas.

Ahora bien, la mente humana no es ajena a sus ideas, pues se esfuer-
za por relacionarse con todo objeto que, segun la representacién de
la mente, afirma su esencia, asi como se esfuerza por destruir lo que,
en su representacién, la rechaza. Estas representaciones y relaciones
actualizan la esencia en diversos grados, de manera que su poder de
pensar (conato) aumenta o disminuye en la medida en que el conteni-
do proposicional de sus ideas afirma o niega su misma esencia. Spinoza

? Spinoza ejemplifica al autémata espiritual por medio de la representacién del
sol. Véase E 2p35s y E 4pls.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 6



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 111

llama “apetito” (Appetitus) a la actualizacidon tanto de la mente como
del cuerpo. Para reforzar la identidad de éstos, define la naturaleza
humana como el “apetito con la conciencia del mismo” (E 3Adlex),
que llama “deseo” (Cupiditas). En cuanto sélo considera la mente hu-
mana, el holandés identifica deseo, asenso (consensum), deliberacién
del animo (animi deliberationem), libre decisién (liberum decretum) y
la facultad del juicio (E 3af6, E2p48).1° Explica estas identidades con
la siguiente proposicién: “[t]anto si tiene ideas claras y distintas como
si las tiene confusas, la mente se esfuerza [conatur] en perseverar en
su ser por una duracion indefinida, y tiene conciencia de ese esfuerzo
suyo” (E 3p9). Esta proposicion indica los dos tipos de ideas que tiene
la mente y que son paralelas a las determinaciones corporales: las ideas
adecuadas que actualizan de manera completa y plena la esencia de la
mente humana —su causa adecuada— y las ideas inadecuadas que la
actualizan parcialmente, pues afirman junto a ésta la esencia de cosas
distintas —incluso opuestas a ella— y, por lo tanto, es su causa inade-
cuada. En la proxima secciéon analizaré la voluntad que se deriva de
las ideas inadecuadas. Por lo pronto, es importante notar que la mente
humana tiene dos tipos de ideas adecuadas: por un lado, las nociones
comunes, que no son ideas de esencias, sino de propiedades de distin-
tas esencias percibidas por la sola potencia de pensar de la mente. Un
ejemplo es la idea misma de naturaleza humana'! pues, stricto sensu,
ésta no es una esencia, sino la inteleccion de propiedades comunes a
todas las esencias humanas. Por otro lado, las intuiciones intelectuales
son ideas adecuadas de las esencias, como la idea adecuada de Pedro o
la idea adecuada de Pablo.

El ser humano no desea su propia conservacién para otro fin que
para existir, por lo que el conato es el tinico fundamento de la virtud!?
(E 4p22), no causas finales ni externas a éste. Las decisiones (decre-
tum) conducen la valoracion de las cosas en funcién de su conato, pues
“nosotros no nos esforzamos, queremos, apetecemos ni deseamos algo
porque juzgamos que es bueno, sino que, por el contrario, juzgamos que
algo es bueno, porque nos esforzamos por ello, lo queremos, apetece-
mos y deseamos” (E 3p9s). El conato conlleva la consideracién axiolégi-
ca de los objetos deseados u odiados, porque la mente necesariamente

19Este deseo comprende “cualesquiera tendencias del hombre, impulsos [Impe-
tus], apetitos y voliciones” de los cuales puede ser consciente (E 3Adlex).

1 Sobre la naturaleza humana como nocién comin y modelo del hombre libre,
véase Ramos-Alarcén 2013, pp. 426 y ss.

12 para Spinoza la ética se funda en la metafisica y en la fisica (Ep 27:160).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 7



112 LUIS RAMOS-ALARCON

decide a favor de los bienes o en contra de los males que considera.'®
Spinoza sostiene que “[e]l bien que desea para si todo aquel que persi-
gue la virtud, lo deseard también para los demds hombres, y tanto mas
cuanto mayor conocimiento tenga de Dios” (E4p37).14 En cuanto un
ser humano conoce su verdadera utilidad, la deseara por igual para si
y para sus semejantes, pues este conocimiento conlleva la realizacion
de la plena conservaciéon de la naturaleza humana. La piedad es un
buen ejemplo de esto. Spinoza la define como el “deseo de hacer el
bien, que surge de que vivimos segun la guia de la razén” (E 4p37s1).
Un bien verdadero aumenta la potencia y la felicidad de la persona
porque afirma de manera plena la naturaleza humana, como el mismo
conocimiento adecuado. A través de la piedad, el hombre libre ama al
préjimo como a si mismo y fomenta el amor y la amistad entre los seres
humanos (E 4Acl5), porque los bienes verdaderos que desea para si
son bienes comunes a todo ser humano. La piedad (en cuanto virtud)
no es causada por el orden comtn de la naturaleza, sino por la sola
naturaleza humana. Aunque sélo Dios sea libre en sentido estricto, un
ser humano piadoso consigue cierto grado de libertad en cuanto Dios
produce efectos a través de él que sélo expresan la naturaleza humana.
Como sostiene Garrett 1996, p. 299, no hay contradiccidn en decir que
Dios causa libremente el comportamiento humano y decir que los seres
humanos a veces causan libremente su propio comportamiento. Cuan-
do se da esto, la mente concibe seglin una perspectiva eterna, pues
piensa la misma naturaleza humana, para todo ser humano en todo
tiempo.

Esta es la verdadera libertad: la determinacién mental y corporal
a partir de la sola naturaleza humana, no una sumisién al universo
o al orden comun de la naturaleza. Por ello, esta libertad no es una
contemplacidén pasiva de la naturaleza, sino una actividad propiamente
humana, en la que el ser humano se expresa de manera plena en el
mundo. Asimismo, ser libre es algo bajo la potestad humana, conlleva
realizar plenamente su naturaleza, perfeccionar su ser, ser causa ade-
cuada y comprender adecuadamente.

3. Segundo concepto de libertad para Spinoza: libre albedrio

Conocemos adecuadamente una decisiéon por medio del conocimiento
adecuado de sus causas, entre las que se encuentra siempre la naturale-

13 £ 3p13s: “el amor no es otra cosa que la alegria acompafiada de la idea de una
causa exterior”.
4 Véase E 4p26 a E4p28; E 1p31s; E 4p37.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 8



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 113

za humana. Si toda decisién es necesaria, ¢por qué hay decisiones que
parecen ser contingentes o posibles, es decir, que pudieran haber sido
diferentes? La respuesta es que la representaciéon de toda decision deri-
vada de ideas inadecuadas no expresa sus verdaderas causas eficientes,
ni siquiera la naturaleza humana, aunque las implica. Esta ignorancia
tiene una primera consecuencia: lo que conocemos como causa final'®
en realidad es el mismo deseo en cuanto se lo considera principio o cau-
sa primaria de alguna cosa, es decir, como la utilidad que nos provee
esa cosa. Cabe decir que no podemos hablar de causas finales fuera de
la intencionalidad humana, pues no hay causas finales en la naturaleza
ni Dios acttia con vistas a ellas.!®

Ahora me interesa atender la segunda consecuencia: la percepcién
del libre albedrio, pues ésta es una percepcién interna espontanea de
los apetitos y decretos sin sus causas préximas, de modo que los per-
cibe como posibles (E 4d4).!7 Esta percepcién pasa a ser una ilusién
en un segundo momento cuando la mente humana busca comprender
las causas y, al ignorarlas, imagina que tiene una facultad absoluta de
decidir, afirmar o negar (E 1A, p. 78; c¢fr. Kashap 1987, p. 162). De-
bemos distinguir la percepcién y la ilusién: la ilusién no es la misma
percepcion, que en si solo es una idea inadecuada o incompleta de un
proceso causal; la ilusién deriva de que la mente, como autémata espi-
ritual, afirma que esta percepcion no tiene causas, sino que se debe a
ella sola. Asi como percibimos visualmente el sol como un disco de dos
pies de ancho ubicado a 200 pies, percibimos nuestros deseos derivados
de ideas inadecuadas como carentes de causas. En ambos casos no hay
error, sino cuando afirmamos que el sol estd a 200 pies o que tenemos
un libre albedrio. Estos errores se derivan de la ignorancia de la verda-
dera distancia y tamafio del sol o de las causas eficientes y proximas de
nuestros deseos (E 2p35s).

Spinoza ejemplifica esta ilusion del libre albedrio con el caso de una
piedra: supongamos que ésta recibe un impulso de cierta cantidad de
movimiento, de manera que su conato sera la conservacion de esa can-
tidad de movimiento y se explicard adecuadamente por la coaccién de
la causa externa. Si la piedra pensara, creeria espontdneamente que ella
se esfuerza por mantener su movimiento, porque serd consciente de su
conato y no serd indiferente a él, pero la ignorancia de la causa le hara

15Véase E 1A, E 4Praef, E 4d7; TIE 57, nota x. Deleuze 2001, pp. 71-74.

16 yéase Ramos-Alarcén 2013, pp. 432y ss.

7 La contingencia y la posibilidad son categorias epistemoldgicas, no metafisicas
(E 2p31c).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 9



114 LUIS RAMOS-ALARCON

creer que es totalmente libre y que conserva su movimiento porque asi
lo quiere ella (Ep 58:266). Spinoza explica que:

esta decisién de la mente, que se cree ser libre, no se distingue de la misma
imaginacién o de la memoria, y no es otra cosa que aquella afirmacion
que va necesariamente implicada en la idea en cuanto que es idea (por
E 2p49). Y, por tanto, estas decisiones de la mente surgen en ella con la
misma necesidad que las ideas de las cosas actualmente existentes. Asi,
pues, quienes creen que hablan o callan o hacen cualquier cosa por libre
decisién de la mente, suefian con los ojos abiertos. (E 3p2s, p. 100)

Spinoza identifica la ilusién del libre albedrio con la misma imaginacion
o la memoria porque toda decisién de la mente deriva de ideas que ya
tiene, pues “no podemos hacer ninguna decisién de la mente, a menos
que la recordemos. Por ejemplo, no podemos decir una palabra sin
recordarla” (E 3p2s). El recuerdo o el olvido de una cosa dependen de
las determinaciones de la mente, pues “no esta en la libre potestad de
la mente el recordar una cosa u olvidarla” (E 3p2s).

Los valores del bien y del mal no son valores absolutos dados por la
substancia, sino ideas inadecuadas que el agente atribuye a las cosas
en funcién del beneficio o del dafio que se representa y, en realidad,
derivan de su biografia afectiva (véase E 2p18, E 3p17). Los afectos
de amor y de odio —que se derivan de los afectos de la alegria y la
tristeza— son las decisiones de la voluntad. El holandés ilustra esto
con personas que se creen libres cuando, en realidad, ignoran que sus
cuerpos estan determinados por el orden comtn de la naturaleza, y sus
deseos son inercias como en el caso de la piedra.'® Por ejemplo,

el nifio cree que apetece libremente la leche, y el chico irritado, en cambio,
que quiere la venganza, y el timido la fuga. El borracho, por su parte, cree
que habla por libre decisién del alma cosas que después, sobrio, quisiera
haber callado; e igualmente el delirante, la charlatana, el nifio y muchisi-
mos de esta calafia creen hablar por libre decisién del alma, siendo asi que
no pueden reprimir el impulso [Impetus] que sienten de hablar. (E 3p2s)

El lenguaje pareceria ser el mejor ejemplo del libre albedrio y de la se-
paracion sustancial entre alma y cuerpo. Contra esto Spinoza sostiene
los anteriores ejemplos para ilustrar que callar o decir una cosa depende

18 Encontramos otro argumento de la identidad entre decisién y determinacién
corporal en la incapacidad de explicar de qué manera la mente humana moveria al
cuerpo humano si fueran diferentes metafisicamente (E 2p25s; E 3p2s).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 10



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 115

de las determinaciones corporales, no de una voluntad absoluta. Estas
personas se guian sélo por impulsos o impetus (E 3Adlex; E 4p37s1),y
una sola pasién los esclaviza y decide por ellos; por ejemplo, la leche en
el caso del nifio, la venganza para el chico irritado, la fuga para el timi-
do, la fama y los honores para el ambicioso, el dinero para el avaro y el
mal ajeno para el envidioso. Los mismos objetos de sus deseos deciden
por ellos los males a evitar, es decir, el hambre, la afrenta, el peligro,
el desprecio, la pobreza o el bien ajeno. La experiencia cotidiana, dice
Spinoza, muestra ejemplos como éstos —como salidos del teatro del
barroco—!? como si fueran ejercicios del libre arbitrio, cuando en reali-
dad expresan la identidad metafisica de las decisiones de la mente y las
determinaciones corporales. Es importante notar que la concepcién de
los bienes y de los males implica cierta previsién del agente acerca de
las consecuencias de sus decisiones. Digo “cierta prevision” porque no
se trata de una comprensién adecuada de todas las consecuencias de
los actos, pero es una comprension de algunas consecuencias. Contintia
nuestro autor:

las decisiones de la mente no son otra cosa que los mismos apetitos, y por
eso son tan variados como la disposicidn del cuerpo. Porque cada uno lo
regula todo segtin su propio afecto; y quienes ademads son zarandeados
por afectos contrarios, no saben lo que quieren; quienes, en cambio, por
ninguno, ante el mas leve motivo se inclinan a un lado o a otro. (E 3p2s)

Si la capacidad de actuar del cuerpo humano se dispone (determina) de
distintas maneras por los cuerpos exteriores, variard de manera paralela
la capacidad de pensar de su mente y viceversa. Antes hablé de quienes
deciden en funcién de bienes y males que proyectan seguin su particular
afecto. Ahora consideraré la fluctuacion de animo: quienes tienen afec-
tos contrarios fuertes, tienen decisiones contrarias con la misma fuerza,
de manera que son zarandeados por decisiones contrarias como un bar-
co a la deriva y no saben lo que quieren porque quieren cosas contrarias
al mismo tiempo (E 2p17s). Por su parte, el conato de los nifios expresa
minimamente la naturaleza humana e imita cuanto afecto percibe en
los demads seres humanos: lloran si ven a otros llorar o rien si los ven
reir (E 3p32s).

Estos argumentos refuerzan la idea de la mente como autémata es-
piritual: llamamos “eleccién” o “decision” a la imposicién del afecto

19 Sobre la perspectiva de Teofrasto, La Bruyére y el teatro barroco en Spinoza,
véase Moreau 1994, pp. 380-381.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 11



116 LUIS RAMOS-ALARCON

mas fuerte sobre otros afectos. La fuerza de una decisién proviene de
la fuerza del afecto que la dispuso (E 3p37), pues la fuerza de una
pasiéon no se explica s6lo por nuestro conato, sino por éste comparado
con la potencia de la causa externa de la imagen (E 4p5). Tanto el
hombre libre como el ignorante regulan sus decisiones segun su afecto,
aunque el afecto del primero deriva adecuadamente de su naturale-
za, mientras que el del segundo de su naturaleza afectada por objetos
externos. Aunque tanto la voluntad del hombre libre como del igno-
rante estan necesariamente determinadas, la voluntad si interviene en
las cadenas causales. Digo que el ignorante es eslabon de una cadena
de causas que no puede cambiar, que su voluntad esta determinada por
causas externas, pero esta voluntad es parte de las causas de sus actos,
no simplemente un apéndice prescindible. Por eso, Spinoza rechaza la
existencia del hado o del fatalismo. Otro argumento en contra del fa-
talismo es que la voluntad y el entendimiento divinos son parte de la
naturaleza naturada, no de la naturante, de modo que Dios no piensa
el determinismo causal con vistas a causas finales, ni lo piensa antes de
producirlo.?°

4. Responsabilidad civil

Spinoza nunca habla de responsabilidad. Empero, defenderé que este
concepto se puede considerar en su obra porque en ella hallamos cinco
condiciones minimas del concepto que cumple el agente:

1. El agente es capaz de prever consecuencias positivas o negativas
de sus decisiones;

2. Puede dar razones (motivos e intenciones) por preferir una deci-
sion sobre otras decisiones;

3. Puede decidir entre distintos cursos de accidn posibles;

4. Puede responder por (hacerse cargo de) los efectos positivos y
negativos de sus decisiones y

5. No le resultan indiferentes las consecuencias o efectos de sus de-
cisiones.

205i el entendimiento y la voluntad fueran parte de la naturaleza naturante,
entonces Dios concebiria primero infinitos mundos posibles y, después, escogeria
crear uno de ellos. El holandés considera que esto introduce una forma de causali-
dad externa a Dios. Véase E 1pl7s, E 1A.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 12



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 117

Encontramos una primera propuesta en el uso que la filosofia politica
spinoziana hace del libre albedrio para explicar la decision de obedecer
o rechazar la ley civil. El holandés distingue dos conceptos de ley: el
natural y el civil. Las leyes naturales de los seres humanos derivan de
Dios y son pautas de conducta que éstos no pueden evitar ni contrariar.
Por ejemplo, establecen que el ser humano tenga un conato y que siem-
pre busque su propia utilidad y evite el dafio; que siempre ame a quien
le hace favores y odie a quien lo lastima, etc. En cambio,

habitualmente no se entiende por ley, sino un mandato que los hombres
pueden cumplir e igualmente desdefiar, puesto que constrifie el poder hu-
mano dentro de ciertos limites, que él supera, pero no le impone nada
superior a sus fuerzas. Parece, pues, que la ley debe ser definida, en un
sentido mds restringido, como la regla de vivir [ratio vivendi]*! que el
hombre se prescribe a si mismo o a otros por algun fin. (TTP 4:58)

Para Spinoza, la ley civil “sélo sirve para mantener segura la vida [de
los subditos] y el Estado” (TTP 4:59), por lo que debe estar dentro de
los margenes de la potestad humana regular los efectos de la naturaleza
humana y no exigir acciones contra ésta. Por ejemplo, sera inoperante
una ley civil que mandara a lo stibditos odiar a quienes les hacen bienes,
olvidar cosas que les afectan cotidianamente o dejar de respirar por una
hora. La ley civil debe regular la vida y conducta de los subditos para
que todos actiien de una misma manera, fija y determinada para un fin
distinto a la misma regulacién, que es la seguridad y la libertad de los
subditos (TTP 19-20). Empero, los seres humanos pueden obedecer o
no la ley civil voluntariamente (TTP 4:57). ¢Acaso no se dijo que no
hay libre albedrio, sino una determinacién necesaria de las decisiones?
El TTP sostiene que:

la sancion de estas leyes depende de la decision [placito] de los hombres,
ya que depende principalmente del poder de la mente humana; pero de
tal forma, sin embargo, que la mente humana, en cuanto percibe las cosas
como verdaderas o como falsas, puede ser clarisimamente concebida sin
estas leyes [civiles]. (TTP 4:58)

Las leyes civiles encauzan las acciones humanas dentro de los marge-
nes de la potestad humana, de modo que sean acciones que pueden o

2 Modifico aqui la traduccién de Dominguez (Spinoza 2000), quien propone
“forma de vida”.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 13



118 LUIS RAMOS-ALARCON

no hacer; por su parte, el poder de la mente humana como facultad
de juzgar —como se vio en la segunda seccion— afirma el contenido
proposicional de las ideas que tiene, sean adecuadas o inadecuadas. Por
lo tanto, esta dentro del margen de las decisiones humanas obedecer o
no las leyes, pues ambos tipos de acciones pueden entenderse a partir
de la naturaleza humana.?? Contintia el TTP:

debemos definir y explicar las cosas por sus causas proximas; y aquella
consideracién general sobre el hado y la concatenacién de causas no nos
puede valer, en absoluto, para formar y ordenar nuestras ideas acerca de
las cosas particulares. Aparte de que nosotros ignoramos completamente
la misma coordinacién y concatenacién de las cosas; por lo que, para el
uso de la vida, nos es mejor e incluso indispensable considerar las cosas
como posibles. (TTP 4:58)

La seccion anterior mostro que las decisiones derivadas de ideas inade-
cuadas se determinan por el orden comun de la naturaleza y que Spi-
noza rechaza la existencia del hado. Ahora bien, a no ser que tengamos
el conocimiento exacto de la manera en que ese orden determina cierta
decisidn, la idea del orden comun es algo abstracto que no explica nada.
Por lo tanto, la creencia en el determinismo causal no nos ayuda para
eliminar adecuadamente la ilusion del libre albedrio en los casos par-
ticulares de decisiones derivadas de ideas inadecuadas, mientras no se
tenga el conocimiento adecuado de la determinacién. Aun mas, la insis-
tencia en el determinismo causal sin tener este conocimiento adecuado
es contraproducente, pues sélo conduce al agente a la desmotivacién,
resignacién, apatia e indiferencia, pues le hace creer, de manera falsa,
que sucederd lo que espera o teme.

La seccion anterior separd la percepcion espontanea del libre albe-
drio y su ilusién. Ahora bien, mientras sepamos que ignoramos el orden
comun exacto de la naturaleza que determina nuestras decisiones que
se derivan de ideas inadecuadas, tendremos la percepcién del libre al-
bedrio sin caer en el error de la ilusién. Con ello aceptamos un velo
de ignorancia sobre las causas de las decisiones y sus consecuencias.
En este sentido, se aceptaria de manera matizada la posicién cartesiana
que plantea un entendimiento limitado y una voluntad ilimitada, pues

si no pudiéramos extender nuestra voluntad fuera de los limites de nuestro
entendimiento, tan limitado, seriamos muy desdichados, ya que no estaria

%2 yéanse TTP 9:62. CM 1, 3, p. 243; CM 2, 9, p. 266. E 1p17s.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 14



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 119

en nuestra mano ni comer un pedazo de pan, ni dar un paso ni detenernos,
puesto que todas las cosas son inciertas y llenas de peligros. (Ep 21, p. 132)

Todos los seres humanos, sean libres o ignorantes, experimentan espon-
taneamente el libre albedrio en todas las decisiones derivadas de ideas
inadecuadas; por ejemplo, todo ser humano requiere de alimentos para
conservar su cuerpo y éstos no son parte de su esencia, pero, al comer-
los, el cuerpo actualiza su esencia; pero por el solo deseo de comerlos
no podremos estar totalmente ciertos de que nos serd benéfico; enton-
ces se experimenta la decisiéon de comerlo como libre albedrio, aunque
después de comerlo tendréd la potestad de comprender adecuadamente
las causas y negar el libre albedrio con conocimiento de causa. Dado
que esto lo vive todo ser humano (aunque en distintos grados), para
la vida cotidiana (ad usum vitae) y la vida politica es mejor conside-
rar las decisiones humanas (que se derivan de ideas inadecuadas) y
sus consecuencias como posibles. Puede pensarse racionalmente como
agente libre que no es indiferente a las consecuencias de sus posibles
decisiones, sino que decide en funcién de lo que considera mejor.

Spinoza recurre a este velo de ignorancia como base para el pacto
civil y sancionar las leyes civiles, asi como para obedecer o desobedecer
dichas leyes. El Estado no se interesa por las razones particulares de las
decisiones de los agentes para obedecer o desobedecer la ley civil, sino
sélo por su obediencia. Dice Spinoza:

lo que hace al subdito, no es el motivo [ratio] de la obediencia, sino la
obediencia misma. [...] Por tanto, del hecho de que un hombre haga algo
por propia decisién, no se sigue sin mas que obre por derecho propio y
no por el derecho del Estado. Pues dado que el hombre siempre actiia por
propia conviccion y decision, tanto si le mueve a ello el amor, como si le
fuerza el miedo a algiin mal, o no habria ninguna autoridad estatal ni
derecho alguno sobre los stibditos o esa autoridad debe extenderse nece-
sariamente a todo aquello con lo que puede conseguir que los hombres
deban someterse a ella. (TTP 17:202; el énfasis es mio)

A partir de la identificacién de decisiéon y determinacién corporal, Spi-
noza concluye que el agente siempre actia por conviccién y decision
propias (ex proprio consilio et decreto agit), sin importar los motivos o
razones (ratio) que puede dar para actuar. En el Estado, la exclusion del
analisis de las percepciones internas del subdito, el cual es proporciona-
do por el velo de ignorancia sobre las causas, da el mismo peso a ambos

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 15



120 LUIS RAMOS-ALARCON

tipos de decisiones. Ademas, el agente no puede ir en contra de su esen-
cia, de modo que sus decisiones siempre se perfilaran para mantener su
vida, sea por esperanza de un bien o por miedo a un mal. Quien ignora
la verdadera finalidad de la ley civil podra desobedecer la ley, lo que
traerd inseguridad para todos. Para evitar esto, los legisladores tienen
derecho a agregar otros fines a la ley civil, a saber, los bienes y los males
imaginados por los subditos; es decir, agregan premios y castigos a la
obediencia o desobediencia de la ley (E 4p37s2). Por ejemplo, Spinoza
dice que las Escrituras muestran que los profetas adaptan premios y
castigos para conseguir la obediencia de los stubditos que ignoran los
verdaderos beneficios de la ley civil; éstos creen erroneamente que hay
un Dios legislador que gobierna con libre albedrio a la naturaleza, y
los profetas agregan la observancia divina sobre las acciones humanas
para asegurar su obediencia a la ley, de modo que los premios y castigos
contindan después de la muerte (Ep 19:92 y ss; TTP 1, 2:42 y ss, 4:62
y ss, 5:69 y ss). Asi, los términos de “mérito” y “pecado” sélo tienen
sentido en el dmbito civil-juridico, no en el ético (E 4p37s2).

Beneficia al conato de los stibditos conocer y obedecer la ley y, dado
que se acepta el velo de ignorancia sobre las causas y consecuencias de
las decisiones, asi como el pacto civil planteado en el TTP o la asocia-
cién del TB los subditos tienen la responsabilidad civil de obedecer la
ley civil y la autoridad civil tiene derecho a hacer cumplir los premios
y castigos que ha agregado a la ley. La misma razén recomienda el cas-
tigo en el Estado: el deseo de retribucion y autoproteccion justifican el
castigo en una sociedad, mas no el resentimiento (E 4p51s). Asimismo,
los stibditos tienen derecho a sentir aprecio o indignacién®® tanto por
sus mismos actos como por los actos de otros subditos que obedecieron
o desobedecieron la ley civil. Por lo tanto, los stibditos son responsables
de conocer la ley civil y obedecerla. Cabe decir que Zac 1966, pp. 100—
101, propone distinguir una responsabilidad social y una moral, pero
considera que ninguna de ellas implica el libre albedrio, sino sélo la de-
terminacion causal. Sin embargo, por lo que se ha dicho, la percepcién
del libre albedrio es un ingrediente esencial para la responsabilidad
civil.

Se debe concluir que, segtin Spinoza, para todos los actos que no son
sancionados por la ley civil, cada stibdito decide hacerlos o no segtin su
juicio. Por ejemplo, si la ley civil no contempla sancionar alguna forma

2 E 3p22s: “llamaremos aprecio al amor hacia aquel que ha hecho bien a otro; y,
al contrario, indignacién al odio hacia aquel que ha hecho mal a otro”. Estos afectos
también refuerzan la educacién moral como una serie causal de las determinacio-
nes de las decisiones.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 16



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 121

de dafio entre los subditos —como la venta de un producto dafiino—,
entonces no puede hacerlos responsables por ello ni sancionarlos. Para
el holandés, la responsabilidad civil de los ciudadanos se extenderia
hasta donde llega la ley civil, pues, aunque se oponga al desarrollo ético
de la verdadera libertad, depende de esa ley. Aunque haya responsabi-
lidad civil, podria no haber responsabilidad moral, ya que la ley civil
buscara la seguridad de la vida y del Estado, pero bien puede excluir
el desarrollo moral de los agentes. Empero, Spinoza propondra que la
autoridad debe defender este libre albedrio entre los stibditos para que
el Estado sea mas fuerte, en la medida en que cada stibdito obedezca
la ley civil por sus propias convicciones y decisiones; es decir, segin sus
particulares determinaciones mentales y corporales (TTP 19-20).

5. Responsabilidad moral

Cabe recordar las criticas de Blijenbergh y Oldenburg contra Spino-
za cuando discuten las consecuencias de la necesidad de la decisidén.
Segun Blijenbergh, si Dios no castigara el mal humano, entonces na-
da detendria a los individuos de hacerlo (Ep 20, p. 112); mas bien, el
Dios de Spinoza seria causa del mal que hacen los seres humanos (Ep
18:82-83). Por su parte, Oldenburg sostiene que ese Dios seria cruel
porque castigaria a los seres humanos por pecados que ellos no podian
evitar (Ep 79:330). Ambos corresponsales tienen en mente al Dios le-
gislador de los profetas y, como se ha dicho en la seccién anterior, éste
es una ilusién que cumple una funcién en el Estado (el hebreo, pero
también lo puede hacer en otros) y para la responsabilidad civil. Pero
estos corresponsales confunden la ley divina con la ley civil, asi como
la responsabilidad civil con la responsabilidad moral.

Dios no puede ser causa del mal (Ep 19:88-89) pues, como se ha
dicho, Spinoza rechaza que los seres humanos puedan actuar en contra
de las leyes naturales o divinas; el mal y los vicios humanos no son
cosas positivas que expresen una esencia, sino pasiones que reprimen
la existencia humana y la privan de un estado de mayor perfeccién para
expresar adecuadamente su esencia (Ep 19:90ss; Ep 21:128), como la
ambicidn, la envidia y la avaricia. Como sostiene Garret 1996 (pp. 299-
301; p. 314, n. 41), la posicion spinoziana afirma que, en ocasiones, po-
demos hacer el bien libremente, pero nunca haremos el mal libremente.
Podemos identificar el mal como privacién de mayor poder de pensar
y de actuar en el agente cuando comparamos estas pasiones con la

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 17



122 LUIS RAMOS-ALARCON

potestad humana (Ep 19:91, Ep 21:128). Spinoza cita aqui a Ovidio,?*
para mostrar que un ser humano que vive bajo la coaccién de pasiones
muy poderosas no podrd controlar su vida pasional aunque logre per-
cibir el verdadero bien. Su conciencia atestigua su propia impotencia.
La debilidad de la voluntad o incontinencia (akrasia) muestra que el
problema de la ética no siempre es la ignorancia del verdadero bien,
sino conseguir la fortaleza de &nimo para ser coherente con las decisio-
nes racionales y evitar las decisiones bajo coaccién. Esto sera posible si
tomamos cierta distancia temporal respecto a las pasiones por medio
del umbral temporal para planear encuentros futuros con los objetos
de las pasiones. Por esto, Zac 1966, pp. 97-102, sostiene que Spinoza
propone el modelo de la salud del cuerpo humano: somos responsables
de conocer qué es lo que nos conviene y, por lo tanto, somos respon-
sables de los dafios que nosotros mismos nos causamos. Si bien esto
es muy util, hace falta considerar tanto la potestad humana como las
motivaciones y razones del agente para evaluar la responsabilidad mo-
ral. La seccién anterior mostré que en el dmbito juridico-civil Spinoza
no distingue entre una decisiéon que se toma por libre consentimiento
y una que se adopta por amenazas. Empero, tendemos a pensar que
no somos responsables de las acciones en que se nos coacciond. Esto
es una pregunta moral sobre las razones (motivaciones) que mueven la
decision, asi como la consideracidn de otras causas de ésta junto a la na-
turaleza humana. Cuando la razén del agente es el miedo al patibulo, su
decisién de obedecer la ley se determina por una pasién negativa deter-
minada externamente por el orden comtn de la naturaleza (E 2p48).%°
A pesar de esta heteronomia, el agente estd determinado a considerarse
a si mismo agente libre para tomar sus decisiones, pues ignora el orden
comun particular de la naturaleza. Por el contrario, cuando el motivo
del agente para obedecer la ley es el reconocimiento de un beneficio
para cualquier stubdito, sea él mismo o un compatriota, sus decisiones
se determinan por una idea adecuada, la razon, es decir, por la sola
naturaleza humana. Estd en la potestad del ser humano poder dar este
paso de la idea inadecuada a la adecuada y aminorar la fuerza de los
afectos pasivos, pues la mente puede formar ideas adecuadas de cual-
quier afeccién de su cuerpo (E 5p4) y, por lo tanto, de cualquier afecto
que se derive de ella (E 5p4c), ya que todas las determinaciones corpo-

24 “Yeo 1o mejor y lo apruebo, pero sigo lo peor” (E 4p17s).

% Asi como E 1p28 se aplica sélo a cosas finitas con una existencia determinada
(pero no a la esencia de las cosas), E 2p48 sélo se aplica a la mente en cuanto es la
idea de un cuerpo existente en acto cuya duracion actual se debe al orden comin
de la naturaleza.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 18



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 123

rales implican propiedades comunes (E 2p40s2). Dice Spinoza: “cada
cual tiene la potestad de entender, si no totalmente, si al menos en
parte clara y distintamente sus afectos, y por consiguiente de hacer que
padezca menos por ellos” (E 5p4s). Por ello, el agente es responsable
del ejercicio de su capacidad para comprender de modo adecuado la
naturaleza de sus pasiones y tener mas potestad sobre ellas (E 5p3c)
y, con ello, moderarlas cada vez mas. El agente moral puede planear
sus decisiones porque su concepcion de los valores del bien y del mal
implica la prevision de algunas consecuencias, ya sea que las conciba
bajo una especie de eternidad o, al menos, bajo un umbral temporal (E
4p1s). Esto no funda la responsabilidad moral sobre la ilusién del libre
albedrio, sino sobre la potestad humana.

Desde este &mbito moral, Spinoza sostiene que la vida pasional del
ignorante es el castigo de su vida viciosa (Ep 21), pues esa vida no tiene
una regla humana, sino que depende de causas externas al ser humano,
no posee ideas adecuadas ¥, si las tiene, éstas no son suficientemente
fuertes para imponerse sobre las ideas inadecuadas. Pero cabe conside-
rar casos en que la vida licenciosa de un agente también dafia a otras
personas que no deberian de sufrir castigo alguno. Por ejemplo, Nerén
tiene la intencién de matar a Agripina, su madre, y consuma el matrici-
dio. Si bien Orestes también tiene esta intencién y mata a Clitemnestra,
no sentimos por Orestes la indignaciéon que sentimos por Nerén, pues
el acto de éste muestra ingratitud, dureza y desobediencia (Ep 23:147),
mientras que el de Orestes mostraria justicia por el asesinato de su pa-
dre, Agamendn. Lo que me interesa aqui es que Agripina sufre la mal-
dad de Nerdn, sin que ella mereciera ese castigo. Deleuze 2001, pp. 48—
49 y Della Rocca 2008, pp. 191-192, no pueden explicar esto porque no
distinguen entre responsabilidad moral y responsabilidad civil; el pri-
mero solo explica la diferencia ética entre los actos de Nerdn y Orestes,
mientras que el segundo, aunque no considera este caso en particular,
no puede explicarlo porque confunde responsabilidad e imputaciéon. A
partir de mi andlisis, Spinoza podria argumentar que la funcién del
Estado y su ley civil castigaria el asesinato de Agripina. En este caso,
Nerodn seria responsable tanto civil como moralmente de su matricidio:
civilmente merece el castigo del Estado romano y la indignacion de las
personas; moralmente merece sufrir una vida impotente, atormentado
por muchos males (Ep 78:327), sin verdadera felicidad ni libertad. Por
su parte, seria responsabilidad del Estado de Micenas, no de Orestes,
castigar a Clitemnestra. Estos ejemplos muestran que se debe hacer un
analisis cuidadoso de la participacién de las intenciones y acciones de
la persona junto con las causas de cierto suceso para evaluar tanto la

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 19



124 LUIS RAMOS-ALARCON

responsabiliddad civil como la responsabilidad moral del agente: Nerén
sufre su propia impotencia con en el matricidio, mientras que Orestes
muestra poder al hacer justicia al padre en un Estado injusto.

A diferencia de lo dicho en el ambito del Estado, Spinoza considera
que en la esfera de la moral la razén nunca aconseja la indignacién
hacia quienes hacen mal a otros: la indignacién es necesariamente mala
(E 4p51s), pues es una forma de odio y de tristeza que conlleva el deseo
de dafar o destruir a la persona odiada, algo contrario al objetivo de la
razon de unir a los seres humanos por medio de la amistad.

Cabe imaginar a un incompatibilista que rechazara la concepcién de
responsabilidad moral que he desarrollado con el argumento de que
no es el ser humano la causa de su propia naturaleza, sino Dios, de
modo que no podria ser responsable de cualquier efecto suyo. Pero este
argumento se basaria en la creencia en que sélo es responsable moral-
mente de sus actos quien decidi6 con libre albedrio. Empero, Spinoza
responderia no sélo con el rechazo del libre albedrio, sino con que ese
argumento es producto de la imaginacién y no del intelecto, pues éste
reconoce lo positivo en la determinacién divina, que hace que el ser
humano siempre busque actualizar su esencia o, lo que es lo mismo,
que busque su bien y evite su mal. Por eso, dice el holandés, nadie
puede reprochar a Dios que le haya dado una naturaleza débil o un
animo impotente (Ep 78:326).

La exclusion spinoziana del libre albedrio como medio para evaluar
la responsabilidad moral del agente sobre sus actos y omisiones libera
al ser humano de la culpa causada por el voluntarismo, pues rechaza la
creencia de que el ser humano puede cambiar el curso de su vida con
una simple decisién, o que es responsable totalmente de las consecuen-
cias de sus decisiones, sin importar la intervencién de otras causas sobre
los efectos. Por ejemplo, no se puede atribuir la misma responsabilidad
moral a Ner6n y a Orestes, sino que ésta depende también de otras cau-
sas. Por ello, el individuo tiene cierto control sobre su vida, pues tiene
bajo su potestad reconocer qué causa su presente y prefigura su futuro,
de modo que pueda aprovecharlo en beneficio propio y de los demas
o, al menos, no dafarse a si ni a los otros. Si se trata del ambicioso,
por ejemplo, es capaz de reconocer su busqueda de honores y, en lugar
de hacerlo para dafiarse a si o a otros, puede buscarlos ayudando a los
demas y ser piadoso (E 5p4s). Lo mismo para el avaro o el envidioso. La
posicion spinoziana no desmotiva, sino, al contrario, es motivadora: no
estamos como el asno de Buriddn en igualdad de circunstancias para
actuar o no actuar, pues sabemos de antemano que buscamos nues-
tra perfeccidn, entender, aumentar nuestro poder, etc. Como comentan

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 20



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 125

Den Uyl 2008, p. 16, y Frankel 2011, pp. 58 y ss, una persona puede
ser libre en el ambito politico y ser esclavo en el ambito ético, pues
Spinoza usa dos conceptos diferentes de libertad. Sin embargo, no hay
una oposicion entre ellos si se considera que el aumento de poder y la
conservacion del conato que el Estado otorga es un paso que posibilita
la vida ética. Asi como los individuos son responsables de conocer sus
pasiones, los subditos son capaces de comprender adecuadamente el
bien que les provee obedecer la ley civil. En este sentido, la vida civil
abre la puerta a la vida ética. Sin embargo, es obvio que el paso de
una a la otra no es necesario: puede existir un Estado con gran libertad
politica y en el que los ciudadanos nunca desarrollen la libertad moral.

6. Conclusiones

A manera de conclusion resumiré las principales caracteristicas del con-
cepto de responsabilidad moral en Spinoza:

1. Aunque toda decision estd determinada necesariamente, estd en
la potestad del agente buscar su perfeccionamiento y el de otras
personas, anteponer la naturaleza humana y aumentar su poder,
de modo que puede prever las consecuencias positivas o negativas
de sus decisiones, y aunque esto sea un proceso lento y gradual.
No hay responsabilidad moral a partir de criterios suprahumanos.

2. A partir de 1, estd en la potestad del agente dar razones (motivos
e intenciones) para preferir una decisién sobre otras decisiones,
aunque su preferencia sea una determinaciéon y no un producto
del libre albedrio;

3. A partir de 1 y 2, estéd en la potestad del agente elegir racional-
mente entre distintos cursos de accién aquel que aumente el poder
propio y de otros seres humanos. Esta decisiéon no es una posibili-
dad, sino algo determinado necesariamente.

4. A partir de la serie causal que lleva a la accién y a sus consecuen-
cias, asi como de 2 y de 3, la responsabilidad moral del agente
posee grados en la medida en que participa mas o menos en la
cadena causal del acto y de sus consecuencias y, en funciéon de
esos grados, el agente puede responder por (hacerse cargo de) los
efectos positivos y negativos de sus decisiones.

5. La responsabilidad moral se distingue de la imputacion, la cual
es la atribucién de una accién a un agente como su causa (con

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 21



126 LUIS RAMOS-ALARCON

independencia de los motivos del agente), pero la explica a partir
de los afectos de aprecio e indignacion.

6. El agente no es indiferente a las consecuencias o efectos de sus
decisiones.

Coincido con Kisner 2011, pp. 63 y ss, pero por distintas razones, en
que Spinoza no fundamenta la responsabilidad moral en el concepto
de verdadera libertad. Frente a las teorias éticas que fundan el con-
cepto de responsabilidad moral en la libertad de eleccién del agente,
argumenté que Spinoza lo hace sobre la potestad humana.

Por su parte, las principales caracteristicas del concepto de responsa-
bilidad civil en Spinoza son las siguientes:

1. Las leyes civiles deben exigir actos que estén bajo la potestad
humana, esto es, que sean realizables por cualquier ser humano,
independientemente de la cadena causal precisa que determine
sus pensamientos y acciones, a la vez que su cumplimiento debe
mirar por el beneficio del agente y de la sociedad.

2. Los legisladores tienen derecho de agregar premios y castigos
adaptados a las creencias de los sibditos para fortalecer la obe-
diencia a la ley civil.

3. Aunque toda decision esté determinada necesariamente, dado el
velo de ignorancia sobre el orden comun de la naturaleza el stb-
dito se concibe a s{ mismo como agente con libre albedrio y esta
en su potestad conocer la ley civil y poder obedecerla o desobede-
cerla.

4. A partir de 1 y 2, la responsabilidad civil del stibdito consiste en
obedecer la ley civil y merecer el premio formulado por los legis-
ladores, asi como merecer el castigo en caso de desobediencia.

5. Estd en la potestad de los subditos sentir aprecio o indignacién
hacia la obediencia o desobediencia de otros stubditos.

Con lo anterior he respondido dos cuestiones planteadas a Spinoza: por
qué pensamos que tenemos libre albedrio y por qué tendemos a asu-
mir la responsabilidad de nuestros actos. He mostrado que en Spinoza
hay dos conceptos de libertad que conllevan dos tipos de decisiones: la
verdadera libertad funda decisiones que expresan plenamente la natu-
raleza humana, mientras que la percepcion del libre albedrio acompaiia
decisiones que derivan de ideas inadecuadas y expresan parcialmente

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 22



LIBERTAD Y RESPONSABILIDAD EN SPINOZA 127

la naturaleza humana. Experimentamos las primeras decisiones como
determinadas y las segundas como indeterminadas. Sin embargo, el ser
humano tiene la potestad de analizar las segundas, entender sus causas
y consecuencias y, con ello, hacer que sean ideas adecuadas, aunque
esto sea un proceso lento. La concepcién spinoziana del libre albedrio
no es una prohibicién para que el filésofo coloque este concepto en la
base de la vida cotidiana y civil, de modo que fundamente la responsa-
bilidad civil, mas no la moral. Sin embargo, requiere de un fundamento
racional que no se limite a la ley positiva, como la potestad humana.

Por ultimo, cabe preguntarnos cudl es el objetivo de plantear el pro-
blema de la responsabilidad, sea moral o civil. Si respondemos que es
el de atribuir premios o castigos, entonces debemos limitarnos al am-
bito civil y pensar en la responsabilidad civil. Sélo en este dambito tiene
sentido hablar de un Dios legislador. Sin embargo, si respondemos que
es aumentar nuestro poder de manera colectiva o individual y ser mas
felices, entonces pensemos en la responsabilidad moral, que no se fun-
da en ilusiones, sino sélo en la verdadera libertad concebida a través
de la potestad humana. Esta nos responsabiliza por el curso que damos
a nuestras pasiones, seamos racionales o no, pues somos capaces de
prever las consecuencias de distintas formas de encauzarlas. En contra
del fatalismo, Spinoza plantea que el ser humano debe actuar y com-
prender adecuadamente a la vez, tomar distancia afectiva de nuestras
pasiones por medio del umbral temporal, prever las consecuencias de
decisiones y planificar decisiones futuras que aumenten el poder propio
y el de los otros. Por ello, aunque la tinica substancia sea causa de nues-
tra esencia y existencia, ello no nos exime de la responsabilidad moral
sobre las consecuencias de nuestras decisiones.*

BIBLIOGRAFIA

Bouveresse, R., 1992, Spinoza et Leibniz, Lideé d’animisme universel, Vrin, Paris.
Deleuze, G., 2001, Spinoza: filosofia prdctica, trad. A. Escotado, Tusquets, Bar-
celona.

*Por sus valiososo comentarios a versiones anteriores de este articulo, agradez-
co a Laura Benitez, Zuraya Monroy, Ricardo Salles, Carmen Silva, Leonel Toledo
y Alejandra Velazquez. Mis agradecimientos van también para los miembros del
Seminario de Historia de la Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosoficas de
la UNAM: Axel Barceld, Claudia Lorena Garcia, Eduardo Garcia, Edgar Gonzalez,
Efrain Lazos, Itzel Mayans, Raymundo Morado, Gustavo Ortiz, Pedro Stepanenko y
Moisés Vaca. Agradezco ademads a Luciano Espinosa, Javier Gil, Alberto Hidalgo y a
los profesores de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Oviedo, asi
como a dos dictaminadores anénimos.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 23



128 LUIS RAMOS-ALARCON

Della Rocca, M., 2008, Spinoza, Routledge, Nueva York.

Den Uyl, D.J., 2008, God, Man, and Well-Being: Spinoza’s Modern Humanism,
Peter Lang Publishing, Nueva York.

Frankel, S., 2011, “Determined to Be Free: The Meaning of Freedom in Spi-
noza’s Theologico-Political Treatise”, The Review of Politics, vol. 73, no. 1,
pp. 55-76.

Gagnon, J.-H., 2002, “Spinoza et le probléeme de l'akrasia: Un aspect négligé
de l'ordo geometricus®, Philosophiques vol. 29, no. 1, pp. 57-71.

Garret, D., 1996, “Spinoza’s Ethical Theory”, en D. Garret (comp.), The Cam-
bridge Companion to Spinoza, Cambridge University Press, Cambridge, pp.
267-314.

Goodman, L.E., 1987, “Determinism and Freedom in Spinoza, Maimonides,
and Aristotle: A Retrospective Study”, en E Schoeman (comp.), Responsibi-
lity, Character; and the Emotions. New Essays in Moral Psychology, Cambridge
University Press, Cambridge, pp. 107-164.

Gueroult, M., 1968, Spinoza, vol. 1: Dieu. (Ethique 1), Aubier-Montaigne, Parfis.

, 1974, Spinoza, vol. 2: Lame. (Ethique 2), Aubier-Montaigne, Paris.

Kashap, P, 1987, Spinoza and Moral Freedom, State University of New York
Press, Albany.

Kisner, M., 2011, Spinoza on Human Freedom, Cambridge University Press,
Cambridge.

Moreau, P-E, 1994, Spinoza. Lexperiénce et Uéternité, Presses Universitaires de
France, Paris.

Ramos-Alarcén, L., 2013, “La teleologia en el modelo del hombre libre de Spi-
noza: discusion con Platén”, en L. Benitez y A. Velazquez (coords.), Tras
las huellas de Platén y el platonismo en la filosofia moderna, UNAM/FES-
Acatlan/Torres Asociados, México, pp. 423-469.

Schelling, EW.J., 2009, Cartas filosdficas sobre dogmatismo y criticismo, trad.
Vicente Serrano, Abada, Madrid.

Spinoza, B., 1986, Tratado politico, trad. Atilano Dominguez, Alianza, Madrid.

—, 1988a, Correspondencia, trad. Atilano Dominguez, Alianza, Madrid.

, 1988b, Tratado de la reforma del entendimiento, trad. Atilano Domin-
guez, Alianza, Madrid.

— 2000, Etica, trad. Atilano Dominguez, Trotta, Madrid.

, 2003, Tratado teolégico-politico, introd. y trad. Atilano Dominguez,
Alianza, Madrid.

Young, R., 1995, “Las implicaciones del determinismo”, en P Singer (comp.),
Compendio de ética, Alianza, Madrid, pp. 711-722.

Zac, S., 1966, La morale de Spinoza, Presses Universitaires de France, Paris.

Recibido el 17 de septiembre de 2015; aceptado el 20 de octubre de 2015.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 02SpinozaLibertad / 24



