Las hijas del Sol en el proemio de Parménides

[The Daughters of the Sun in Parmenides’ Proem]

BERNARDO BERRUECOS FRANK
Instituto de Investigaciones Filolégicas
Universidad Nacional Auténoma de México
bernardoberruecos@gmail.com

Resumen: El presente trabajo esbozard ciertos elementos para una interpre-
tacion global del proemio de Parménides, a partir del anélisis de uno de sus
elementos centrales: las doncellas hijas del Sol. Tras examinar las acciones
que éstas realizan dentro de la narracion, y con el objetivo de defender una
interpretacion alegorica, se definird la actividad alegdrica arcaica mediante
algunos ejemplos. Finalmente, se trazaran los cimientos para una revaloriza-
cién critica de la interpretacion de Sexto Empirico y se argumentara que la
alegoria platdnica del carro alado como simbolo de la Juy7 en el Fedro bien
podria estar recreando y evocando de cerca el mito parmenideo del proemio.
La disyuntiva hermenéutica (avéBooic-xatdBaoic) se halla motivada por la
ambigiiedad intrinseca del relato, ambigiiedad que tiene por objeto mostrar
la unidad real de los contrarios aparentes a través del simbolo de las donce-
llas hijas del Sol.

Palabras clave: Parménides, proemio, alegoria, enigma, vision, invisibilidad,
unidad de los opuestos

Abstract: This paper will outline several guiding principles concerning a com-
prehensive interpretation of Parmenides’ proem through the analysis of one
of its essential elements: the daughters of the Sun. After examining the ac-
tions they perform throughout the narrative and in order to defend an alle-
gorical interpretation of them, some features of the archaic allegorical activity
will be defined by the analysis of some examples. Finally, we will trace the
foundations for a critical reappraisal of Sextus Empiricus’ interpretation and
we will argue that Plato’s allegory of the “winged chariot” as a symbol of
the Juyn in the Phaedrus could well be closely recreating and evoking the
Parmenidean myth of the proem. The hermeneutic disjunction (dvéBacic-
xotdPaoic) may be motivated by the intrinsic ambiguity of the narration, an
ambiguity intended to show the real unity of apparent opposites by using the
symbol of the daughters of the Sun.

Key words: Parmenides, proem, allegory, enigma, insight, invisibility, unity of
opposites

Introduccion

Para las interpretaciones que consideran que el 060¢ dafuovoc del que
se habla en el proemio de Parménides (vv. 2-3) se identifica con el ca-

Didnoia, volumen LX, nimero 75 (noviembre de 2015): pp. 55-84.

dianoia / aber / 1



56 BERNARDO BERRUECOS FRANK

mino solar o con algtin camino celestial' —interpretaciones que suelen
ver en el proemio la descripcién de una dvdBaotc, es decir, un ascenso
al cielo— la aparicién de las doncellas hijas del Sol —junto con la frase
preposicional é¢ gdoc (leida de forma errénea),? el uso del adjetivo
cidépion® y la analogia con el mito de Faetdn y el carro solar—* se cons-
tituye como la prueba misma de que se trata de un recorrido celeste.
En algunos casos, la presunta naturaleza celeste del camino relatado
induce a ver en el proemio una alegoria cuyo simbolismo partiria de
la ecuacion que identifica a la luz con el conocimiento o la verdad, y
a la oscuridad con la ignorancia.® El joven de inmortales aurigas que
aparece en este fragmento viajaria, seglin estas interpretaciones, de la
oscuridad de la ignorancia a la iluminacién de la verdad. Cabe sospe-
char, sin embargo, que la descripcién que encontramos en estos versos
se identifique sin mds con un viaje por la érbita celeste. En primer lugar,
las claras resonancias que presenta el proemio con ciertos elementos de

1 Véase, entre los estudios mas recientes, el de Primavesi 2013. La interpretacién
“celestial” se basa precisamente en una forma particular de leer el binomio 656¢
dalpovoc. Segin Wilamowitz-Moellendorf 1931, p. 367, n. 1: “680¢ daipovoc ‘Weg
zu dem Damon’ ist kein Griechisch”, razén por la cual adoptd la conjetura de Stein
1867 daipovec. Albertelli 1939, p. 122, n. 6, argumenta que en la Iliada 3.406 y en
la Odisea 13.111 dos expresiones parecidas a 68o¢ daipovoc (9edv xeheddou y
ddavdtwv 606¢ respectivamente) harfan que nuestro pasaje significara “el camino
que la diosa recorre”, significado que, segin él, seria intitil en este caso. Pese a
la autoridad de Wilamowitz, 650¢ daipovoc no sdlo significa, a nuestro modo de
ver, “el camino que pertenece a la diosa”, sino también “el camino que lleva a la
diosa”, cuya meta es la presencia de la diosa misma (véase Cordero 1982, p. 172).
De hecho, tal como sefiala Taran 1965, p. 11, un pasaje de la Olimpica 2 de Pindaro
(v. 70) habla del Awdc 680v napa Kpdvou thpow, ¥ en este caso no estd implicado
forzosamente que se trate de un camino que Zeus recorre (véase, también, Coxon
1983, p. 270 y Conche 1996, p. 44).

2 Pues se trata de una referencia a un momento previo, en el que las doncellas
heliades dejaron las moradas de la noche (rpohinobow dwpata Nuxtoc éc @doc)
para ir a encontrarse con Parménides en el &mbito de la luz, y no de una descripcion
de la direccién de la travesia del joven viajero (orepyolato méumew. .. € @doc).
Véase Furley 1973, pp. 1-2 y Burkert 1969, p. 7. Véase infra pp. 69-71.

% Que bien podria hacer referencia a la altura de las puertas que se alzan desde
la tierra hasta el cielo, quiza en un lugar en que ambos se unen, como el horizonte.
Véanse Burkert 1969, p. 11, Furley 1973, p. 4 y Bredlow 2000, p. 216.

4 Analogia propuesta por Kranz, después ampliamente explotada por Bowra
1937, pp. 103-105 y luego respaldada por Guthrie 1965 y Burkert 1969, aunque
este ultimo no suscribe la interpretacién “anabdsica” (pp. 6-7).

5 Cfr. Kranz 1916, Bowra 1937, Friankel 1930 y 1951, Verdenius 1942, Deich-
gréber 1959, Kahn 1969[2009], p. 704 [p. 1741 y 2009, pp. 210y ss.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 2



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 57

la Tartaroscopia de Hesiodo® aluden a un viaje de naturaleza no preci-
samente celestial.” En segundo lugar, la afirmacién de la diosa de que
no fue una poipa xoxr} la que hizo que el joven llegara a ese camino
hace pensar de manera inevitable que el sitio donde la divinidad esta
enunciando eso es justamente el camino que recorren los muertos.’
En tercer lugar, el cardcter pétreo del umbral de las puertas con que
Parménides sustituye el umbral broncineo de Hesiodo sugiere que se
trata de un sitio emplazado en la Tierra.” De la mano de estas obje-
ciones emergen lecturas que, como si fueran el negativo antitético de
las interpretaciones celestiales, ven en el proemio la descripcion de una
xatdfooic, un descensus ad inferos.'° El viajero del proemio responde-
ria a ciertos esquemas miticos y literarios arcaicos segun los cuales el
lugar privilegiado de revelacion del saber seria el inframundo, el mas
alla.!! Estarfamos, pues, frente a una representacién topoldgica afin a
los modelos de la xatdBacic de Pitdgoras y de la vexuia de Odiseo.?
De este modo, la interpretacién alegorica del viaje hacia la luz entra
en conflicto y estropea la ecuacién luz = conocimiento, oscuridad =
ignorancia.'® La alegoria viene a ser reemplazada asi por la literali-

® Tal como ha sido sefialado desde Diels (1897) y después ampliamente por Bur-
kert (1969), la expresién dcdpato Nuxtédc no podia més que evocar en el auditorio
la topografia del Tértaro hesidédico (Teogonia 744-745), aquel sitio ubicado en el
limite del disco terrestre, al borde del abismo que conduce a la prision de los titanes,
donde, alternadamente, dia y noche descansan después de su trayecto celestial.

7 Cfr. Morrison 1955, pp. 59-60, Burkert 1969, p. 8, y especialmente Bredlow
2000, pp. 213 y ss.

8 Cfr. Iliada 17.672, Odisea 2.100, Esquilo Persas 917 y Agamendn 1462.

° Cfr. Bredlow 2000, p. 216.

19 Gilbert 1907, Morrison 1955, Burkert 1969, p. 15 (aunque éste distingue entre
una xatdPooic propiamente dicha y un viaje hacia el ‘Jenseits” que no se subordina
a la topologia vertical del arriba y el abajo), Furley 1973, Gémez Lobo 1985, entre
otros.

! Cfr. Gallop 1984, pp. 6-7.

12yéase Burkert 1969, quien enfatiza la diferencia topoldgica entre el viaje al
mds alld segtin el modelo de la vexuio y segin el modelo de la xatdfBaoic. No se
trata de una xotdPooic en estricto sentido, sino de un viaje hacia la lejania, hacia
los limites de la tierra. Véase Bredlow 2000, pp. 215-216.

3 La primacia metafisica de la luz, identificada por muchos con el ser a partir
de algunos testimonios de Aristdteles (Metafisica 986b-987a y De generatione et
corruptione 318b; véase Kranz 1916, p. 1165), viene a ser sustituida por una mis-
teriosa prioridad cognoscitiva de la oscuridad, que vendria a ser el equivalente de
la nada (véase Colombo 1972).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 3



58 BERNARDO BERRUECOS FRANK

dad y el misticismo.'* Parménides estaria describiendo en el proemio
su propia experiencia mistica, que lo hizo capaz de entrar en contacto
con la divinidad. Contra la disyuntiva interpretativa de leer el proemio,
ya sea como un ascenso a la boveda celeste y, por lo tanto, como una
alegoria del paso de la tenebrosa ignorancia al luminoso conocimien-
to, ya sea como un viaje infernal que vendria a representar una expe-
riencia religiosa del poeta que puede encontrar paralelos, por ejemplo,
en las laminillas drficas'® o en ciertos circulos mistéricos, se han alzado
las voces de quienes, hartos de este debate dilemaético, han renuncia-
do a reconstruir una topologia coherente y apelan a la falta de claridad
del relato y a las inconsistencias de la narracién'® o bien minimizan la
importancia del proemio!” y lo reducen a un simple “literary device”.'8

Frente a este panorama, el presente trabajo esbozara ciertos elemen-
tos para una interpretacion global del proemio de Parménides a par-
tir del andlisis de uno de sus elementos centrales: las doncellas hijas
del Sol. Tras definir la actividad alegdrica arcaica a través de algunos
ejemplos, se argumentard que el fragmento B1 es claramente una ale-
goria, pero su funcionamiento y dindmica interna no corresponden a
los que la interpretacion tradicional ha sostenido, a saber, la identifi-
cacién de la luz como simbolo univoco de la verdad, y de la oscuridad
como el simbolo correspondiente a la ignorancia o el error. La disyun-
tiva hermenéutica (avdfaocic-xatdBaoic, literalidad-alegoria) se halla

14 La interpretacién literal puede conciliarse con las lecturas religiosas y misticas
(por ejemplo, Jaeger 1947, quien ve en el proemio un viaje a los cielos y, a la vez,
una experiencia religiosa; Cornford 1952, p. 118, Morrison 1955, p. 60, Burkert
1969, etc.) o bien con las lecturas que ponen el énfasis en el estatuto cosmolégico
del viaje en el proemio que habria de ubicarse en relacién con las tesis cosmo-
légicas de la doxa (Mansfeld 1964). Las interpretaciones misticas han llegado a
su méxima expresion en los trabajos de Kingsley 1999, Gemelli Marciano 2008 y
Gemelli Marciano et al. 2013.

15 Cfr. Sassi 1988.

16yéase Friankel 1930; asi como la famosa frase de Mourelatos 1970, p. 15,
muchas veces citada: “the topography of the journey is blurred beyond recognition”
y Curd 1998, p. 19. Un caso peculiar es el de Cosgrove 2011 quien considera que
el eidie o del verso 3 es el “man of ictopin, the Ionian cosmologist” y, por
consiguiente, que no puede entenderse como el “iniciado”, de manera que en el
viaje descrito en el proemio habria dos fases: una que corresponderia al recorrido
cientifico habitual del “pre-Parmenidean cosmologist” y otra que se inicia con la
irrupcién de las doncellas heliades en el verso 5. En este sentido, su lectura no se
alinea ni con el modelo anabdsico ni con el catabasico (pp. 38-39).

17 E] mejor ejemplo de esta actitud es Barnes 1982, p. 122.

'8 Cfr. Tarén 1965, p. 31.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 4



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 59

motivada por la ambigiiedad intrinseca del relato,'® ambigiiedad que
tiene por objeto mostrar la unidad real de los contrarios aparentes (luz-
oscuridad, dia-noche, vida-muerte)?° y que se encarna simbélicamente
en las doncellas hijas del Sol.?! Tal como Austin (2010) argumentd,
existen dos formas de unidad de los opuestos o, si se prefiere, dos ma-
neras de comprender la idea de unidad y su relacién con la idea de
oposicién. Por una parte, hay un tipo de unidad de contrarios en el
que la unidad misma es visible y se manifiesta en y a través de los
opuestos mismos, por ejemplo, el dia y la noche que, segtin Heraclito
(B57), Hesiodo no conocié. Por la otra, aquella en la que la unidad
de los opuestos se halla mas alla del flujo de los contrarios y sepa-
rada de él (como el ser de Parménides).?? Esto es, la unidad de los
opuestos puede existir en los opuestos mismos, como en el caso de
Heraclito, o bien puede trascender e ir mds alld de la propia oposi-
cién. Es justamente a este segundo tipo de unidad al que nos referire-
mos aqui.

Con base en lo anterior, se trazardn los cimientos para una revalori-
zacion critica de la interpretacion de Sexto Empirico y se defendera la
posibilidad de que la alegoria platénica del carro alado como simbolo
de la Juyr| en el Fedro bien podria estar recreando y evocando de cerca
el mito parmenideo del proemio.

1 Sobre el papel y la importancia de la ambigiiedad en el proemio, véase Miller
2006.

20 Algunos autores han sefialado la cuestién de la unidad de los opuestos en
Parménides, véanse: Burkert 1969, pp. 15-16 y Furley 1973, p. 5. Primavesi 2013,
p. 74, caracteriza el paso de la doxa a la alétheia (paso que estaria representado
por la parte de la revelacion que corresponde a la déxa) como el paso “de I'illusion
d’une alternance a la reconnaissance de 'unité”. Véanse también Bredlow 2000,
pp. 215-216; Curd 1998, p. 121, y Popper 1998, p. 207, n. 21. En contra de la
asimilacion del ser parmenideo a la unidad de los contrarios, véase Kahn 1960,
p. 119.

2 Hasta donde hemos podido revisar, los tinicos estudiosos que han hablado de
la relacion de las heliades con la unidad de los opuestos son Bredlow 2000, p. 216:
“los motivos de las heliades y la casa de la Noche nos remiten, aunque por via mas
indirecta, a la unidad de los opuestos, representada en la vision arcaica por la doble
faz de Helio, deidad de la luz y de la tiniebla, del cielo y los inframundos”; y Morgan
2000, p. 77: “The Heliades seem to oscillate between the worlds of darkness and
light, but take both opposites into themselves”.

22 Austin (2010) llama a cada uno de estos modelos “upward model” y “down-
ward model” respectivamente, y también “immanent unity” y “trascendent unity”.
El mismo Austin se pregunta, sin embargo, si la “ultimate reality manifests itself
both as a union of opposites and as a unity transcending opposites?” (p. 28).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 5



60 BERNARDO BERRUECOS FRANK

1. Las "Hnddec xobpon y la tradicidn literaria griega

Cuando en el verso 8 aparecen en la narracién las doncellas hijas del Sol
se trata de las mismas xoUpat que ya habian sido mencionadas en el ver-
so 5, pero cuya identidad no habia sido atin aclarada. Como las musas
de Hesiodo, denominadas xo0pat Atog, estas doncellas son responsa-
bles de la “inspiracién” del poeta?® o, dicho en términos parmenideos,
son quienes conducen o guian el camino de sus palabras luminosas. El
sustantivo nidc no es homérico, mas, como es de esperarse, es en los
poemas homéricos donde podemos encontrar informacién valiosa sobre
la imagen literaria de las heliades. En el libro 12 de la Odisea, cuando
Circe, ella misma hija del Sol, se encuentra relatandole al laertiada los
infortunios que le sobrevendran, le habla sobre la isla Trinacia, donde
pacen numerosas vacas del Sol junto con sus rebafios, vacas que no
tienen descendencia y no mueren jamas (yévog 8’ o0 yivetow aOtdyv, /
006¢ Ttote pUvidouct, vv. 130-131). Unos versos mds adelante, una vez
que Odiseo y sus compafieros han sorteado los embates de Caribdis y
Escila y han llegado a la isla del Sol, después de que, pese a la adverten-
cia de Odiseo de no matar a ninguna de las vacas u ovejas de Helios,
los compafieros han hecho caso omiso de la stiplica mientras su jefe
dormia, el poeta homérico vincula la aparicién de una de las heliades
con la imagen del Sol bajando al Hades y alumbrando a los muertos
(Odisea 12.374-383). La actividad de Lampetia, en cuanto encargada
de vigilar los rebafios de su padre, consiste en informarle de las trans-
gresiones que los hombres cometan contra él y cuya reparacion puede
consistir en la paradoéjica accién de sumergirse en el Hades y alumbrar
a los muertos. En virtud de que el nombre mismo de Aounetin es un cla-
risimo nomen parlans que significa algo asi como “la que brilla o fulge”,
desde la Antigiiedad se ha pensado que se trata de una personificacién
de los rayos mismos del Sol, es decir, de la visién solar de las acciones
humanas.?* La transgresién y la fpic humanas se deben pagar con la

2 Cfr. Cerri 1999, p. 173 y Dolin 1962, p. 95.

24 En los primeros versos del Pedn 9 de Pindaro (52K Maehler) dedicado a los
tebanos, haciendo alusién a un eclipse solar, el poeta habla de la llama del Sol
de amplia mirada (Axzic dehiou. .. nohboxone) y la denomina “madre de los ojos”
(u8tep oupdtwv) evocando de cerca el vocabulario de Parménides: frente al eclipse,
la fuerza humana y el camino de su sabiduria (cogioc 686v) quedan dudyavov, de-
bido a que la llama solar se precipit6 por un tenebroso y sombrio camino (¢rxioxotov
dtpanov). Esa llama solar es madre de los ojos, a la vez que hija del Sol. Véase tam-
bién Apolonio de Rodas (4.727-729) quien dice que el linaje solar (HeAlou yeven)
es facil de reconocer, debido a sus ojos brillantes que emiten rayos de luz dorada. El
mismo Apolonio de Rodas (1.172) cuenta que en Elide reinaba Augeas, quien era

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 6



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 61

transgresion del dominio de luminosidad del Sol. Nétese en el pasaje
homérico el uso del sustantivo duoi37| (v. 382) que evoca de inmediato
la caracterizacién parmenidea de las llaves que abren las puertas de
los caminos de la noche y del dia que posee Justicia y que son preci-
samente “alternantes” (xAnidac duoBolc, v. 14). Pero, ademds de que
la funcién de Lampetia como guardiana de las transgresiones humanas
de inmediato trae a la memoria este viaje del Sol al inframundo, la
imagen misma del Sol alumbrando a los muertos sugiere una serie de
cuestiones importantes que deben ponerse sobre la mesa.

En primer lugar, en el imaginario griego morir no es, como para
nosotros, dejar de respirar, sino cesar de ver la luz.?® La vida es la
permanencia y la estancia de los hombres en el dominio de la luz,
mientras que la muerte es la privacion de ésta, el sumergirse en las
sombras de la oscuridad. Esta asociacién, en principio obvia, entre luz y
vida y entre oscuridad y muerte, dota al pasaje homérico de un sentido
preciso. Si el Sol se dirige al Hades a alumbrar a los muertos, esto
significa también que dejara de alumbrar a los vivos, lo cual puede
entenderse como una inversion radical de los dominios de la vida y la
muerte, inversion que, a su vez, puede dotar de significado la referencia
de la diosa a la poipa xaxy| (v. 26).

En segundo lugar, por extrafio o paraddjico que parezca, la figura
misma de Helios est4 emparentada con la de Hades.?® Hades es, en de-
finitiva, el Sol del inframundo. En el Himno homérico a Deméter (vv. 16—
20), dentro de la descripcion del rapto de Perséfone, no sélo se alude a
las yeguas inmortales®’ y al carro dorado de Hades (elementos, ambos,
que recuerdan la imagineria del proemio de Parménides), sino también
a la imagen de la apertura de la tierra, claramente reminiscente del
yaoy’ dyoavec parmenideo (v. 18). Si estos paralelos se presionan al
extremo, podria alguien decir que en Parménides no se trata del carro

hijo de Helios y el escolio explica que éddxouv 3¢ dxtivee anorduney adTod TV
6@dalpuédv. El propio Aristételes interpretaba el pasaje homérico de la isla Trinacia
en clave alegorica dotando al rebafio solar de un significado césmico: las 350 vacas
serian en realidad los dias del afio lunar (escolio a Odisea 12.129 = Fr. 175 Rose).

% Cfr. Mugler 1960, p. 40.

26 Cfr. Harrison 1908. En este texto, la estudiosa inglesa resuelve diversas dificul-
tades y anomalias del culto y la mitologia de Hades, identificando al dios infernal
con Helios. Unas pinturas de la antigua ciudad etrusca de Vulci representan a Ha-
des con un cetro en la mano y con un casco que le permite oscurecerse.

27 Se adopta aqui como lectio difficilior el adjetivo &davdrouc en lugar del mascu-
lino ddavdrolc de los manuscritos (véase Cerri 1999, p. 20, n. 27 y Gemelli Mar-
ciano 2008, p. 29 y n. 20).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 7



62 BERNARDO BERRUECOS FRANK

del Sol, sino del carro de Hades. Estariamos, pues, frente a un caso de
rapto o abduccién realizado por las divinidades infernales.?®

Fuera de la poesia homérica, sabemos que en una de las eeas del
Catdlogo de las mujeres hesiédico comparecian las heliades,?’ aunque
es posible que fuera un texto tardio y, por lo tanto, no atribuible a
Hesiodo. Sabemos también que Esquilo escribié una tragedia titulada
justamente ‘HMddec cuyo tema era la historia de Faetén,*° y que Euri-
pides compuso una tragedia con ese titulo precisamente;>! pero resulta
imposible determinar si Esquilo compuso su obra antes o después de
Parménides y, por ello, quién influyé a quién.®? Un dato importante nos
lo proporciona Pindaro en la Olimpica 7 (vv. 70 y ss.) en la que, hablan-
do de la isla de Rodas, menciona al “padre generador de agudos rayos”
(6&eidv O yevédhiog dxtivwy tothe), “jefe de los caballos que respiran
fuego” (nlp nvedvtwyv dpyoc (ntwv) quien “engendrd siete hijos, re-
ceptores, entre los hombres antiguos, de los mas sabios pensamientos”
(cogwtata voruata). Este pasaje demuestra que en el universo mitico
la prole solar se asocia con la sabiduria y tiene un significado palmaria-
mente sapiencial.>

Por otra parte, las heliades guardan cierta relacién con unas ninfas
de las que sabemos muy poco y que conocemos Unicamente por un
fragmento de Alcmén de Esparta: las misteriosas ninfas lampades.>*
A partir del Himno homérico a Deméter, después en la tragedia® y de
manera muy extendida en la iconografia, la diosa Hécate suele repre-
sentarse con antorchas en las manos (v. 52: céhoc €v yelpeoowy €you-
oo). Las lampades son las portadoras de las antorchas de Hécate, quien
avisa a Deméter del rapto de Perséfone y la auxilia en su busqueda,

2 yéase Gemelli Marciano et al. 2013, pp. 19-20, donde se evoca el pasaje del
himno homérico y, aunque no se dice explicitamente que en Parménides sea el carro
de Hades, éste seria el modelo adecuado a partir del cual debe interpretarse el
proemio.

2 Fr. 311 Merkelbach-West, véase Higinio Fdbula 154.

30 véanse los fragmentos 68-72 de los Tragicorum graecorum fragmenta.

31 Faetén frs. 771-786, Nauck.

32 Ademéds de que, como apunta Cerri 1999, pp. 172173, las noticias que pudo
haber tenido Parménides de las heliades no necesariamente debieron provenir sélo
de estas fuentes.

33 Cerri 1999, p. 173. Véase también Diodoro Siculo 5.57.1.

34 Fragmento 63 Davies = 94 Calame, transmitido por un escolio a la Iliada (X
min. Iliada 6.21).

% En la Helena de Eurfpides (v. 569) se denomina a Hécate gpwopdpoc.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 8



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 63

acompafidndola a visitar a Helios.>® Hécate es la diosa de los sende-
ros, de los caminos nocturnos, y mas tarde incluso se vinculara con la
Luna.?” Parece, pues, haber una relacién semejante entre Helios y sus
hijas y entre Hécate y las ninfas lampades.® Heliades y lampades son
entes luminosos enlazados con el imaginario infernal y, a la vez, con los
astros brillantes.

Estos testimonios que, por un lado, asocian a la estirpe solar con
la sabiduria, con el conocimiento astrondmico y, en general, cienti-
fico, y que, por el otro, esbozan una relacién simbdlica ambivalente
o, si se prefiere anfiboldgica con los opuestos luz-oscuridad/ascenso-
descenso/cielo-inframundo, arrojan una pista respecto al complejo re-
ferente del que las heliades de Parménides podrian ser simbolo: alegoria
de la sabiduria poética que hace posible vislumbrar la unidad de los con-
trarios.

La poesia de Parménides parece no poder sustraerse a la dimensién
simbdlica y metaférica de los elementos con que se construye a s{ mis-
ma.>° El relato est4 enmarcado por la imagen de las yeguas que a gran
velocidad van llevando al poeta montado en el carro de su poesia por
el camino de sus palabras.*® La palabra poética, cuando trasciende sus
propios limites y se arroja a decir la verdad, se encuentra con las helia-
des, que son las inspiradoras luminosas de su mensaje a la vez que los
testigos de los actos transgresores de los hombres, de la poesia sobrehu-
mana del poeta. En cuanto representantes de la visidn solar y agentes
dotados de luminosidad, las heliades no sélo iluminan al poeta, sino
que también ocasionan transgresiones en el orden cosmolégico, de ma-
nera que se asocian con el hundimiento del Sol en el inframundo, con el
alumbramiento solar en el Hades y con el oscurecimiento de los vivos.

36 Sobre las lampades y el posible valor cultual de las antorchas de Hécate dentro
de la representacion ritual eleusina del mito de Perséfone, véase Serafini 2013.

37 Cfr. Burkert 1985.

% En el fragmento 2 (Irigoin) de sus himnos, Baquilides dice que Hécate es hija
de la Noche. Las lampades son para el linaje nocturno lo que las heliades son para
la prole solar.

%9 Una de las dificultades de la lectura literal del proemio es que casi nunca logra
escaparse de ciertos habitos alegdricos que, pese a estar disimulados o subordi-
nados a la literalidad, siguen participando dentro del modelo interpretativo. Un
ejemplo es la interpretacién de Mansfeld 1964 (véase Kahn 1970, p. 116). Véase
también Couloubaritsis 2008, p. 156.

0 Las interpretaciones de Lesher 1994 y Bollack 2006 constituyen, cada una con
sus diferencias, las lecturas que han puesto mayor énfasis en la poesia como el
referente central del relato alegérico de Parménides. Cfr. Lesher 1994, p. 16 y
Bollack 2006, pp. 72-73.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 9



64 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Son las mensajeras que fungen como intermediarias de Helios y Hades,
del cielo y el inframundo, del reino de la luz y de la tiniebla, de los
dioses y los hombres.

2. ote onepyolato néunewv: encabalgamiento de metdforas e iteracion

Una de las acciones que se atribuyen a las heliades en el relato de Par-
ménides es la oracidon subordinada temporal con optativo oblicuo ite-
rativo éte onepyoloto néunew.*! El verbo onépyw con el significado de
“apresurarse” o “acelerar” suele construirse con infinitivo, en este caso,
méumely, que cumple aqui la funcién de oracién final y puede tradu-
cirse como sustantivo (la marcha, la conduccién, el acompafiamiento,
la trayectoria). Vuelve, pues, a emplearse el verbo méunw, que antes
(v. 2) habia descrito la accién de las yeguas y que ahora se traslada
a las doncellas hijas del Sol. La gradual personificacién de las yeguas
(primero con la atribucién a ellas de la accién de néunetv, después con
el adjetivo mohOgpacTol) aqui se desplaza a las heliades mediante la
utilizaciéon del mismo verbo. La colocacion del sujeto de los verbos en
el siguiente verso crea un efecto magistral de indefinicidon, pues antes
de escuchar que son las helfades quienes apresuran la marcha, la elec-
cion de los verbos hace pensar en las yeguas, de modo que hay una
especie de transposicién de éstas en aquéllas, que queda expuesta me-
diante el encabalgamiento y la prolongacién de una metafora y otra. La
semantica de onépyw concuerda con la estridencia y la incandescencia
de las imagenes poéticas precendentes referidas al eje del carro.*? Todo
en el relato insiste reiteradamente en la velocidad impulsiva y violenta

! Los paralelos a los que aluden con més frecuencia los comentaristas son Iliada
19.317-318 y Odisea 13.22.

42 Bowra 1937, p. 104, relaciona la imagen del eje encendido (aidéuevoc) con
el mito de Faetén y la vincula con el éunupov Spua y el phoyepfic Unrivne de Nono
de Panoépolis (Dyonisiaca 38.192 y 214). La imagen del eje encendido en fuego, sin
embargo, no necesariamente debe inducir al lector a pensar que se trata del carro
del Sol. De hecho, tal como sugiere la imagen poética de este verso, la incandes-
cencia del eje no se debe a su naturaleza ignea sino al movimiento desenfrenado
que, a su vez, tiene como resultado el sonido estridente. Un adjetivo derivado del
verbo oidw a menudo califica de manera metafdrica a animales con el sentido de
“fervoroso”, por ejemplo, en Iliada 2.839, donde se habla de unos irnot ofdwvec.
En este sentido, la calificacién del eje como incandescente se acopla bien con la
imagen de las yeguas y del dupdc del verso 1, de manera que constituye una espe-
cie de prolongacién de ésta: el impetu del movimiento de las yeguas se extiende a
través de la imagen del eje encendido. Hay una especie de efecto sinestésico que
transforma la estridencia en incandescencia y se logra mediante el encabalgamiento

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 10



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 65

del viaje descrito. El primer impulso conferido por las yeguas ahora se
transfiere a la accién apresurada de unas doncellas que pronto delata-
rdn su identidad. El dnimo poético (Yuuodc) que se habia simbolizado
a través de la imagen de las yeguas presurosas, ahora adquiere consis-
tencia, hallandose ya sobre un camino definido en el que las guias son,
no ya las doncellas hijas de Zeus, como las musas de Hesiodo, sino las
hijas del Sol, que seran las encargadas de escoltar al poeta alumbrando
el camino que debe seguir (630v fyepoveoy, v. 5).43

A. Mourelatos (1970, p. 17, n. 21) argument6 en contra del sentido
iterativo del verbo, tal como lo habia hecho respecto al optativo ixdvol
del primer verso, debido a que, para él, el que el viaje sea una experien-
cia que ocurre repetidamente no tiene mucho sentido. De igual opinién
es O’Brien (1987, p. 10), quien considera que el verbo expresa la simple
concomitancia de dos acciones, de manera que no induce a pensar en
mas de un solo viaje hacia la casa de la diosa, debiéndose traducir con
un imperfecto. Para Mourelatos la idea de que el viaje es una experien-
cia reiterada es no solo irrelevante, sino, mas aun, antidramatica. En
contraste, desde Wilamowitz-Moellendorf 1899 (p. 203) se considerd
que el optativo no debia tomarse a la ligera y que habia de entender-
se como una evidencia de que “es war nicht die erste Fahrt”. En esa
linea, Frankel 1951 (p. 400) enfatiza en su traduccién el sentido itera-
tivo del verbo (“so oft die Sonnentdchter die Fahrt beschleunigten”) al
igual que Tardn (1965, p. 13), quien representa la opinién polarmente
opuesta a la de Mourelatos: el optativo iterativo subrayaria el cardcter
repetitivo y la naturaleza reiterada del viaje. Entre los partidarios de la
iteracién, Beaufret (1955, p. 38) considera que “ce n’est certainement
pas la premiére fois qu’il entreprend une telle course”. Coxon (1983,
p. 286) afirma el sentido iterativo del verbo, aunque no aboga por la
repeticion del viaje. Para €l los optativos ixdvol y onepyoloato se refie-
ren a dos etapas diferentes del viaje. Diels (1897, p. 50), por su parte,
estima que la frase iterativa 6te onepyolato parece divergir u oponerse
(“zu streiten”) a la imagen estatica de las puertas que representan, en
definitiva, la meta del viaje. Sin embargo, la iteracion expresada por
el verbo tendria por objeto inducir en el oyente la ilusién de un viaje

de los dos versos y de la colocacién anaférica del participio aitépevoc con respecto
al sustantivo que califica (8Zwv). Véase Bollack 2006, p. 76.

43 Es importante subrayar que la identidad de las xoGpou no se explicita sino hasta
el verso 9, de tal forma que, con toda probabilidad, al escuchar los primeros cinco
versos, el auditorio habria pensado en las musas (véase Cerri 1999, p. 171), tal
como las denomina Hesiodo en varias ocasiones (xoUpou Awoc, Teogonia 25, 29, 52,
etcétera).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 11



66 BERNARDO BERRUECOS FRANK

extremadamente duradero. Gemelli Marciano (2008, pp. 33-34), con
el fin de amparar su interpretacion mistico-religiosa, mitiga si no es que
anula por completo el valor iterativo del verbo y considera que su uso
viene a contribuir al objetivo de conducir la atencién del oyente fuera
de la dimension temporal, es decir, confundirlo y desorientarlo hacién-
dolo concentrarse en una especie de “timeless reality” que después se
encarnard en el famosisimo “es”.

Ahora bien, si se tiene en cuenta el presunto valor simbédlico de las
heliades —y, por ello, el caracter alegorico del relato parmenideo—,
la interpretacidn iterativa del verbo onepyoloto que el propio optativo
parece justificar resulta fortalecida. En cuanto metafora de la sabiduria
poética, de la inspiracién rectora que alumbra e ilumina el camino de
las palabras, la accidén que sobre el carro ejercen las hijas del Sol se
repite una y otra vez a medida que el propio Yuudc poético, conducido
por el impulso creativo conferido por las yeguas, ha llegado hasta el
camino demoniaco en el que la estirpe solar toma las riendas del carro
y lo conduce en la direccién correcta. No se trata, en efecto, del retrato
de una experiencia tnica e irrepetible, sino, mas bien, de una imagen de
la inspiracién poética que, para construir y fabricar un discurso sabio
e inteligente, no sélo requiere la reiteraciéon de la experiencia misma
del pensamiento, sino que también precisa del ejercicio repetitivo e
insistente que es necesario para trasladar el pensamiento al lenguaje
de la poesfa.*

3. ITpohmoboo dodpato Nuxtde / éc @doc: la direccion y las etapas del
viaje

Otra de las acciones que llevan a cabo las hijas del Sol estd expresa-
da mediante una oracién participial (rpoAtoOco) con valor temporal,
subordinada a la temporal iterativa (onepyolato néunew) recién anali-
zada. La accién de abandonar las moradas de la noche resulta anterior
a la accién de “apresurar” la conduccién del carro y a la emisién del
sonido estridente que proviene de su eje. En términos gramaticales,
la frase preposicional éc gpdoc* puede modificar al participio aoristo

* La conjetura que hemos propuesto en un trabajo atin inédito (Hiilsz y Berrue-
cos, “Parmenides B1.3 Revisited”) para el atormentado pasaje del verso B1.3 (¥
xota vt ol i} pépel elddTo péTa) resulta muy conveniente respecto al cardcter
reiterado y repetitivo del viaje puesto en escena en el proemio.

45 Respecto a la forma eic de la preposicién, si se aplican los mismos estandares
con que se edita a Homero y a Hesiodo al texto de Parménides, deberia imprimir-
se éc. Cuando Sexto Empirico copid todo el proemio parece que escribid eic, sin

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 12



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 67

mpolnotoat, o bien al infinitivo néunewv. Desde Diels 1897 —quien im-
prime la frase cic @dog entre comas y traduce: “die Heliadenméddchen
[...] die Fahrt zum Lichte beeilten”—, muchos comentaristas se han
inclinado por la segunda opcién,* de manera que se ha visto expre-
samente formulada en este verso la direccion final del viaje represen-
tado en el proemio y la caracterizacion general de todo el camino, sin
reconocer ninguna etapa previa del viaje realizado por las heliades y
considerando que tanto éstas como el xofpoc se habrian dirigido hacia
la luz en un camino comun a ambos.*” En el otro bando interpretati-
vo*® se hallan quienes consideran que la meta del viaje conjunto de las
heliades y el xo0poc son las dopata Nuxtdc y, por consiguiente, que
la frase preposicional “hacia la luz” debe leerse como complemento del
participio ntpoAitoUoou, es decir, refiriéndose a un momento anterior en
la cronologia de los acontecimientos. Miller 2006, por su parte, juzga
erréneo decidirse por una de las opciones y eleva la ambigiiedad a prin-
cipio deliberado de la composicién parmenidea, a través del cual el poe-
ta conduciria a su auditorio al discernimiento de la estructura comun y
subyaciente, al patrén universal que comparten los polos opuestos.
Como las Erinias en las Euménides de Esquilo, Estigia y los Heca-
ténquiros Briareo, Coto y Giges en la Teogonia —todas ellas criaturas
nocturnas que habitan en los dominios de la noche y que hacen viajes
hacia la luz (¢c gdog, cfr. Teogonia 626 y 652-653) para realizar ciertos
trabajos, concluidos los cuales regresan a sus residencias infernales—,*
las heliades viajan hacia la luz para encontrar ahi al xo0poc. Pero esto
no implica necesariamente que a continuacién lo conduzcan de nuevo
hacia las dcupota Nuxtoc. Primavesi 2013 demuestra como, a diferen-
cia de la hipétesis de la luz, que acaba incurriendo en suposiciones
ajenas al texto y remitiendo a los testimonios literarios precedentes, la
hipédtesis de la noche propone una reconstruccién coherente del viaje

embargo, cuando realizé su interpretacién alegérica los manuscritos indican que
escribio €c, quizd tras haber echado un vistazo a su ejemplar y no a su transcripcién
(véase Sider 1985, p. 362).

46 Kranz 1916, Friankel 1930, Untersteiner 1958, Guthrie 1965, Taran 1965,
Holscher 1969, Heitsch 1974, Kahn 1969, p. 704, y mas recientemente 2009,
pp- 210y ss.

47 La revisién mds exhaustiva y reciente de este problema puede encontrarse en
Primavesi 2013, quien llama a cada una de estas lecturas “hypothese de la nuit” e
“hypothese de la lumiere” respectivamente.

* Iniciado por Morrison 1955, y seguido por Mansfeld 1964, Burkert 1969, Fur-
ley 1973, Gallop 1984, Palmer 2009, entre otros —cada uno con sus detalles y
diferencias—.

49 Cfr. Anderson 2010.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 13



68 BERNARDO BERRUECOS FRANK

sin rupturas ni contradicciones internas. No obstante, los esfuerzos por
ubicar con exactitud topoldgica precisa el viaje, las puertas y el lugar
de la revelacién y por desentrafiar la claridad topogréfica del texto,>®
que hacen del proemio el relato de un viaje cosmolégico por la bo-
veda celeste que profundiza el motivo hesiddico de las idas y venidas
alternantes de la noche y el dia, tienen como consecuencia inevitable
un descuido de la dimension alegorica del relato y de su ambigiiedad
intrinseca.”’ Mds que construir una topologia cosmoldgica real como
escenario de su narracion, Parménides parece fabricar una utopia li-
teral, un espacio que no ocupa un sitio concreto en nuestro mundo,
porque es el lugar de la poesia y del pensamiento.>?

Las hijas del Sol salen de las moradas de la noche, su residencia
habitual,>® llegan al dominio de la luz, donde encuentran a Parménides,
toman las riendas de su carro poético y lo llevan al lugar en el que
los contrarios son uno, en que dia y noche, visibilidad e invisibilidad,
claridad y obscuridad, vida y muerte no se distinguen ni constituyen
entidades contrarias, en una palabra, al reino del “es”: “el viaje de
Parménides no es ni ascension hacia la luz ni descenso a las tinieblas,
sino avance hacia una regién en donde se evidencia la unidad de los

opuestos aparentes”.>*

%0 Cfr. Primavesi 2013, p. 63.

5L Cfr. Primavesi 2013, p. 66: “la lecture du récit de voyage selon hypothése de
la nuit et particulierement l'initiation du narrateur par la déesse de la Nuit a di
sembler limpide a un auditoire pré-platonicien”.

52 Cfr. Bollack 2006, pp. 72-73.

%3 Véase Estesicoro fr. $17 Campbell (185 Page). Véase Burkert 1969, p. 9.

>4 Bredlow 2000, p. 215. Véase también Furley 1973, pp. 4-5. Podria objetarse a
esto que, mds que de unidad de opuestos, se trata en Parménides de la ausencia de
opuestos. En los versos 44-45 del fragmento B8 la diosa dice explicitamente: “es
necesario que lo que es no sea ni algo mayor ni algo menor aqui o alld” (=0 ydp
obte T peilov / obte Tt Pondtepov nehévan ypedv €t Tt 1) THL), afirmacién que
pareceria corroborar que la unidad parmenidea no sélo trasciende la oposicién
(mayor-menor), sino que también la niega. Sin embargo, se puede contraobjetar
(aunque para hacerlo apropiadamente se deberia dedicar a esto otro estudio) que,
dentro de los procedimientos argumentativos de Parménides, la propia definicién
e inteligibilidad de <o &6v requiere del contraste expresado por su contrario to
un €6v, de manera que en la oposicién y en la diferencia que se establece entre
los contrarios ser-no ser es donde emerge la posibilidad de definir “lo que es”. El
uso de adjetivos negativos (ampliamente estudiado por A. Bernabé en un trabajo
presentado en la reunién de la International Association for Presocratic Studies,
de 2008, titulado “Uses of Negative Adjectives by Presocratic Philosophers”) podria
ser un indicio posible del requisito parmenideo del contraste en la oposiciéon que
muestra las caracteristicas positivas de las cosas, i.e., su identidad.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 14



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 69

4. woduevor xpdtwy dno yepol xaAumteag: el desvelamiento que vuelve
invisibles las oposiciones

Antes de apresurar la marcha del carro y guiar el camino, las helia-
des no so6lo han dejado atrds las moradas de la noche dirigiéndose
al dmbito de la luz, sino que, ademas, han realizado un acto que, de
nuevo, dificilmente puede escaparse de una lectura simbdlica. El velo
de las hijas del Sol evoca los versos homéricos (Odisea 5.232) en los
que Calipso, antes de salir de su cueva, se pone un velo en la cabeza
(xeari] & pimepde xalbmteny), o aquellos en los que Ino Leucdtea
salva del ahogamiento a Odiseo dédndole su xpridepvov duPeotov.>> De
igual forma, el velo heliadico trae a la memoria los versos hesiodicos
de Trabajos y dias (vv. 197-201) en que Aiddés y Némesis se van a re-
fugiar al Olimpo con la estirpe de los inmortales cubriendo su cuerpo
con mantos blancos (Acuxolow @dpeoot xoluauéve) y abandonando
el reino de los hombres (npoAinévt’ avipnouc). El velo, pues, en su
sentido literal, forma parte de la indumentaria habitual de una mujer
cuando sale de casa, funcionando como garantia y salvaguarda de su
intimidad e identidad.>® Las hijas del Sol, al salir de su residencia noc-
turna y emprender su viaje hacia la luz en bisqueda del poeta, llevan
puestos sus velos, al igual que Helena (Iliada 3.141) en su camino a
las puertas de Troya. El desvelamiento, en este sentido, es un gesto
que permite mancomunar a las heliades y al xoUpoc en una expresion
de confianza mediante la cual le revelan su identidad,>” al contrario de
Penélope que permanece velada incluso en su propia casa, insignia de
su rechazo a los pretendientes y de la poca intimidad de la que su hogar
gozaba ante la arrogancia de sus cortejadores (Odisea 1.330 y ss.).
Ahora bien, el velo, como imagen metaférica, insintia y evoca inequi-
vocamente las ideas de oscuridad, tiniebla, opacidad e incluso confu-
sion. Esquilo habla del dvogepdc xaAdntpac que se posa sobre los ojos,
opuesto a la eéheudeplac @dc que brilla esplendorosamente (Coéforos
809-811). Al cubrirse sus cabezas con velos, las heliades, entes solares
que irradian luz, oscurecen su capacidad luminosa y mitigan el poder
resplandeciente que de ellas emana. El velo heliddico, pues, cumple
la misma funcién que el casco de Hades: eclipsar el poder luminoso
cuando el orden césmico no admite ni autoriza la irradiacién solar. La
luz debe alternar con la oscuridad, la noche releva al dia en una suce-
sién controlada por la Justicia cdsmica. En este sentido, en virtud de

55 Véase Kardulias 2001.
%6 yéase Blank 1982, p. 170.
7 Véanse Burkert 1969, p. 9 y Blank 1982, p. 170.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 15



70 BERNARDO BERRUECOS FRANK

su ambivalente poder luminoso y oscurecedor, las heliades vienen a ser
la figuracion metafdrica ideal de la unidad de los opuestos. Pero también
representan la inversion del orden césmico teniendo en si mismas la
capacidad de alumbrar y oscurecer, mediante el movimiento ambiva-
lente de sus velos, con independencia y autonomia de los dictamenes
decretados por Justicia.

Es a partir de este contexto de significaciéon que la siguiente accién
que realizan las heliades adquiere pleno sentido: el acto de persuadir
a Justicia de que abra las puertas de los caminos de la noche y el dia
(vv. 15-16). Aixn es la regla y la norma que mantiene la alternancia
regular del dia y de la noche.>® Su actividad de portera consiste en de-
jar pasar a quien debe y cuando debe, y prohibir el paso a quien no
debe, para garantizar la regularidad de la alternancia césmica.’® En
cuanto garantia del cambio y la sucesién ordenadas, Aixn es, también,
la entidad que regula la oposicién de los contrarios.®® Las puertas re-
presentan el limite de la percepcién humana de los opuestos y Justicia
viene a ser la garantia de que la oposicién se perciba como contrarie-
dad excluyente.®! Las palabras persuasivas que las heliades dirigen a
Alixn tienen como resultado el quebrantamiento de las oposiciones y la
apertura al poeta de su irreductible unidad.

Unos versos del fragmento B10 podrian abonar argumentos al regis-
tro simbdlico del desvelamiento de las heliades:

glon 8 aideplay te plow té& T’ v aldépl ndvta
ofuato xol xodopdc evdyeog Nelloto
houmddoc Epy’ &idnio xol 6nnddev EZeyévovTo.

Conoceras la naturaleza etérea y todas las sefiales que estdn en el éter
y de la antorcha pura del brillante sol
los érga aidela y de donde se originaron. (B10.1-3)

Tal como lo ha demostrado Mourelatos 2013, a partir de la semdntica
del adjetivo aldniog, el binomio que aqui preliminarmente no hemos
traducido, puede significar:

8 Véanse Furley 1973, p. 3 y Miller 2006, pp. 9-11.

% Véase Heraclito B94. Cfr. Burkert 1969, pp. 10-11.

0 Lo cual puede verse con claridad desde el fragmento de Anaximandro (véanse
Kahn 1960 y Miller 2006, pp. 9-10). El significado del adverbio arcaico &ixnv (“a la
manera de”) apunta justamente a la distincion excluyente que define una cosa en
oposicion a otra.

61 véase Miller 2006, p. 15.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 16



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 71

1. Las acciones cegadoras o deslumbrantes del sol.

2. Las acciones que causan la desaparicion, es decir, destructivas o
aniquiladoras.®?

Ambos sentidos se encuentran implicados en la frase, de manera que,
aquello a lo que se refiere la diosa es a la capacidad periddica del Sol de
volver invisibles algunos astros debido a su potente iluminacién (la des-
aparicién diurna de las estrellas, la aparicion y desaparicion de ciertas
constelaciones en determinadas estaciones del afio, de la estrella de la
tarde y de la mafiana cuya identidad parece haber sido un descubri-
miento astronémico del propio Parménides).®® Asi como la antorcha
solar vuelve invisible aquello que alumbra, asi también las heliades, a
través de su desvelamiento, deslumbran al poeta impidiéndole ejercer
su facultad visual en las condiciones habituales y ordinarias. Tras el
desvelamiento de las heliades, el xoUpoc, enceguecido, comenzard a
dejar de percibir la oposiciéon de los contrarios y empezara a preparar
su mirada a la visién de la unidad del ser.

5. Alegorias arcaicas y enigmas

Existe una tendencia predominante dentro de los estudios sobre la poé-
tica griega antigua que consiste en estimar que la alegoria en sus inicios
no era un recurso creativo del poeta sino tinicamente una herramienta
exegética del lector.* La alegoria como técnica de composicién poética
o como género de escritura literaria no veria sus luces sino hasta los
comienzos de la Edad Media.®> A menudo se dice que, en cuanto pro-
cedimiento interpretativo, la alegoria nacié como reaccién defensiva
frente a los ataques que ciertos intelectuales griegos (Jendfanes, por
ejemplo) comenzaron a perpetrar contra las acciones inmorales de los
dioses homéricos.®® La préctica alegdrica se circunscribiria, al menos
en sus inicios, al ambito de la interpretacion y la lectura, y a partir
de ahi se habria extendido, con el tiempo, al entorno de la composi-
cién. Cabe preguntarse, sin embargo, si la interpretacién alegdrica, de
la que poseemos huellas incuestionables a partir del siglo vI a.C. en

62 Cfr. Tirteo fr. 11.7 (West): "Apeoc mohudaxpiou oy’ &idnia.

63 yéase DK28 A40a (Diégenes Laercio VIII 14 (Pythagoras).

4 Véase Struck 2004, p. 3, n. 1.

8 véase Struck 2004, p. 3, n. 1.

66 Véanse los célebres pasajes de Heraclito homérico (Quaestiones homericae 6 'y
22) en los que dice que la alegoria es el avtgpdpuaxov idéneo de la aoéBeio. Véase
también Porfirio Cuestiones homéricas (20.67).

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 17



72 BERNARDO BERRUECOS FRANK

los testimonios sobre los escritos de Te4dgenes de Regio,®” no fue moti-
vada, por el contrario, por la naturaleza intrinsecamente alegorica de
las composiciones poéticas que, de Homero en adelante, fueron blanco
del alegorismo exegético. Gemelli Marciano, una de las oponentes mds
severas a la interpretacién alegérica del proemio de Parménides, bajo
el presupuesto de que ésta se opone de manera radical a la lectura
mistico-religiosa, considera que:

Questo tipo di riflessione sul linguaggio (sc. la alegoria y la metafora)
emerge in nuce in eta sofistica, ma viene codificato solo pil tardi da Aris-
totele ed e determinato dalla concezione di testo come “artifact” stacato da
un contesto pragmatico e composto come fine a se stesso seconde regole
di “genere”. (Gemelli Marciano 2013, p. 55)

A esto puede objetarse que una cosa es la teorizacion y la descripciéon
sistematica de un fendmeno o de una practica literaria (en este caso la
explicacién aristotélica y postaristotélica de la metafora y de la ale-
goria) y otra muy diferente es el hecho poético o, si se prefiere, la
puesta en practica del recurso previamente a su definicion tedrica. Si
los textos no son aun concebidos como artefactos en la época del elea-
ta, eso no implica por fuerza que el poeta, en su acto de composicion
—aunque éste haya sido de naturaleza oral y pensado para una perfor-
mance especifica—, no utilice y ponga en préactica recursos que, pos-
teriormente, después de diversas transformaciones de las dindmicas de
comunicacién, seran teorizados, explicados y definidos sistematicamen-
te. La conceptualizacién tardia de un procedimiento poético no conlleva
que los poetas anteriores a esta sistematizacién no incorporaran en sus
composiciones aquellos mismos procedimientos.

Quiza el problema radique en la equivocidad del propio concepto de
“alegoria” que, en un sentido restringido y concreto, claro estd, denota
un género literario rastreable sélo a partir de la alta Edad Media, cuya
peculiaridad primordial radica en la equiparacién univoca de diversas
figuras alegdricas con sus referentes simbdlicos abstractos (piénsese,
por ejemplo, en la Psicomaquia de Prudencio, en el De nuptiis de Mar-
ciano Capela o en la Consolatio de Boecio). Hablar de alegorias arcaicas,
en este sentido, resulta con certeza anacronico. Con todo, si se entiende
el término en un sentido més amplio y se equipara con otros conceptos

7 Segtin Tate 1927, pp. 214-215, una forma embrionaria de la exégesis alegé-
rica de Homero puede rastrearse, por lo menos, hasta Ferécides de Siro, es decir,

antes de Teagenes de Regio.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 18



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 73

griegos antiguos es posible comenzar a vislumbrar la naturaleza y el
funcionamiento de las alegorias arcaicas.®®

Unos pasajes del Prometeo encadenado resultan particularmente im-
portantes a este respecto, pues contraponen dos modos de discurso, por
un lado los aiviypata y, por el otro, el anhdc Adyog (vv. 944-952). En
oposicion al discurso enigmadtico se encuentra el discurso sincero (a0’
€éxaota), que llama a las cosas por su propio nombre. Prometeo le dice
a fo que le contard todo lo que quiere saber, “no urdiendo enigmas, sino
con un discurso sencillo, claro, evidente”, contraponiendo los oiviypota
al anh6c Aoyoc (vv. 609-610). El poema de Parménides participa de
estas dos formas discursivas: el proemio representa su modalidad enig-
matica, mientras que el discurso sobre la verdad, la modalidad “sin-
cera” y “franca”. El enigma predispone al pensamiento a persuadirse
de la verdad que le sera mostrada, a la vez que se constituye como el
vehiculo idéneo para posibilitar la visién y la comprensién de la unidad
de los contrarios.

Como dirda muchos afios después Quintiliano: “sed allegoria quae est
obscurior ‘aenigma’ dicitur”,%” o el propio San Agustin: “ainigma est obs-
cura allegoria”,” el oiviypa es por naturaleza alegdrico, ya que no res-
tringe su significado a aquello que dice literalmente: al decir algo dice
otra cosa o, si se prefiere, para decir una cosa, dice otra (dA\nyopelv).”!
En este sentido, si se acepta la existencia de aiviyuota arcaicos, se debe
aceptar también la presencia de cualidades alegoricas en los relatos
enigmaticos.”?

%8 Como se ha subrayado en muiltiples ocasiones, el término d\Anyogio (al igual,
por ejemplo, que el término tupoloyia) es tardio, siendo sus antecesores directos
los sustantivos Unévola, cOuforov (aunque también éste tiene una larga historia
y una amplitud de significado que no se restringe al propiamente “simbdlico”) y
abviypa.

% Instutio oratoria VI1.6.52.

70 De trinitate XV.9.15.

7! Como establece el propio Aristételes (Poética 1458a24-25) el enigma esta com-
puesto de metdforas (éx petagpopdv ofviypo) ¥ su esencia consiste en unir (cuvddon)
cosas que, en principio, son imposibles de unir (&80vata). Sobre el civiypo el estu-
dio mds completo que hay, hasta donde hemos podido revisar, es la tesis doctoral
de Berra 2008. Véase también el volumen colectivo compilado por Monda 2012.

72 La propia Gemelli Marciano 2013 afirma que: “nel 6. e nel 5. sec. a.C. pitt che
costruire a tavolino allegorie o metafore, si allude per enigmi (civicoeodon)”, pero,
para contrastar enigma-alegoria, la autora se apoya en el hecho de que este tipo de
comunicacién debia ser, por naturaleza, esotérica, es decir, destinada a un grupo
especifico y a una situacion y un contexto particulares que, al final, son las que
dotan de significado el mensaje enigmatico. El contexto performativo o iniciatico

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 19



74 BERNARDO BERRUECOS FRANK

En cuanto a la afirmacién de que la alegoria “come forma di com-
posizione [...] & sconosciuta al tempo di Parmenide e anche pit tardi
¢ piuttosto una forma di esegesi che di composizione” (Gemelli Mar-
ciano 2013, pp. 14-15), cabria dudar legitimamente de ella a la luz de
ciertos testimonios de la literatura griega arcaica. Sélo hace falta echar
un vistazo a la entrada “allegory” del Oxford Classical Dictionary para
poder afirmar sin ambages que algunos textos de la literatura griega
arcaica parecen corroborar y poner en evidencia la anterioridad de la
creacion sobre la interpretacién respecto al origen de las practicas ale-
géricas antiguas.”® Y esto no sélo porque la alegoria (que no es otra
cosa que una forma de la metédfora) pertenece a la actividad poética
misma, sino, mdas atn, porque la idea misma de alegoria esta ligada a
la propia esencia del lenguaje: disfrazar, enmascarar y significar (Pépin
1976, p. 47).

no era seguramente la tnica razén de ser de los enigmas; los propios recursos
poéticos inherentes a la enunciacién enigmadtica constituian, quizd, el fundamento
ultimo del aivicoeotou. Para resolver un oiviypo no sélo se debia ser un iniciado
en los misterios religiosos de alguna secta, sino también ser capaz de desentrafiar,
mediante el ingenio y la inteligencia, el conglomerado conceptual que los recursos
metaféricos del propio enigma ponian sobre la mesa. Hay ejemplos de enigmas
arcaicos cuya oscuridad no apela al conocimiento iniciado del destinatario, sino a
su ingenio para resolverlo. Por ejemplo, el famoso oiviypa que los nifios pescadores
le dicen a Homero segun un fragmento de Heraclito (B56).

73 Trapp 1996 enumera los siguientes pasajes como ejemplos de expresién ale-
gorica arcaica: las Awtof de Fénix en la Ilfada (9.502-512), la imagen de las jarras
de Zeus (Iliada 24.527-533), la fabula del halcén y el ruisefior de Hesiodo (Traba-
jos y dias 204-212), la personificacién hesiodica de Aidds, Némesis y Dike (Trabajos
y dias 197-201, 256-262), entre otras. Podemos afiadir al dosier los siguientes
ejemplos: En primer lugar, el pasaje de la Odisea en el que Penélope habla sobre las
puertas de los suefios (19.560-569), una hecha de cuerno, la otra de marfil. Desde
la Antigliedad este pasaje fue leido en clave alegdrica y resulta dificil afirmar que
los propios versos homéricos no hayan sido compuestos como una alegoria (para
un status quaestionis de las interpretaciones sobre este pasaje, véase Haller 2009.
Para otras interpretaciones del pasaje homérico véanse Carpenter 1946, p. 101 y
Amory 1966). Un segundo ejemplo lo constituye la célebre y muy griega imagen
metafdrica del Estado como una nave que se remonta, por lo menos, hasta Alceo.
Un tercer y ultimo ejemplo proviene de algunos de los restos fragmentarios que
nos quedan del libro de Ferécides de Siro en los que seria dificil no reconocer como
expresiones alegdéricas las bodas de Zdc y X9ovir, la fabricaciéon del manto de Zdc
y la extensién de éste sobre Xovin que tiene como resultado su transformacién
en I'fy (cfr. Ford 2002, p. 69). Svenbro 1988, pp. 167-177, propuso una compleja
interpretacion alegdrica del célebre fragmento 31 (Lobel-Page) de Safo que puede
afnadirse al expediente.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 20



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 75

En suma, las alegorias antiguas no se distinguen justamente por
aquello que en los relatos alegdricos constituidos ya como género li-
terario sera la ensefa distintiva, a saber, la equivalencia uno a uno
de la alegoria con su referente. Los elementos alegoéricos que conoce-
mos de la literatura griega arcaica no suelen prestarse facilmente a la
equivalencia univoca, sino que, mds bien, parecen compaginar diver-
sos referentes simbdlicos, de manera que tienen mds a la equivocidad
enigmadtica que a la palmaria univocidad.

6. Conclusiones. Las pupilas hijas del Sol. La interpretacion alegérica de
Sexto Empirico y el Fedro de Platén

Como se sabe, le debemos los primeros treinta versos del proemio a
Sexto Empirico (Adversus mathematicos, 7.111). Sexto afiade a su cita
una parafrasis exegética, tal vez inspirada en un pasaje del Fedro de Pla-
tén, en la que realiza una interpretacién alegorica del proemio que sen-
tara las bases para las multiples lecturas alegéricas de este fragmento.
Apelando a ciertas similitudes entre la imagen del carro utilizada por
Parménides y el famoso mito del carro alado en el Fedro de Platén (246a
y ss.), la gran mayoria de intérpretes ha considerado que la interpreta-
cién alegorica de Sexto Empirico en realidad incurre en una brusca
platonizacién que no sélo no le hace justicia a la letra de Parménides,
sino que, ademds, introduce elementos ajenos a ella.”* Platén seria, en
este sentido, el verdadero creador de la alegoria que identifica al alma
humana o, si se prefiere, al pensamiento, con la imagen del carro, y
Sexto habria retrotraido este recurso metaférico al proemio de Parmé-
nides. La critica a la interpretaciéon de Sexto ha ocasionado o bien una
antipatia contra todo tipo de lectura alegérica,”” o bien una defensa del
caracter alegorico del proemio, pero no en los términos en que Sexto
construyd su exégesis, sino en los términos en que cada intérprete ha
tenido a bien hacerlo. Recientemente, se ha aducido una serie de ar-
gumentos en defensa no solo de la interpretacion alegdrica en general,
sino también de la propia ecuacién o matriz interpretativa de Sexto

74 Para el status quaestionis sobre la critica a la interpretacién de Sexto, véase
Tardn 1965, pp. 17-22; una critica extrema que encuentra en la lectura del filésofo
escéptico algo tan absurdo que no amerita discusion, se puede hallar en Coxon
1983, p. 13. Sobre la posible fuente de Sexto, ademads de Platén, véase Reinhardt
1959, p. 33, quien argumenta que pudo haber derivado su interpretacion del estoi-
co Posidonio.

75 Véase, entre los trabajos més recientes, por ejemplo, Palmer 2009, pp. 52-53.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 21



76 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Empirico: el proemio seria, pues, una metafora del pensamiento que se
expresa a través de la imagen alegdrica del carro.”®

Uno de los significados del sustantivo xoUpr parece fortalecer la vin-
culacién entre las doncellas heliades y la visién —hecho al que, hasta
donde hemos podido ver, no se ha prestado mucha atencién—.”” El
complejo y elaborado simil del funcionamiento dindmico del ojo que
constituye el fragmento B84 de Empédocles resulta doblemente valio-
so para la interpretacidon en clave alegdrico-simbdlica de las hijas del
Sol de Parménides.”® Por una parte, se trata de un texto que, por su
naturaleza comparativa y analdgica, podria arrojar luz al procedimien-
to metafdrico del proemio (resulta significativo a este respecto que el
vocabulario del Agrigentino evoque algunos elementos de la imagine-
ria parmenidea: el camino, el fuego encendido, la luz, la noche, etc.);
Empédocles compara una lampara de fuego encendido (mupoc célag
aidouévolo) a la que un hombre dispuesto a realizar un viaje nocturno
adhiere una pantalla de lino a fin de protegerla de los vientos hiberna-
les, con el fuego primigenio o elemental (wyUyiov nlp) que, envuelto
por membranas y delicados tejidos, estd oculto en la redonda pupila
(xOxhoma xoVenV). Asi como la pantalla de la ldmpara estorba al vien-
to, de semejante manera las membranas y tejidos obstruyen el paso
del elemento acuoso del ojo al area del componente igneo, a saber, la
pupila. Tal como sucede en castellano, cuya palabra para designar la
abertura del iris significa, etimolégicamente, “muchachita”, el griego
antiguo y aun el moderno llaman a tal parte de la anatomia ocular “la
muchacha” (xo0pr).”? La aparicién abrupta de las muchachas hijas del
Sol en un contexto en el que se esta narrando el viaje que emprende
la poesia para decir la verdad no puede mds que sugerir que este linaje
solar tiene una relacion simbdlica con la vista o mds especificamente
con algo asi como la naturaleza ignea y luminosa de la visién. En este
sentido, la lectura de Sexto Empirico no iba desencaminada, aunque es
posible que la equivalencia uno a uno de las metaforas con sus refe-
rentes no sea del todo exacta y delate una dosis fuerte de creatividad e
imaginacion del fildsofo escéptico (las yeguas = los impulsos y apetitos
irracionales del alma; el camino = la contemplacion racional; las don-

76 Véase Latona 2008.

77 Agradezco a Enrique Hiilsz Piccone haberme llamado la atencién sobre este
punto. Prier 1976, p. 97, menciona de pasada el fragmento de Empédocles, refi-
riéndose a las helfades de Parménides.

78 Véase Lloyd 1966, pp. 325 y ss.

79 Cfr. Séfocles fr. 710, Euripides Hécuba 972, Aristéfanes Avispas 7, Corpus hip-
pocraticum prorrheticon 2.20, Platén Alcibiades 1 133a.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 22



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 77

cellas del verso 5 = los sentidos; las ruedas girantes = los oidos; las
heliades = la vista, etc.) Para deconstruir la alegoria, Sexto aplica una
légica anacrdnica y ajena a la composicion literaria arcaica. Como se
argumento parrafos antes, las alegorias que conocemos de la literatura
griega arcaica no suelen prestarse facilmente a la equivalencia univoca.
Por eso, las doncellas hijas del Sol no pueden sustituirse sin méas por la
vista o la visién, sino que su propio caracter simbdlico colma cualquier
equivalente concreto que se le pueda adjudicar (de ahi la insuficiencia
hermenéutica y la sensacion de arbitrariedad que toda lectura alegori-
ca entrafia). Lo que parece indudable es que las yeguas, el camino, el
carro, el eje, los cubos, las hijas del Sol y las puertas son metaforas que,
encabalgandose y continuandose las unas en las otras, construyen en
su conjunto una alegoria compleja que narra como la poesia, poniendo
a su disposicién todas las potencias animicas y creativas a su alcance,
emprende el viaje hacia la verdad. En consecuencia, la alegoria plato-
nica del carro alado como simbolo de la uy7 en el Fedro (tema que
requeriria de un estudio aparte) bien podria estar recreando y evocan-
do de cerca el mito parmenideo del proemio. La sensibilidad poética de
Platén vio en el proemio de Parménides una imagen alegdrica del alma
digna de expandirse y ampliarse para sus propios propositos literarios
y filosdficos.

En conclusién, la naturaleza simbdlica y metaférica de las heliades
no puede ponerse en duda, aunque el referente respecto del cual son
simbolos no es tan simple como se ha solido ver (luz = conocimiento-
verdad-ser).8” Una de las objeciones posibles a la ecuacién interpre-
tativa que considera la luz como simbolo univoco del conocimiento y
de la verdad (tema que asimismo mereceria un estudio aparte) radica
en el hecho de que, antes de los similes platénicos, particularmente la
caverna y el Sol, no es facil rastrear en la literatura griega lo que podria
llamarse una metafisica o, si se prefiere, una gnoseologia de la luz.8!
El contraste de los opuestos luz-oscuridad en la Iliada, por ejemplo, se
traduce en una polaridad entre las ideas de gloria-fuerza-seguridad y
muerte-debilidad-peligro-derrota®? (de manera que el registro gnoseo-

80véase Verdenius 1949, estudio en el que, suscribiendo que Parménides “descri-
bes his discovery of the truth as a journey from the realm of Darkness to the realm
of Light” (p. 119), interpreta a las heliades como “envoys from the realm of Light”
y como los “mental powers” que son el “ligthful element in his mind” (p. 122).

81 Véase Primavesi 2013, p. 70. Sobre el simbolismo de la luz y la oscuridad la
bibliografia es abundante; véanse, entre otros trabajos, Bultmann 1948, Classen
1965, Luther 1966, Parisinou, 2000 y Bremer 1976.

82 yéase Tarrant 1960, p. 182 y Constantinidou 2010.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 23



78 BERNARDO BERRUECOS FRANK

l6gico no es el tinico ni el mas importante).®® Si bien es cierto que en
los poemas homéricos la luz se asocia constantemente con las epifanias
divinas y es uno de los rasgos primordiales de la residencia olimpica
de los dioses (ai¥pn y oiyAn en la Odisea 6.44-45 son sustantivos que
Homero utiliza para describir la estabilidad y la eternidad del mundo
divino),®* la luz como imagen simbdlica también retrotrafa una serie
de pulsiones animicas o emociones que no se pueden subsumir univo-
camente al registro gnoseoldgico.

Pese a que utilizar estas conclusiones preliminares para la interpre-
tacion del resto del poema (tanto de la secciéon ontoldgica, habitual-
mente conocida como “el camino de la verdad”, como de la seccidén
cosmoldgica, a menudo identificada como la ddxa) requeriria de un
estudio aparte, se pueden adelantar algunas implicaciones que se des-
prenden del andlisis realizado aqui para la interpretacién de los “gran-
des temas” del poema de Parménides.

En primer lugar, puede decirse que la unidad de los opuestos, simbo-
lizada, segin nuestra interpretacién, por las doncellas heliades, tiene
una relacién directa con el contenido de la revelacién de la diosa, es
decir, con la tesis del “es”. El “es” de Parménides seria, por consiguien-
te, el contenido lingiiistico que expresa la propia unidad que trasciende
las oposiciones y que, por su propio estatuto unitario y absoluto, no
puede tener él mismo su contrario (el “no es” o el “no ser”), ya que ello
supondria la ruptura de su propia unidad intrinseca. El viaje a la casa
de la diosa es el recorrido que emprende la poesia hacia la unificacién
de las oposiciones, unificacion que sdlo es posible con la ayuda de las
heliades que, a su vez, son ellas mismas el simbolo de aquella vision
de la unidad mas alla de la oposicién. Esta lectura aproxima claramen-
te el pensamiento de Heraclito y el de Parménides, de manera que al
propio eleata podria atribuirsele la tesis heraclitea del €v ndvta (asunto
que podria, a su vez, abrir las puertas de los senderos que exploran la
homologia entre ambos pensadores).®®

83 Tal como lo demostré Bremer 1976 en su teoria de la Licht-Dunkel Struktur
(véanse las resefias de Davies 1979 y de Prier 1978).

84 Cfr. Constantinidou 2010, p. 92.

8 Esto es precisamente lo que el Sécrates platénico parece considerar como la
ensefanza filosofica fundamental de Parménides (c¢fr. Teeteto 180e: &v te ndvia
€oTi, Sofista 242d: Evog évtoc TdV Thviwy xahovpévwy y Parmenides 128a: ob pev
yop €v tolc motfuacty &v gRic elvon TO név). Pese a que se ha sostenido que la
filosoffa de Parménides es incompatible con la descripcién que Platén hace de ella
(Tardn 1965, p. 270) —y argumentar en contra de ello requeriria una investigacién
independiente—, la interpretacion aqui propuesta podria abonar algunos argumen-

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 24



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 79

En segundo lugar, el simbolo de las heliades y la imagineria luz-
oscuridad/noche-dia presentes en el proemio establecen una conexion
obvia con los principios cosmolégicos que los mortales decidieron lla-
mar “formas” (B8.53), fuego o luz y noche, “de las cuales a una no es
necesario nombrar”, como dice la diosa (B8.54). Sabemos por Teofras-
to (De sensibus 1-4 = DK28 A46) que, segin Parménides, la sensacién
ocurre a partir de lo semejante (oupoiw) y que, habiendo dos elementos,
el conocimiento sucede segun el que sobrepasa (10 UnegBdAhov Eotiy
7 yvéolc). La inteligencia (Sidvola) es mejor y mds pura cuando hay
un exceso de luz o de calor, siempre y cuando exista en este remanente
una cierta proporcién o simetrfa.®® La nocién de ouypetplo, en tanto
medida comtn o razén proporcional de la mezcla entre lo que cono-
ce y lo conocido, es justamente, en el ambito de la teoria fisiolégica
del conocimiento o de la consciencia, el correlato de la unidad de los
opuestos, cuyo simbolo poético son las heliades. El viaje del proemio
representa el trayecto que emprende el poeta del lugar en el que las
dos formas se muestran en toda su contrariedad, oposicién y exclusidn,
al sitio en que el pensamiento y el discurso poético, de la mano de las
heliades, entes solares que habitan las moradas de la noche, pupilas de
la vision y agentes de invisibilidad, soberanas de la luz y de la tiniebla,
traspasan el umbral de las oposiciones e ingresan en el reino del “es”.

BIBLIOGRAFIA

Albertelli, P, 1939, Gli eleati. Testimoniangze e frammenti, Laterza, Bari.

Amory, A., 1966, “The Gates of Horn and Ivory”, Yale Classical Studies, vol. 20,
pp. 1-57.

Anderson, S., 2010, ‘Journey into Light and Honors in Darkness in Hesiod and
Aeschylus”, en Christopoulos, Karakantza y Levaniouk 2010, pp. 142-152.

Austin, S., 2010, “Heraclitus, Parmenides, Lao-Tzu and the Unity of All Things”,
Organon, vol. 42, pp. 25-30.

Barnes, J., 1982, The Presocratic Philosophers, Routledge, Londres/Nueva York.

Beaufret, J., 1955, Le poéme de Parménide, Presses Universitaires de France,
Paris.

Berra, A., 2008, Théorie et pratique de I'énigme en Gréce ancienne, tesis doctoral
inédita, Paris.

Blank, D.L., 1982, “Faith and Persuasion in Parmenides”, Classical Antiquity,
vol. 1, no. 2, pp. 167-177.

tos para reconsiderar este asunto (una postura contraria a la de Tardn se sostiene
en Vlastos 1975, pp. 146-147, n. 145).

86 Sobre el pasaje de Teofrasto y su interpretacién, véase el andlisis de Bredlow
2000, pp. 174-189 y 241-242.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 25



80 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Bollack, J., 2006, Parménide: de Uétant au monde, Verdier, Lagrasse.

Bowra, C.M., 1937, “The Proem of Parmenides”, Classical Philology, vol. 32,
no. 2, pp. 97-112.

Bredlow, L., 2000, El poema de Parménides. Un ensayo de interpretacion, tesis
doctoral inédita, Barcelona.

Bremer, D., 1976, Licht und Dunkel in der friihgriechischen Dichtung: Interpre-
tationen gur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik, Bouvier, Bonn.

Bultmann, R., 1948, “Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum”, Philolo-
gus, vol. 97, pp. 1-36.

Burkert, W., 1985, Greek Religion: Archaic and Classical, Basil Blackwell, Ox-
ford.

——, 1969, “Das Proomium des Parmenides und die Katabasis des Pythago-
ras”, Phronesis, vol. 14, pp. 1-30.

Calame, C., 1983, Alcman. Fragmenta, Edizioni dell’Ateneo, Roma.

Carpenter, R., 1946, Folk Tale, Fiction, and Saga in the Homeric Poems, Univer-
sity of California Press, Berkeley.

Cassin, B., 1987, “Le chant des sirénes dans le poeme de Parménide (Quelques
remarques sur le fr. VIII, 26-33)”, en P Aubenque (comp.), Etudes sur Par-
ménide, tomo II, Problemes d’interprétation, Vrin, Paris, pp. 163-169.

Cerri, G., 1999, Parmenide di Elea. Poema sulla natura, Rizzoli, Milan.

Chantraine, P, 1968-1980, Dictionnaire étymologique de la langue grecque: his-
toire des mots, Klincksieck, Paris.

Christopoulos, M., E. Karakantza y O. Levaniouk (comps.), 2010, Light and
Darkness in Ancient Greek Myth and Religion, Lexington, Lanham.

Classen, C.J., 1965, “Licht und Dunkel in der frithgriechischen Philosophie”,
Studium Generale, vol. 18, pp. 97-116.

Colombo, A., 1972, Il primato del nulla e le origini della metafisica. Per una
ricomprensione del pensiero di Parmenide, Vita e Pensiero, Mildn.

Conche, M., 1996, Parménide. Le poéme: fragments, Presses Universitaires de
France, Parfis.

Constantinidou, S., 2010, “The Light Imagery of Divine Manifestation in Ho-
mer”, en Christopoulos, Karakantza y Levaniouk 2010, pp. 99-109.

Cordero, N.L., 1982, “Le vers 1.3 de Parménide (‘La déesse conduit a I'égard
de tout’)”, Revue Philosophique de la France et de l’Etranger, vol. 172, no. 2,
Etudes de philosophie ancienne: hommage a Pierre-Maxime Schuhl, pp. 159—
179.

Cornford, EM., 1952, Principium Sapientiae. The Origins of Greek Philosophical
Thought, Cambridge University Press, Cambridge.

Cosgrove, M., 2011, “The Unknown ‘Knowing Man’: Parmenides B1.3”, The
Classical Quarterly, vol. 61, no. 1, pp. 28-47.

Couloubaritsis, L., 2008, La Pensée de Parménide, Ousia, Bruselas.

Coxon, A.H., 1983, The Fragments of Parmenides. A Critical Text with Introduc-
tion, Translation, the Ancient Testimonia and a Commentary, Van Gorcum,
Assen (Phronesis, Supplementary Volume III) [2a. ed. revisada y aumentada

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 26



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 81

con nuevas traducciones de R. McKirahan y nuevo prefacio de M. Schofield:
Parmenides Publishing, Las Vegas, 2009].

Curd, P, 1998, The Legacy of Parmenides. Eleatic Monism and Later Presocratic
Thought, Princeton University Press, Princeton.

Davies, M., 1991, Poetarum melicorum graecorum fragmenta I, Clarendon Press,
Oxford.

——, 1979, “Resena de: Bremer, 1976, Licht and Dunkel in der friihgriechischen
Dichtung”, The Classical Review, New Series, vol. 29, no. 1, pp. 1-3.

Deichgraber, K., 1959, Parmenides’ Auffahrt zur Géttin des Rechts. Untersuchun-
gen zum Prooimion seines Lehrgedichts, Steiner, Wiesbaden.

Diels, H., 1903 VS, 1906 VS, 1912 VS, Die Fragmente der Vorsokratiker, Weid-
mann, Berlin.

, 1901, Poetarum philosophorum fragmenta, Weidmann, Berlin.

, 1897, Parmenides Lehrgedicht, Georg Reimer, Berlin [2a. ed. con prefacio
de W. Burkert, y bibliografia revisada por D. De Cecco: Academia, Sankt
Augustin, 2003].

Dolin, E.E, 1962, “Parmenides and Hesiod”, Harvard Studies in Classical Philo-
logy, vol. 66, pp. 93-98.

Ford, A., 2002, The Origins of Criticism: Literary Culture and Poetic Theory in
Classical Greece, Princeton University Press, Princeton/Oxford.

Frankel, H., 1951, Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums. Eine Ge-
schichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur Mitte des fiinften Jahr-
hunderts, American Philological Association, Nueva York [traduccién al cas-
tellano: Poesia y filosofia de la Grecia arcaica. Una historia de la épica, la lirica
y la prosa griegas hasta la mitad del siglo quinto, trad. R. Sanchez Ortiz de
Urbina, Visor, Madrid, 1993].

, 1930, “Parmenidesstudien”, Nachrichtem der Akademie der Gesellschaft
der Wissenschaften in Gottingen, philologische historische Klasse, vol. 30,
no. 2, pp. 153-192 [traduccidn al inglés: “Studies in Parmenides”, en R.E.
Allen y D.J. Furley (comps.), Studies in Presocratic Philosophy, vol. II, The
Eleatics and Pluralists, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1975, pp. 1-47].

Furley, D.J., 1973, “Notes on Parmenides”, en E.N. Lee, A.BD. Mourelatos y
R.M. Rorty (comps.), Exegesis and Argument: Studies in Greek Philosophy
Presented to Gregory Vlastos, Van Gorcum, Assen, pp. 1-15.

Gallop, D., 1984, Parmenides of Elea. Fragments, University of Toronto Press,
Toronto.

Gemelli Marciano, M.L., 2008, “Images and Experience: At the Roots of Parme-
nides’ Aletheia”, Ancient Philosophy, vol. 28, pp. 21-48.

Gemelli Marciano, M.L. et al., 2013, Parmenide: suoni, immagini, esperienza,
ed. L. Rosetti y M. Pulpito, Academia, Sankt Augustin.

Gilbert, O., 1907, “Die doiuwv des Parmenides”, Archiv fiir Geschichte der Philo-
sophie, vol. 20, pp. 25-45.

Gomez Lobo, A., 1985, Parménides. Texto griego, traduccion y comentario, Char-
cas, Buenos Aires.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 27



82 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Guthrie, WK.C., 1965, A History of Greek Philosophy, vol. II, The Presocratic
Tradition from Parmenides to Democritus, Cambridge University Press, Cam-
bridge.

Haller, B., 2009, “The Gates of Horn and Ivory in Odyssey 19: Penelope’s Call
for Deeds, Not Words”, Classical Philology, vol. 104, pp. 397-417.

Harrison, J.E., 1908, “Helios-Hades”, Classical Review, vol. 22, no. 1, pp. 12-16.

Havelock, E.A., 1958, “Parmenides and Odysseus”, Harvard Studies in Classical
Philology, vol. 63, pp. 133-143.

Heitsch, E., 1974, “Evidenz und Wahrscheinlichkeitsaussagen bei Parmenides”,
Hermes, vol. 102, no. 3, pp. 411-419.

Holscher, U., 1969, Parmenides, vom Wesen des Seienden: Die Fragmente, grie-
chisch und deutsch, Suhrkamp, Francfort del Meno.

Jaeger, W., 1947, The Theology of the Early Greek Philosophers, trad. E.S. Robin-
son, Oxford University Press, Oxford.

Kahn, C.H., 2009, “Postscript on Parmenides”, en Essays on Being, Oxford Uni-
versity Press, Oxford, pp. 207-217.

, 1970, “Review of Die Offenbarung des Parmenides und die menschliche
Welt by J. Mansfeld”, Gnomon, vol. 42, pp. 113-119.

——, 1969, “The Thesis of Parmenides”, The Review of Metaphysics, vol. 22,
pp- 700-724 [reimpr. en: Essays on Being, Oxford University Press, Oxford,
2009, pp. 143-166.]

——, 1960, Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, Columbia Uni-
versity Press, Nueva York [2a. ed.: Hackett, Indiandpolis, 1994].

Kardulias, D.R., 2001, “Odysseus in Ino’s Veil: Feminine Headdress and the
Hero in Odyssey 5”, Transactions of the American Philological Association,
vol. 131, pp. 23-51.

Kingsley, B, 1999, In the Dark Places of Wisdom, Golden Sufi Center, Inverness,
California.

Kranz, W,, 1916, “Uber Aufbau und Bedeutung des Parmenideischen Gedich-
tes”, Sitzungsberichte der Kéniglich Preussischen Akademie der Wissenschaf-
ten, vol. 47, pp. 1158-1176.

Latona, M.J., 2008, “Reining in the Passions: The Allegorical Interpretation
of Parmenides B Fragment 1”, The American Journal of Philology, vol. 129,
no. 2, pp. 199-230.

Lesher, J., 1994, “The Significance of xatd névt’ 8<o>1n in Parmenides Fr. 1.3”,
Ancient Philosophy, vol. 14, pp. 1-20.

Lloyd, G.E.R., 1966, Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation in Early
Greek Thought, Cambridge University Press, Cambridge.

Luther, W., 1966, Wahrheit, Licht und Erkenntnis in der griechischen Philosophie
bis Demokrit, Bouvier, Bonn.

Mansfeld, J., 1964, Die Offenbarung des Parmenides und die menschliche Welt,
Van Gorcum, Assen.

Merkelbach, R. y M. West, 1967, Fragmenta Hesiodea, Clarendon Press, Oxford.

Miller, M., 2006, “Ambiguity and Transport: Reflections on the Proem to Par-
menides’ Poem”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. 30, pp. 1-47.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 28



LAS HIJAS DEL SOL EN EL PROEMIO DE PARMENIDES 83

Monda, S. (comp.), 2012, Ainigma e gliphos. Gli antichi e Uoscurita della parola,
Ets, Pisa.

Morgan, K.A., 2000, Myth and Philosophy from the Presocratic to Plato, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Morrison, J.S., 1955, “Parmenides and Er”, The Journal of Hellenic Studies,
vol. 75, pp. 59-68.

Mourelatos, A., 2013, “Parmenides, Early Greek Astronomy and Modern Scien-
tific Realism”, en J. McCoy (comp.), Early Greek Philosophy. The Presocratics
and the Emergence of Reason, The Catholic University of America Press, Wa-
shington, pp. 91-112.

, 1970, The Route of Parmenides: A Study of Word, Image, and Argument in
the Fragments, Yale University Press, New Haven [2a. ed. corregida y aumen-
tada con introduccion, tres ensayos complementarios y un ensayo inédito de
G. Vlastos, “‘Names’ of Being in Parmenides”: Parmenides Publishing, Las
Vegas, 2008].

Mugler, C., 1960, “La lumieére et la vision dans la poésie grecque”, Revue des
Etudes Grecques, vol. 73, nos. 344-346, pp. 40-72.

O’Brien, D., 1987, Etudes sur Parménide, tomo I, Le poéme de Parménide. Texte,
traduction, essai critique, dir. Pierre Aubenque, Vrin, Paris.

Palmer, J., 2009, Parmenides and Presocratic Philosophy, Oxford University
Press, Nueva York.

Parisinou, E., 2000, The Light of the Gods: The Role of Light in Archaic and
Classical Greek Cult, Duckworth, Londres.

Pépin, J., 1976, Mythe et allégorie. Les origines grecques et les contestations judéo-
chrétiennes, Etudes Augustiniennes, Parfs.

Popper, K., 1998, The World of Parmenides. Essays on the Presocratic Enlighten-
ment, Routledge, Nueva York.

Prier, R.A., 1978, “Resefia de: Bremer, D., 1976, Licht and Dunkel in der friih-
griechischen Dichtung”, The Classical World, vol. 72, no. 1, pp. 50-51.

, 1976, Archaic Logic: Symbol and Structure in Heraclitus, Parmenides and
Empedocles, Mouton, La Haya/Paris.

Primavesi, O., 2013, “Le chemin vers la révélation: lumiére et nuit dans le
proéme de Parménide”, Philosophie Antique, vol. 13, pp. 37-81 [trad. al
francés por M. Bremond, de “Der Weg zur Offenbarung: Uber Licht und
Nacht im Proomium des Parmenides”, en G. Radke-Uhlmann y A. Schmitt
(comps.), Anschaulichkeit in Kunst und Literatur. Wege bildlicher Visualisie-
rung in der europdischen Geschichte, De Gruyter, Berlin/Nueva York, 2011,
pp. 181-231].

Reinhardt, K., 1959, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie,
Klostermann, Francfort del Meno [1a. ed.: 1916].

Sassi, M.M., 1988, “Parmenide al bivio. Per una interpretazione del proemio”,
La Parola del Passato, vol. 43, pp. 383-396.

Serafini, N., 2013, “La dea Ecate, le torce e le ninfe lampadi: un frammento di
Alcmane da rivalutare (fr. 63 Davies)”, Quaderni Urbinati di Cultura Classica,
vol. 104, pp. 11-23.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 29



84 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Sider, D., 1985, “Textual Notes on Parmenides’ Poem”, Hermes, vol. 113, pp.
362-366.

Stein, H., 1867, “Die Fragmente des Parmenides nepl ¢ploewc”, en Symbola Phi-
lologorum Bonnensium in honorem E Ritschelii collecta, s.e., Leipzig, pp. 763—
806.

Struck, PT., 2004, Birth of the Symbol. Ancient Readers at the Limits of Their
Texts, Princeton University Press, Princeton/Oxford.

Svenbro, J., 1988, Phrasikleia. Anthropologie de la lecture en Gréce ancienne, La
Découverte, Paris.

Tapia Zuiiga, PC. (trad.), 2013, Homero. Odisea, Coordinacién de Humanida-
des-Universidad Nacional Auténoma de México, México.

Taran, L., 1965, Parmenides. A Text with Translation, Commentary and Critical
Essays, Princeton University Press, Princeton.

Tarrant, D., 1960, “Greek Metaphors of Light”, The Classical Quarterly, vol. 10,
no. 2, pp. 181-187.

Tate, T., 1927, “The Beginnings of Greek Allegory”, Classical Review, vol. 41,
pp. 214-215.

Trapp, M., 1996, “Greek Allegory”, en S. Hornblower y A. Spawforth (comps.),
Oxford Classical Dictionary, Oxford University Press, Oxford, p. 64.

Untersteiner, M., 1958, Parmenide. Testimonianze e frammenti, La Nuova Italia,
Florencia.

Verdenius, W.J., 1949, “Parmenides’ Conception of Light”, Mnemosyne, vol. 2,
no. 2, pp. 116-131.

, 1942, Parmenides. Some Comments on His Poem, Hakkert, Amsterdam.

Vlastos, G., 1975, “Plato’s Testimony concerning Zeno of Elea”, The Journal of
Hellenic Studies, vol. 95, pp. 136-162.

Wilamowitz-Moellendorf, U. von, 1931, Der Glaube der Hellenen, Weidmann,
Berlin.

, 1899, “Lesefriichte”, Hermes. Zeitschrift fiir klassische Philologie, vol. 34,

no. 2, pp. 203-230.

Recibido el 31 de julio de 2015; aceptado el 24 de agosto de 2015.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / aber / 30



