La induccion como método de conocimiento de los
principios éticos en la Etica nicomaquea de
Aristoteles

[Induction as a Knowledge Method of Ethical Principles in Aristotle’s

Nicomachean Ethics]

ELIZABETH MARES MANRIQUE

Instituto de Investigaciones Filoldgicas
Universidad Nacional Auténoma de México

elizabethmaresmanrique@gmail.com

Resumen: En este trabajo replantearé el papel que cumple la induccién (Ero-
ywy") en la obtencién de los principios éticos. Sostengo que, para Aristdteles,
en el texto de EN A4 1095a30-1095b8 (pasaje que no ha sido atendido su-
ficlentemente), la induccién consiste en un proceso cognitivo-intelectual que
posibilita las primeras generalizaciones éticas, es decir, los principios prdcticos
universales (el di6tL o el porqué ), a partir de la generalizacién o universali-
zacion de los datos particulares de la experiencia practica, es decir, a partir
de los principios prdcticos particulares (el 7 o el que). El producto de la in-
duccién es de especial relevancia para la ciencia ética porque parece ser uno
de los puntos de partida para la busqueda de las definiciones éticas. Ademas,
si la induccidén se concibe de esta manera, la habituacién debe considerarse
una induccidn sélo por analogia.

Palabras clave: éroywyy, principios éticos, habituacién, ética antigua, episte-
mologia ética, ciencia

Abstract:

In this paper I reassess the role that induction (éraywy") plays in obtaining
the ethical principles. In my view, Aristotle holds in Ne A4 1095a30-1095b8
—a passage which has not been duly attended— that inductions consist in
intellectual and cognitive processes by means of which we obtain the first eth-
ical generalizations, i.e. the universal practical principles (5.67. or the ‘why’),
which in turn are obtained from the generalization of the particular data of
practical experience, i.e. from the particular practical principles (6t or the
‘that’). What we obtain by means of induction is of great relevance for the
ethical science, since it is the starting point for the search of the ethical defi-
nitions. If induction is to be conceived this way, then, I conclude, habituation
must be considered as an induction only by analogy.

Key words: eénaywy?, ethical principles, habituation, ancient ethics, ethical
epistemology, science

Didnoia, volumen LX, nimero 75 (noviembre de 2015): pp. 31-53.

dianoia / 01InduccionEtica / 1



32 ELIZABETH MARES MANRIQUE
1. Introduccion

Para esclarecer el proceso de aprehensién de los principios éticos se han
investigado e interpretado las diversas formas de captacién o métodos
que sefiala Aristételes en la Etica nicomdquea: los principios pueden
conocerse por sensacién, habituacién, induccién o de otra manera.!

La induccion se ha estudiado como un método de descubrimiento y
adquisiciéon de los principios en la ética aristotélica, aunque algunos,
como T. Irwin, han criticado esta linea de interpretacién.? Los partida-
rios de la induccién como via o método de conocimiento de los princi-
pios éticos se agrupan en dos lineas generales de interpretaciéon. Por un
lado, estudiosos como Taylor y Sorabji conciben la induccién como un
proceso intelectual de universalizacién y obtencién de los principios o
fines de la accién con el objetivo de explicar la funcién del intelecto en
el &mbito préactico, privilegiando para su explicacion el texto de EN Z11
1143a35-b5.3 Por otro lado, estdn los intérpretes de la ética aristotélica
como Reeve y Moss quienes sostienen que la habituacién (€dicuoc) no
es otra cosa que la induccién propia del &mbito practico.* Moss concibe
la habituacién como una via semejante a la inducciéon mediante la cual
se obtienen los fines o principios éticos; dicha habituacién no es, en
sentido estricto, una induccion, ya que considera a ésta como un proce-
so de conocimiento propio del d&mbito tedrico, mientras que los fines o

1 Cfr. EN A7 1098b3-8.

2 T. Irwin ha puesto en duda la pertinencia de la induccién como un método ade-
cuado para el descubrimiento de los principios éticos, ya que solo tiene relevancia
en el conocimiento indudable, y no en la ética, en donde hay demasiados desacuer-
dos u opiniones encontradas; aunque, en ultima instancia, las afirmaciones éticas se
apoyan en las afirmaciones metafisicas (obtenidas a partir de la induccién), segtin
un modelo coherentista de verdad. Cfr. Irwin 1981.

% Para Sorabji, el fin es producto de la induccién, es un juicio universal o una
idea mds general sobre lo que requiere la virtud, el cual se forma a partir de juicios
particulares proporcionados por el educador. Sorabji piensa que la induccién y la
habituacién son distintas, pero ambas se conjugan para no hacer de la educaciéon
moral un proceso sin pensamiento; cfr. Sorabji 1973-1974. Para Taylor una de las
labores del voUc es captar los principios generales de la moral o universales a partir
de los particulares (induccién), pero el voic, en cuanto capacidad, se genera por
habituacidén; cfr. Taylor 2008, pp. 216-217. Para Lawrence, el agente moral que
es completamente phronimos es quien realiza la induccion de particulares (thats)
a los universales (whys). Cfr. Lawrence 2011, pp. 280-282. Otros estudiosos que
favorecen la inducciéon como método de conocimiento de los principios éticos son
Gauthier-Jolif 1959, p. 19 y Dahl 1984, pp. 70-73.

* Cfr. Reeve 1992, pp. 56-61 y 1996, pp. 78-83, asi como Moss 2012, p. 200.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 2



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 33

principios éticos son producto de la phantasia, una operacién cognitiva
no racional del alma.®

En este trabajo busco reconsiderar y replantear el papel que cumple
la induccién (Enoywyn) en la obtencién de los principios éticos y sus
repercusiones para la investigacién y formacién de la ciencia ética: sos-
tengo que, para Aristételes en EN A4 1095a30-1095b8 (pasaje que no
ha sido atendido suficientemente), la induccién consiste en un proceso
cognitivo-intelectual® que, por su grado de complejidad, debe conside-
rarse un método cientifico gracias al cual obtenemos las primeras ge-
neralizaciones éticas, es decir, principios prdcticos universales (el 5.6TL 0
el porqué ), a partir de la generalizacion o universalizacion de los datos
particulares de la experiencia practica, es decir, a partir de principios
prdcticos particulares (el &t o el que).” Estos principios universales, ob-
tenidos por induccién, son de especial relevancia para la ciencia ética,?
en primer lugar, porque podrian considerarse parte del contenido de la
ciencia ética y, en segundo lugar, porque son un punto de partida para la
busqueda de las definiciones éticas en la cual también intervienen otros
métodos de investigacién.” Ambos, los principios prdcticos universales y
las definiciones éticas constituirian el porqué o los principios de la cien-
cia ética; pero, ademas, si entendemos asi la induccién, como el paso de

° Cfr. Moss 2011 y 2012. Otros trabajos que explican la habituacién como el
modo propio de conocimiento de los principios éticos, aunque no sin la indepen-
dencia del intelecto, son Burnyeat 1981, Vasiliou 1996 y Angier 2010.

® Por induccién entiendo un argumento (logos) en el cual se obtiene un conoci-
miento universal a partir de datos particulares; la definicién que ofrece Aristoteles
en los Tdpicos es la siguiente: énaywyt) 8¢ 1) and oV xod Exacta €l TO xadahdy
€podoc (“Y la induccién es el camino que va de los particulares al universal”). Cfr.
Top. A12 105a13-14; Apo. A1 71a8-9; EN Z3 1139b28-29.

7 El articulo de Bronstein 2012 ha sido para mi de gran influencia para entender
el papel de la induccion en el conocimiento de los principios en Analiticos posteriores
B19.

8 El conocimiento de los principios éticos parece tener el mismo origen inductivo
que los demds principios no éticos, proceso descrito en Analiticos posteriores B19,
con el fin de explicar como surge el conocimiento de los principios de las ciencias.
Este proceso aplicado a la ética parece suponer, tal como apunta David Charles, la
adhesion a un realismo ético, pues los universales y principios éticos serian extrai-
dos a partir de la realidad ética, con los cuales es posible constituir y desarrollar
una ciencia ética. Cfr. Charles 1995.

°En este trabajo doy por supuesta una doble finalidad, tanto cognitiva como
practica, de la ética aristotélica; de ahi que, para Aristoteles, uno de los objetivos a
conseguir en la investigacion ética sean, precisamente, las definiciones éticas. Sobre
algunos métodos de investigacién de las definiciones derivados de los Analiticos
posteriores y aplicados a la ética, ¢fr. Natali 2007.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 3



34 ELIZABETH MARES MANRIQUE

los principios prdcticos particulares a los principios prdcticos universales
(lo cual es un paso que Aristoteles sefiala en el caso de la experiencia
a las artes en Metafisica 981a5-12), pienso que también se esclarece
el paso de la habituacién (¢Viopoc) a la prudencia ((ppéVY]GLq).lO Asi,
dicha habituaciéon tendria que concebirse como una induccién sélo por
analogia.

Para demostrar que la induccidén tiene un lugar efectivo en la for-
macién de los principios éticos argumentaré que el mismo Aristételes
postuld la inducciéon como método cientifico de conocimiento en el pa-
saje de Etica nicomdquea A4 1095a30-1095b8, el cual se comprende
mejor si se lee en paralelo con Analiticos posteriores B19 y Metafisica A2
981a5-12, con independencia del texto de EN Z11 1143a35-b5 que ha
sido el mas trabajado para demostrar el origen inductivo de los princi-
pios éticos.

2. La habituacion como proceso de conocimiento de los principios
prdcticos previo a la induccion

Aristételes menciona explicitamente la induccién (Emoywyr) en tres
pasajes de la Etica nicomdquea: los dos primeros pasajes aparecen en el
libro primero, a propdsito de la elucidacién de la felicidad o el mds alto
bien de todos los bienes del hombre, y el tercer pasaje se encuentra en
el libro Z, cuyo tema basico es la prudencia como virtud intelectual del
ambito practico. Asi, se comprende que este tltimo pasaje se relacione
con las premisas del silogismo préctico y, por lo tanto, en un contexto de
teoria de la accién. El primer pasaje al cual me referiré se encuentra al
final de Etica nicomdquea A7. Después de haber expuesto el argumento
del Zpyov y la definicién de la felicidad,!! Aristételes hace una digresién
sobre la investigacion en la ética y sobre los distintos modos en que se
lleva a cabo el conocimiento de los principios:

De los principios, unos se conocen por induccion, otros por sensacion, otros
por cierta habituacién, y otros de otra manera. Hay que intentar abordar
cada principio concreto segin su naturaleza, y hay que esforzarse de modo
que se definan correctamente: ellos tienen mucho peso en relacién con las

19 Angier y Moss resuelven este paso de formas distintas; Angier recurre a la
distincion entre el que y el porqué de Analiticos posteriores 11.2, cfr. Angier 2010,
pp. 119-120, y Moss recurre a la conceptualizacién en Moss 2011, pp. 256-257.

"' Cfr. EN A7 1098a16-18.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 4



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 35

cosas que siguen. En efecto, el principio parece ser mdas de la mitad del
todo, y muchas de las cosas buscadas se manifiestan a través de éste.?

Aristételes se refiere en este texto a cuatro modos de conocer los prin-
cipios: la induccidn, la sensacion, la habituacién y a uno mds que no
enuncia. Este ultimo modo de conocimiento de los principios puede
referirse a la dialéctica, tal como se menciona en los Tdpicos,'® y la sen-
sacién puede entenderse como presupuesta en todo proceso inductivo.
Restan la habituacién y la induccién.

La habituacién (éhoudc) se ha destacado como el principal medio
de adquisicion de los principios practicos y, como sefialé, ha sido con-
siderada por algunos la induccién que es propia del ambito ético. Sin
embargo, Aristételes menciona a la inducciéon como un método aparte
de la habituacién, de modo que habituacién e induccién no pueden
considerarse procesos indistintos: por un lado, la induccién, en sentido
propio, es un razonamiento y tiene un caracter propiamente intelec-
tual,'* mientras que la habituacién es un proceso que implica, princi-
palmente, el ejercicio de la parte irracional o apetitiva del alma.'®

La habituacién es un proceso de adquisicion de los principios espe-
cialmente relevante en el ambito ético y que destaca también en el am-
bito de las artes, pues consiste en la adquisicién de los buenos hébitos
a partir de la ejecucion de acciones buenas o correctas. La habituacion
se ha considerado un tipo de induccién porque se constituye como un
proceso de experiencia valorativa sobre lo bueno, lo justo y lo bello que
se forja mediante la repeticién y ejercitaciéon de formas de actuacién
individuales y similares en diversas circunstancias, hasta que la virtud
surge como hdbito (¢£1c).10

La elaboracion de una teoria que explique el proceso de habitua-
cion del individuo es algo muy complejo, pues no sélo implica explicar
de qué manera pueden modelarse todos los elementos del caracter, es
decir, la “parte irracional” del alma constituida por pasiones, sentimien-
tos, deseos, etc., sino que también conlleva explicar de qué manera se

12EN A7 1098b3-8: tév dpydv &’ off uv énaywyfi Yewpobvos, of 8’ aiohoet, ol
07 edopd Twvl, xol Bhhan ' GAAWC. YETLEVOL OE TIELPATEOY EXAOTOC f TEQUXAOLY, Kol
onoLdAc TEOV OTWS BLoELoVIDCL XUADG-UEYEANY Yap EXOUCL POTNV TEOS TA ETOUEVAL.
doxel yap mAelov 1) Auou Tol movtog elvar 1 dpy Y|, xol TOANY cupgovh yiveodo Su
aOThc Tév {ntouuévwy. (Las traducciones en este articulo son mias.)

13 Cfr. Top. A2 101a36-101b4. Sobre el papel de la dialéctica en la ética, entre
otros, ¢fr. Irwin 1981, Bolton 1991, Zingano 2007 y Salmieri 2009.

14 Véase la nota 6.

15 Cfr. EN A13 1102b13-31.

16 Cfr. EN B1 1103a14-1103b25.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 5



36 ELIZABETH MARES MANRIQUE

conjugan estos elementos con la labor del intelecto.!” En el proceso de
adquisicién de los habitos éticos parece darse de manera paralela un
proceso de aprendizaje intelectual, es decir, un conocimiento intelectual
sobre lo placentero y lo doloroso, lo conveniente y lo inconveniente y;,
en ultima instancia, sobre lo bueno y lo bello para el agente moral.!8
Para Aristételes, en los casos ejemplares de individuos que estdn en el
proceso de adquisicion de las virtudes, el conocimiento intelectual de
los principios supone la correcta habituacion, es decir, la ejercitacién en
las acciones buenas, la debida experiencia y la intervencién y direccién
del educador; de ahi que, para el Estagirita, la habituacién correcta sea
una condicién indispensable para llegar a ser prudente.'’

En el proceso de habituacién se habla de un aspecto afectivo y de
otro cognitivo. Ambos parecen inseparables y se suelen distinguir para
una mejor comprensién del proceso.?? A la par del ejercicio de los bue-
nos habitos, se va forjando también el conocimiento intelectual de los
principios prdcticos; este conocimiento se da en la parte racional del
alma y consiste en algo distinto a la mera disposicién del alma irra-
cional a actuar de cierta manera. A través de la habituacidn, el agente
moral adquiere principios practicos de accién pero de un caracter par-
ticular, ya que éstos se forman como experiencias particulares, tales
como “haber afrontado a tales personas fue un acto valeroso”, o bien
“tomar dos copas de vino fue lo conveniente para mi”.?! Este tipo de
conocimiento particular, que ya es susceptible de ser pensado intelec-
tualmente, consiste en una primera etapa del conocimiento moral y no
puede constituir la ciencia ética, ya que toda ciencia es sobre lo univer-
sal. Sin embargo, si es un conocimiento suficiente de cara a la accién.
En otras palabras, el contenido intelectual producto de la experiencia,
que en el caso del 4&mbito practico se denomina habituacién,?? es el

7 Existe, ademads, una discusién amplia y compleja sobre si los principios de
accion, o fines de las acciones, son o no objeto de deliberacion. Cfr. Moss 2011.

'8 Cfr. EN B4 1104b30-34.

19 Sobre la habituacién (¢9iouéc) v la educacién moral, asi como algunos proble-
mas que se suscitan al respecto, véase especialmente Burnyeat 1981, Vasiliou 1996
y Kraut 1998.

20 Cfr. Angier 2010, p. 110.

2 para J. Moss, en el proceso de habituacién se tienen muchas percepciones o
experiencias que dan lugar a una representacion generalizada del fin, una apa-
riencia de la actividad virtuosa como buena, la cual tiene un cardcter cognitivo no
racional producto de la phantasia. Para mas detalles sobre la lectura de esta autora
en relacién con el producto de la habituacién o sobre cémo captamos el fin, cfr.
Moss 2011 y 2012.

2 Cfr. Burnyeat 1981, pp. 69-81.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 6



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 37

que, y éste es, precisamente, el punto de partida sobre cual se llevara
a cabo la induccién intelectual. Si bien la habituacién y la induccion
son dos procesos distintos, no son excluyentes, y entre ellos parece ha-
ber una relacién de continuidad: en donde termina la habituaciéon (el
conocimiento del que) comienza la induccién.

3. La induccion como método de conocimiento cientifico de los principios
éticos

El segundo pasaje en el que Aristételes se refiere a la inducciéon como
método de conocimiento de los principios éticos estd al comienzo de
la investigacién y critica sobre las distintas concepciones acerca de la
felicidad. El texto de EN A4 1095a30-1095b8 es precisamente un pa-
saje metodoldgico en el que se habla acerca de la forma de cémo hay
que investigar la felicidad en cuanto principio buscado por la politica.
Después de mencionar las distintas opiniones que se han formulado
sobre la felicidad, el Estagirita dice que no serd necesario examinar
(¢Zetdlew) todas las opiniones, sino sélo las més relevantes.?® Este pa-
saje es, al mismo tiempo, un predmbulo a un examen mads estricto de las
opiniones sobre la felicidad y al argumento del €épyov como su propia
respuesta a la esencia del bien supremo o felicidad. Aristoteles sefiala
el método que debe seguirse para la investigacién del principio de la
felicidad y, por consiguiente, también de otros principios éticos:

Que no se nos oculte que los razonamientos que van desde los principios
son diferentes de los que van hacia los principios. Con razdn, pues, Platén
problematizaba e investigaba esto: si el camino va desde los principios o
hacia los principios (como en el estadio, si la carrera va desde los jue-
ces hacia la meta, o en sentido inverso). En efecto, hay que comenzar a
partir de las cosas conocidas, y éstas son de dos tipos: las conocidas para
nosotros, y las conocidas sin mds. Igualmente, debemos comenzar a partir
de las cosas conocidas para nosotros. Por eso, es necesario que esté bien
dirigido en sus habitos el que va a oir asuntos acerca de lo bueno y de lo
justo y, en general, de la politica. El principio, pues, es el 8t (el que), y si
éste parece suficiente, para nada haré falta el 8.6t (el porqué ). Un hombre
tal tiene esos principios, o los podria adquirir facilmente.?*

B Cfr. EN A4 1095a28. Es preciso destacar el contexto dialéctico en el que se
desenvuelve la argumentacion; esto se evidencia a partir del lenguaje técnico “exa-
minar”, muy propio de la dialéctica.

EN A4 1095a30-1095b8: un hovdovéte & fpdc 6t dapépoucty ol dnd kv
dpy &y Adyou xol ol éml g dpydc. e ydp xal 0 IIAdtwv Rrdeel tolto ol €lntet,
THTEPOVY GO THV dEY GV 1) T TS Spydc EoTv 1 686¢, Homep €V & oTadiw dnd TV

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 7



38 ELIZABETH MARES MANRIQUE

Para su mejor comprensién, este texto puede dividirse en tres partes,
aunque no hay que perder de vista su unidad. En la primera parte, Aris-
tételes plantea el problema sobre cdmo proceder en la investigacién de
los principios éticos, la cual es semejante a cualquier otra investigacién
de los principios; asi, enuncia dos posibilidades de acuerdo con dos
tipos de razonamiento: 1) el razonamiento que parte de los principios
y 2) el razonamiento que va hacia los principios. Con ellos, Aristéte-
les parece referirse a la deduccién y a la induccién, respectivamente.?’
Al respecto, el Estagirita piensa que este asunto sobre la investigaciéon
de los principios en la ética es semejante al problema planteado por
Platén también acerca de los principios, es decir, a la cuestién de si se
debe partir de los principios o ir hacia ellos, tal como en una carrera
podria preguntarse si debe correrse de los jueces a la meta o en sentido
inverso.

En la segunda parte del texto, Aristteles propone una respuesta a la
disyuntiva sobre el tipo de razonamiento que debe utilizarse en la bus-
queda de los principios éticos, basdndose en la forma de conocer propia
del hombre. Aristételes responde que es preciso comenzar a partir de
las cosas que nos son mas conocidas, pues “lo que es mds conocido”
se dice en dos sentidos: lo méas conocido para nosotros y lo mas co-
nocido sin mds o por naturaleza; pero es preciso comenzar por lo que
es mas conocido para nosotros.?® Si el argumento deductivo es el que
parte de los universales para luego obtener una conclusion, y si, por el
contrario, el argumento inductivo es aquel que, partiendo de las cosas
particulares, se dirige hacia los universales,?’ y si para nosotros lo mds
evidente es lo mds cercano a la sensacién y a lo particular, entonces el
razonamiento por el cual debemos optar para el conocimiento de los
principios éticos es el inductivo.?® Es preciso comenzar a partir de lo
mads conocido para nosotros (el conocimiento de los particulares) y di-
rigirnos hacia lo més universal que son los principios (el conocimiento
amhée). Cabe seflalar que, en esta segunda parte del texto, Aristdteles
parece referirse a dos tipos de principios: 1) “las cosas conocidas para
ddrodetdy Enl O mépac 1) AVATUAWY. dEXTEOV UEV Yap Ao TGV Yvwpeiuwy, tadta
0& SLTTAC T& YEV yop NIV T& 8 amAddec. lowe obuv MUV YE GexTéov Amo TéV ATV
YVweluwy. 810 et toig Edeoty Ty o xoh@dg TOV Tepl XUAGDY xol dixolmV xol GAwE TV
TOMTIXODV IXOVGOUEVOY IXOVGS. Sey T Yoe TO OTL, xol €l To0TO Palvolto dEXoLVTWS,
oUdEV mpocderfoet o0 BLoTL-O 8¢ Towoltog Exel T AdBol av dpydc padiwe.

% Cfr. Apo. 71a5-9.

% Cfr. Ph. Al 184a16-21; APo. Al 71b33-72a6; de An. B2 413al11-13; Metaph.
1029b3-12.

%7 Cfr. APo. A1 71a5-9.

2 Cfr. Gauthier-Jolif 1959, p. 19.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 8



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 39

nosotros” son principios como “puntos de partida” de la investigacion
(el conocimiento de los particulares), y 2) “las cosas conocidas sin mds”
son los principios en estricto sentido, pues son el fin de toda investi-
gacioén, es decir, los principios universales, entre los cuales estan las
definiciones, que enuncian la esencia o naturaleza de las cosas.?

En la tercera parte del texto, después de establecer que la induccién
es el método de investigacion o de conocimiento de los principios éti-
cos, Aristdteles parece hacer una digresién respecto a la importancia de
la buena educacion, es decir, de la correcta habituacion para el conoci-
miento de los principios éticos. Esta dltima parte puede dividirse en las
tres tesis siguientes:

a) Es preciso que el que va a oir asuntos de politica esté bien dirigido
en sus hébitos.

b) El principio es el 6tu (el que) y, si éste parece suficiente, para nada
hara falta el 861 (el porqué ).

¢) El hombre que estd bien dirigido en sus habitos tiene esos principios
o los podria adquirir facilmente.

Pienso que lo que parece ser una digresién o consecuencia de la argu-
mentacion de Aristételes en realidad complementa significativamente
la explicacion de cémo funciona el método inductivo en el descubri-
miento de los principios. El indicio de la relacion directa con la argu-
mentacién anterior radica en la particula causal “616” con la cual inicia
esta tercera parte del texto. Aristoteles quiere decir que, dado que es
preciso comenzar inductivamente a partir de lo particular, es necesario
que quien sea oyente de los asuntos politicos se encuentre bien habi-
tuado.

En la tesis a) Aristoteles enuncia la importancia de la buena habitua-
cién o educacion para el oyente de los asuntos éticos, pero la tesis c) es
una tesis mas general e indica la razén de la importancia de la buena
habituacién, porque todo hombre bien habituado o “ya tiene los prin-
cipios” o “le sera mas facil adquirirlos”. Es preciso sefialar que en esta
tesis ¢) Aristoteles no sélo se refiere a la correcta habituacién del oyen-
te, sino que se refiere principalmente a la correcta habituacion del que
examina, debido al cardcter metodoldgico del pasaje. Sélo el bien ha-
bituado podria ser un buen investigador o un buen descubridor de los
principios porque ya tiene los principios o le serd mds facil adquirir-
los. Sobre este punto, pienso que Aristételes quiere enfatizar algo muy

2 Cfr. Apo. 92a 34-35.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 9



40 ELIZABETH MARES MANRIQUE

parecido a la distinciéon entre oyentes que juzgan en cada materia y
que aparece al inicio del De partibus animalium, en donde distingue
entre dos tipos de habilidades en toda investigacion y en toda especu-
lacién: 1) la de poseer el conocimiento de una cosa y 2) una “cierta
educacién”.®® Como en cualquier otra investigacién, en la investigacién
ético-politica se requieren ciertos conocimientos previos, pero también
se necesita la adquisiciéon de buenos hébitos, es decir, un entrenamiento
adecuado que permita al sujeto estar bien dispuesto para dicha investi-
gacién. En la ética, la tesis ¢) ofrece la razén de por qué es importante
la buena habituacién o educacién para desenvolverse en la propia area
de investigacién: el oyente ya posee de algin modo los principios de
dicha area, por lo cual juzgarad correctamente sobre la materia de la
que se habla.?!

La buena habituacién esta relacionada con la posesién de lo que pa-
recen ser dos tipos de principios éticos (el que y el porqué ), seguin su-
giere la tesis b): “el principio es el 61t (el que) y, si éste parece suficiente,
para nada hara falta el 516t (el porqué )”. Si es preciso comenzar de las
cosas mas conocidas para nosotros (particulares) a las cosas conocidas
sin mds (amAdéc), entonces el que esta bien educado parece encontrarse
en dos situaciones posibles: 1) o bien ya tiene los principios y habra
llegado a lo que es mds conocido amiée o 2) tiene los principios sélo
habitualmente, y podrd aspirar a tener el conocimiento arnhé¢ de dichos
principios. Ciertamente, lo que parece exigir la correcta interpretacion
de la tercera parte del texto no es solamente esclarecer cémo o de qué
manera el bien educado tiene los principios, sino también saber cuél es
su relevancia en la explicacién del conocimiento de los principios éticos.
La solucién al problema de como el bien educado tiene los principios
parece estar directamente emparentada con la solucién al problema
de céomo funciona la induccién en la investigacion de los principios.

%0 Cfr. PA 639a1-12.

31 Segtin el comentario de Balme, Aristételes distingue tres tipos de personas: el
especialista, el oyente bien educado en todo tema y el oyente educado en un solo
tema. La educacién correcta consiste en el conocimiento de los principios de una o
varias areas del conocimiento, a diferencia del especialista que tiene el conocimien-
to de los hechos. Cfr. Balme 1992, p. 70. Sin embargo, a diferencia de otras areas
del saber, en el contexto ético-politico estos sefialamientos sobre el buen oyente
tienen repercusiones importantes; por ejemplo, uno puede preguntarse acerca del
publico al cual Aristdteles dirige el presente tratado pues, al parecer, se dirige sélo a
personas bien educadas. Natali dice que ha habido varias respuestas a este respec-
to; se ha comentado que esta dirigido a futuros legisladores y politicos (Burnet y
Bodeiis), otros dicen que a los ciudadanos, hombres adultos y atenienses (Stewart
y Gauthier), y otros piensan que a la nobleza ateniense. Cfr. Natali 2007, p. 369.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 10



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 41

Recordemos que, ante la disyuntiva entre la deduccién y la induccién,
Aristételes optd por la induccion debido a que es preciso comenzar a
partir de las cosas mas conocidas para nosotros. Pienso que la clave
para interpretar el texto de EN A4 radica, justamente, en como enten-
damos la tesis b).32

La tesis b) puede tener dos lecturas. En la primera, la induccién de
los principios éticos se lleva a cabo partiendo del que hacia el porqué v,
en la segunda, la induccidn se realiza a partir de los datos particulares
hacia el que y el porqué. En ambas lecturas, esta claro que Aristételes
piensa que, de cara a los objetivos précticos del conocimiento ético,
bastard tener el que, ya que es el conocimiento suficiente para llevar a
cabo las buenas acciones.?? La diferencia sustancial entre ambas opcio-
nes radica en que la primera considera el que como punto de partida de
la investigacion; en cambio, la segunda opcién considera a éste como
punto de llegada. De lo que no cabe duda es de que el que se considera
un principio prdctico, pues es suficiente en relaciéon con la accion; sin
embargo, aun cabria duda de si éste implica o no universalidad, o en
qué medida la implicaria, es decir, si el que es el producto de una in-
duccién o es el punto de partida hacia el porqué.>* En cambio, el porqué
es un principio que indica la causa y que parece ser prescindible para la
accion, aunque no por ello queda descartado en la investigacién ética.
Como veremos, pienso que la mejor manera de leer la tesis b) es con-
siderar que la induccién se produce en el paso del que al porqué. Para
explicar de qué manera la induccién surge en la relacion entre el que
y el porqué, serd preciso remitirnos a los Analiticos posteriores B19 y a
Metafisica A2, textos en los que Aristételes explica como se origina el
conocimiento de los principios.

4. La induccién como el paso del que al porqué

Hay dos temas principales que Aristételes busca esclarecer en Analiti-
cos posteriores B19; uno es acerca del conocimiento de los principios

32 Cfr. EN 1098a20-1098b3.

# Cfr. las notas 40 y 56.

34 Irwin piensa que, con el que, Aristételes se refiere a las “creencias aceptadas”
que cada individuo tiene (las cuales pueden no ser verdaderas), y que son aquéllas
a partir de las cuales comienza la btisqueda ética, cuyo fin es la justificaciéon de
estas creencias, es decir, la bisqueda del porqué seria lo mas evidente sin mds. Cfr.
Irwin 1999, p. 176. La lectura de Irwin se inserta ya en un contexto dialéctico; la
busqueda de los principios parte de opiniones y no de la sensibilidad. Cfr. Irwin
1981.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 11



42 ELIZABETH MARES MANRIQUE

y el otro acerca de la generacion del hébito (€€ic) propio de esos mis-
mos principios. La explicacion de cdmo se origina el conocimiento de
los principios aparece junto con el problema de la generacién de su
hébito correspondiente. Para Aristételes, el habito de los principios no
es innato, sino que se genera a partir de la percepcién sensible y, para
explicar como se genera, necesita primero explicar el proceso de cono-
cimiento de los principios. Aristételes parece dilucidar la forma psico-
légica en que se originan los principios a partir de la percepcion, y no
especificamente de la forma cientifico-sistematica de establecerlos:

Al darse una sensacion, en algunos de los animales se genera una perma-
nencia de lo sentido, y en otros no se genera. Ahora bien, en los que no
se genera (dicha permanencia), en ellos no hay aprehensiéon mas alld del
simple sentir: no hay aprehensién o bien en lo absoluto, o bien acerca de
las cosas de las que no se genera la permanencia; y en aquellos que han
sentido, es posible incluso tener la [permanencia] en el alma. Al darse
muchas veces tales cosas, se da ya una diferencia, de manera que, para
algunos animales se genera un Aéyoc a partir de la permanencia de tales
[sensaciones], y para otros no. Ahora bien, a partir de la sensacion se ge-
nera un recuerdo, como decimos, y del recuerdo que se da muchas veces
de lo mismo, se genera una experiencia; en efecto, muchos recuerdos, en
cuanto al nimero, son una experiencia. De la experiencia, o de todo uni-
versal establecido en el alma (del uno en relacién a lo mucho, uno que
esta en todos aquéllos como algo idéntico) surge el principio de la técnica
y de la ciencia: de la técnica, si es acerca de la generacion, y de la ciencia,
si es acerca de lo que es.®®

En este texto se ofrece una explicacién progresiva del conocimiento que
parte de la percepcion sensible, es decir, de lo individual, hasta llegar
a lo mas universal, que son los principios. La explicaciéon también es
dicotémica, pues se descarta paulatinamente la posibilidad de conoci-
miento universal en los seres que tienen sensibilidad pero carecen de
racionalidad. De todos los animales, es decir, de todos los seres que

% APo. B19 99b36-100a9: évolone & oic¥foewe tolc utv téHv Lowy eyyiveto
povn ol aloVfuatoc, tolc & 0odx Eyyivetal. doolc Yev obv un éyyivetar, 1 OAWS 1)
nepl & un Eyylvetan, odx EoTl ToUTOE YV&OLE EEw ToD aloddvesdar- €v olg & Eveotiv
aioVavopévole Exew €t év Tf] Yuyfi. TOAGOY 8¢ ToloVTWY YIVOUEVKVY TidT Blapopd
e yivetan, Gote tolc Yev yiveolaw Aoyov éx tiic Tdv TooUTwyY Wovic, toic d¢
uh. "Ex pev obv aicVfioewe yivetar uviun, Homep AEYOUEY, Ex O UvAUNG TOANAXLS
700 avtol ywouévne éumeiplor ol yoe molhal puvipon 6 Spudud eumeiplo pio Eotiv.
ex & éumelplac 1) €x navtog Apeufoovtoc to0 xaddhou v Tf] Yuyfi, To0 Evog mopd
T& TOMAG, © &v &v Gracty Ev EVij exelvolc TO alTd, TEYVNG Ay xol ETLOTAUNG, €AV
uev mepl Yéveoty, téyvng, Eav O¢ mepl TO v, EmOTAUNG.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 12



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 43

tienen sensacion, en unos se genera una permanencia (uovr) y en otros
no; es decir, para unos se dan los recuerdos y para los otros no, sino que
sélo existe la sensibilidad. Después, en algunos seres vivos la multipli-
cidad de recuerdos sobre una misma cosa origina una experiencia,3®
la cual parece una especie de “primer universal” por ser una sola cosa
en relacién con muchos recuerdos. Posteriormente, y en algunos seres
vivos, es decir, en los seres humanos, a partir de la experiencia se ori-
gina un principio que, seguin Aristételes, puede pertenecer al ambito
de la técnica, si se relaciona con “la generacién” de las cosas, o bien
al ambito de la ciencia, si se relaciona con “el ser” de las cosas. A esta
bifurcacion de principios podriamos afiadir hipotéticamente un tercer
tipo: los principios practicos, los cuales estdn relacionados con el &mbi-
to de la accién.

La generacion del conocimiento de los principios a partir de la ex-
periencia es un asunto que, al parecer, estd un poco mas desarrollado
en el libro primero de la Metafisica. En el capitulo primero se expli-
ca un proceso de conocimiento similar al de APo. B19, a partir de la
sensibilidad; después, la mayor parte del capitulo se dedica a sefialar
las diferencias entre la experiencia y el arte, asi como las ventajas y
desventajas entre ellas de cara a la accién. Entre estos dos temas hay
un parrafo sobre la generacion del arte a partir de la experiencia, lo
cual aclara la generacion de los principios:

El arte se genera cuando, a partir de muchas nociones de la experiencia, se
genera un juicio universal acerca de cosas semejantes. En efecto, tener el
juicio de que a Calias, sufriendo tal enfermedad, le hizo bien tal medicina,
y también a Sdcrates, y asi a muchos uno por uno, es propio de la experien-
cia; pero [tener el juicio de] que a todos los individuos de tal constitucion,
determinados segiin una clase, estando enfermos de tal enfermedad, les
hizo bien tal medicina (por ejemplo, a los flematicos o a los biliosos o a los
que tienen fiebre), es propio del arte.?”

El sujeto racional, en un estado de experiencia, hace juicios particulares
o individuales (UnéAndic); por ejemplo, “el agua con miel fue benéfica

% Cfr. Metaph. A2 980b29-981al.

%7 Metaph. A2 981a5-12: ylyveta 8¢ téyvn Stav éx moA&v Tfic éuneiploc
gévvonudtey plo xaddhou yévntow mepl @V ouolwv LToAndc. TO eV Ydp Exewv
ooy 6t Kadhlar xduvovtt tmvdl ty véoov Todl cuvAveyxe xal LwxedTel xol
o)’ Exactov 0UTe ToANOIG, Eunelplog EoTiv- TO & 6Tl TéoL Tolg Tololode xat €ldog
gv dpoptoieiol, xduvouot TVl TV VOGOV, GUVAVEYXEY, OlOV TOIC QPAEYUATMOIESLY

By By

1} XOAOdESL 1] TupéTTouct xalow, TEYVNC.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 13



44 ELIZABETH MARES MANRIQUE

para Calias cuando tenia fiebre”, el cual puede aplicarse al caso de S6-
crates y otros casos individuales. En cambio, en el arte, el sujeto posee
juicios universales (xodérou OnoANnLc), los cuales se generaron a partir
de los juicios de la experiencia. Los juicios universales se distinguen de
los individuales, segtn el ejemplo médico, en que no consideran indi-
viduos, sino “especies” o “clases” de individuos. El médico, poseedor
de la medicina, sabe que el agua con miel cura la fiebre a los “flema-
ticos”. Este mismo nivel de universalidad se daria también en el caso
de los principios practicos por analogia con el arte (t€yvn), los cuales
se expresarian también en juicios universales como “mantenerse en el
puesto durante la batalla es algo valiente”®® o “enfrentar a los enemigos
es algo valiente”.

Hay que destacar que los juicios particulares parecen suficientes para
la practica; por eso Aristételes dice que “el que tiene experiencia es mas
eficaz de cara a la accién, que quien sélo tiene el universal”.?° Basta
entonces tener el juicio particular de que “el agua con miel le hizo bien
a Socrates cuando tuvo fiebre” para prescribirle de nuevo el mismo
remedio para curarlo.

Méds adelante, Aristoteles expresa en otros términos la diferencia en-
tre el saber de la experiencia y el del arte:

En efecto, por un lado, los expertos saben el 4. (el que), y no saben el 16t
(el porqué ). Y, por otro lado, los otros [los que tienen el arte] conocen el
86t (el porqué ), es decir, la causa.*

El que (6t1) consiste en los juicios de experiencia que son particulares.
Cada uno de ellos expresa una experiencia como “el agua con miel fue
benéfica a Sécrates cuando tuvo fiebre”, o bien “la carne de ave fue
saludable y de facil digestién” o “haber ingerido tal cantidad de alcohol
fue lo conveniente para mi” o “haber afrontado a tales personas fue algo
valiente”. Aristételes piensa que el que es suficiente para la accion; en
cambio, el porqué es propio del arte y expresa la causa: por ejemplo, la
causa de que el agua con miel haya sido benéfica para Socrates radica
en el temperamento flematico de Sécrates, ya que a los flematicos les
beneficia el agua con miel cuando tienen fiebre. En este ejemplo, la
causa que expresa el porqué radica en la universalizacion de los juicios

8 Cfr. EN 1116b18-22.

3 Cfr. EN Z7 1141b16-22 y Metaph. Al 981a12-17.

0 Cfr. Metaph. A1 981a28-30: oi usv ydp #uneipol to &1L pv loaot, détt & odx
{oaotyv-ol 8¢ 0 dLoTL ol Thy aitioy yvwpeilouoty.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 14



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 45

particulares conforme a los criterios sefialados por Aristoteles, es decir,
considerando a los individuos de una cierta constitucion o cierta clase.
La carne de ave que fue benéfica en un caso puede generalizarse a
“las carnes de ave de una cierta clase son saludables”, o bien, a “todas
las carnes de ave son saludables”, o incluso, usando el mismo ejemplo
de Aristételes, uno puede llegar a una generalizacién o universalizacién
mas amplia como: “todas las carnes ligeras son saludables y de facil
digestién”,*! la cual es un principio préctico de la medicina, y en la
que la fuerza del enunciado que indica el porqué esta contenida en la
universalizacién de la clase; es decir, la causa de que una carne sea
saludable y de facil digestién radica en su ligereza.

Para Aristételes, el porqué, al menos en este contexto, es una univer-
salizacion prdctica, un principio prdctico universal extraido de los datos
de la experiencia que son juicios particulares o principios prdcticos par-
ticulares: el porqué es asi el producto de una universalizacién o induc-
cién de un cardcter estrictamente intelectual, es decir, una operacién
sofisticada que sdlo realiza el artesano experto o el cientifico.

Con base en estos sefialamientos de APo. B19 y Metaph. A2, pienso
que el texto de EN A4 se comprende mejor: la distincidn entre el que y el
porqué se relaciona con el paso inductivo de los principios particulares
a los universales; la induccién se da en el paso del que al porqué. Uno
es particular y el otro universal; el primero es punto de partida y el
segundo punto de llegada de la induccién y, por lo tanto, principio
en un sentido mds estricto.*?> As{ pues, parece que sélo por analogia
podriamos decir que el que es producto de una induccidn, porque es el
resultado de una multiplicidad de recuerdos que conforman una tnica

L Cfr. EN Z7 1141b16-21.

42 Jessica Moss recurre también a esta explicacién de la captacién de universales
en el arte de Metafisica A2 para esclarecer como se obtiene la creencia sobre el
fin, sélo que con las siguientes diferencias: a) a esta generalizacién la considera
producto de una conceptualizacién y no de la induccidn, la cual no altera el con-
tenido del fin obtenido por la habituacién, b) el producto de esta universalizacién
o conceptualizacién no es un primer principio (como en el dmbito tedrico), y no
ensefla nada nuevo sobre la accién, por lo que minimiza su importancia en relacién
con la captacion del fin; aunque reconoce que es indispensable para la deliberacion.
Cfr. Moss 2011, pp. 256-257. Desde mi punto de vista, Moss minimiza demasiado
la labor del intelecto en el ambito practico, ya que el fin pensado por el intelecto
es necesario para la deliberacién y la virtud plena; ademds, aunque conocer el
universal no tuviera grandes repercusiones en el actuar individual, si es relevante
para la teoria ética y la politica, la cual se encarga de ver por las leyes y de regir
la polis. La politica requiere un conocimiento de los universales en mayor medida
para extender su ambito de accién a mas casos. Cfr. EN 1180b13-23.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 15



46 ELIZABETH MARES MANRIQUE

experiencia particular resultado de la habituacién, pero este proceso
no es la induccién cognitivo-intelectual. La induccién en sentido propio
o intelectual se da entonces en el paso del que al porqué, es decir,
cuando se da el paso de un juicio (UnoAnic) particular a un juicio de
caracter universal (xardéiou fmé)\nq)tq).“?’ Asi, por ejemplo, “resistir en
el puesto durante la batalla es algo valiente” o “no abandonar el propio
escudo en la batalla es algo valiente” son algunos principios practicos
que son universales debido a que son generalizaciones extraidos de la
experiencia de casos individuales.*

Por otra parte, el bien educado al que se referia Aristételes en el texto
de EN A4 ya posee el que. Por poseer los juicios particulares producto de
la experiencia o habituacidn, el bien educado, ya sea el que examina o
el discipulo que escucha las lecciones de ética, estard mas familiarizado
con los principios éticos y mds cerca de las cosas mds cognoscibles aniéc
(el porqué ), de modo que le sera mas facil adquirirlas, es decir, al tener
el que, le serd mas fAcil llegar al porqué.*®

5. La induccién en la captacion del fin como principio de la accién

Como principio prdctico universal, el porqué es el conocimiento del pru-
dente, esto es, el fin como premisa mayor del silogismo en el ambito
practico que se obtiene a partir de las experiencias particulares. Esto

43 En cambio, para Bronstein el que es el producto de la induccién y es el universal
a partir del cual se busca el porqué con ayuda de otra metodologia. Cfr. Bronstein
2012. Esta vision me parece muy atractiva. Sin embargo, creo que es dificil de
sostener si consideramos la afirmacién ya citada de Metaph. 981a28-30; el que, si
fuera universal, no lo podrian tener los expertos, que sélo conocen los particulares;
el que debe ser un principio prdctico particular.

4 Aristételes habla incluso en EN III, 8 de una “experiencia” de los soldados
seglin la cual saben identificar y distinguir casos de valentia o cobardia. Cfr. EN
1116b3-19. Desde mi punto de vista, Aristételes no parece buscar una especie
de codificacion o formulacidon “estricta” de estos principios; sin embargo, no deja
de considerar generalizaciones que pueden funcionar como principios de accién
obtenidos de la experiencia particular.

4 Para explicar el paso de la mera habituacién o accién habitual a la prudencia
o0 accién racional, T. Angier piensa que es preciso explicar el paso del que al porqué
(va que, desde su punto de vista, Aristételes no responde a este punto ni en la
Etica ni en la Metafisica). Asi, propone acudir a la distincién hecha en APo. Bl
entre el que y el porqué : definir algo es ofrecer la explicacion de por qué existe
algo (el que). Cfr. Angier 2010, pp. 118-120. A diferencia de Angier, pienso que
Aristételes si da la respuesta en la EN, especialmente en este pasaje de EN A4 a
través de la induccion, proceso que se esclarece en Metafisica A1 como sostiene
también Bronstein, aunque en un contexto no ético.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 16



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 47

parece sugerirse en el tercer texto de la Etica nicomdquea en el que la
induccion aparece como el método a partir del cual se obtienen los prin-
cipios éticos. En EN Z11, después de que Aristdteles se refiere a otros
hébitos (£Zeic) que, ademas de la prudencia, también tienen que ver
con los particulares en el &mbito practico (como la yvéun y la clveoic),
habla sobre el notis como un habito que también estd relacionado con
los particulares:

El intelecto (voUc) es propio de los extremos en ambas partes; en efec-
to, el intelecto —y no el razonamiento— es propio de los primeros y de
los ultimos términos (8pwv), y éste, por una parte, es propio en las demos-
traciones de los términos primeros e inmdviles, y, por la otra, en las cosas
précticas, es propio de lo ultimo y de lo que puede ser de otra manera
(evdeyopévou) y de la otra premisa; estas cosas son los principios del fin
(ob &vexa). Los universales, pues, se dan a partir de los particulares.*®

Aristételes habla aqui de la doble funcién del intelecto (voic), la cual
se lleva a cabo en las dos areas del conocimiento, tanto la tedrica como
la préctica. Dicha funcién consiste en la captacién de las cosas tltimas
que lo son en dos sentidos: por un lado, el intelecto capta los térmi-
nos primeros o principios, los cuales son “algo dltimo” porque son me-
nos evidentes y, para llegar a ellos, es preciso comenzar a partir de los
datos particulares hasta llegar a los principios universales y, por el otro
lado, el intelecto capta los particulares que también son “algo ultimo”
porque constituyen el dato particular al cual se aplica el principio. En el
ambito tedrico, el intelecto capta los principios de las demostraciones y,
en el ambito practico, el intelecto (volc) capta tanto la premisa tltima
del silogismo préactico, es decir, la premisa menor o premisa particular,
y también capta el fin o premisa mayor, a la cual se llega gracias a un
proceso inductivo de los datos particulares al universal o principio.

En este texto, Aristételes habla no sélo sobre los principios teéricos
o de la demostracion cientifica, sino también sobre los principios de la
acciéon que son los fines hacia los cuales se dirige el agente moral en
cuanto hombre prudente, es decir, tal parece que, para el prudente no
solo bastaria tener el que, sino también el porqué, es decir, la universa-
lizacién de los juicios particulares que funcionan como premisa mayor

4 EN 711 1143a35-b5: xal 6 volc tékv éoydtwv & dupoTEpo ol Yo TGV
TEWTWY Spwv xal TV Eoydtwy volc €oTl xol 00 AéYog, xal O UEV XaTd ToC dmo-
Oelelc @V dvATwY Spwv xal TE®TwY, 6 8 &v Tolc mpoxTixaic Tol Eoydtou xol
evdeyopévou xal Thg Etépag Tpotdoewe: dpyol Ydp tol ol Evexo alton- €x Tév xord’
Exaoto Yo t& xaddhou-

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 17



48 ELIZABETH MARES MANRIQUE

necesaria para la realizacién de la accién.*” En efecto, la induccién que
lleva a cabo el intelecto (voUc) sirve para la adquisicién de los principios
prdcticos universales a partir de los principios prdcticos particulares. Am-
bos son ttiles para el agente moral, pero la diferencia entre ellos esta
en que los universales son necesarios para la virtud completa y suprema
(evploe &pe‘tf])% y los particulares sélo para la buena habituacién.* El
papel de la induccidn es el de ser un método racional de generalizacién
que realiza el agente moral en la medida en que posee la virtud de la
prudencia y es capaz de concebir principios practicos universales y no
solo datos de la experiencia.

6. La induccién como método previo en la busqueda de las definiciones
éticas

Como mencioné anteriormente, uno de los propdsitos de Analiticos pos-
teriores B19 es explicar el proceso por medio del cual se origina o se
produce el conocimiento de los principios de las ciencias. Por estos
principios Aristételes entiende, en primera instancia, las definiciones.
El texto de la Metafisica sirve de apoyo para entender los principios
como premisas de la demostracién,®® ya sea como definiciones, como
axiomas, tesis, 0 como proposiciones que expresen atributos de las co-
sas.

Los principios prdcticos universales, como “el agua con miel cura la
fiebre de los flematicos” o “las carnes ligeras son saludables y de facil
digestion”, parecen expresar atributos xa)” aUtd o atributos esenciales,
como “ser saludable” y “de fécil digestién” para las carnes ligeras; sin

47 Este texto ha sido muy comentado y utilizado por lo general para defender la
presencia de la induccién en la ética; por ejemplo, Sorabji opina que este pasaje es
la principal explicacion de Aristdteles acerca de la inducciéon moral. Cfr. Sorabji
1973-1974, pp. 124-129. Al comentar este mismo pasaje, Reeve piensa que el
voic desempefia el mismo papel en la ética y en la ciencia, es decir, capta los
universales, pero la diferencia mds significativa esta en el proceso mediante el cual
se adquieren los primeros principios en ambas dreas: en la ciencia se adquieren
por induccién y en la ética por habituacion, la cual implica no sélo la opiniéon
correcta, sino también el deseo correcto. Cfr. Reeve 1996, pp. 81-82. Pienso que
la apreciacién de Reeve es correcta; sin embargo, pienso que se equivoca al pensar
que Aristoteles no considerd la induccién un proceso intelectual que también es
posible apreciar en la ética con independencia de la habituacion, aunque de algin
modo esté condicionada por ella.

8 Cfr. EN 713 1144b-16.

47 Sobre las distintas etapas de la formacién del caracter, cfr. Lawrence 2011.

S0 Cfr. APo. A23, 25, 32, 33.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 18



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 49

embargo, estos principios practicos son distintos de las definiciones. La
definicién es el enunciado de la esencia de las cosas®! y, por lo tanto,
expresa el porqué de una manera mds completa.>? En el ejemplo mé-
dico del agua con miel, la explicacién del porqué parece incompleta,
pues no basta con saber que tal remedio es funcional para cierto tipo
de individuos como los flematicos, sino que se esperaria obtener, como
bien sefiala Bronstein, la definicién de “flematico”,> de tal forma que
también podamos iniciar la bisqueda de la definicién de “fiebre”, “en-
fermedad” o “carne ligera”. El porqué en la ética, como en las artes,
implicaria tanto el conocimiento de los principios prdcticos universales
como de las definiciones;>* por ejemplo, ademds de tener el principio
practico de “resistir en el puesto durante la batalla es algo valiente”, se
tendria que buscar la definicidon de valentia, por ejemplo, decir que “la
valentia es el término medio en relacién con las cosas temibles”.>> Am-
bos conocimientos constituirian el conocimiento amAéic al cual aspira el
que investiga los asuntos humanos o ético-politicos, ya que uno de los
objetivos de la ciencia ético-politica, como toda ciencia en el sistema
aristotélico, es la busqueda de definiciones, las cuales son el producto
de la razén tedrica que piensa los fendmenos éticos.>®

L Cfr. Metaph. Z5 1031a11-14.

2 Saber el qué es o la definicién de algo es lo mismo que saber el porqué. Cfr.
APo. B2 90a31-32.

%3 Cfr. Bronstein 2012, pp. 46-47.

54El tema de las definiciones éticas, su relevancia, asf como su funcién practica
son un tema muy amplio que excede los propdsitos de este trabajo. Por lo pronto,
me concreto a indicar su presencia en la ética aristotélica.

5 El nivel de practicidad de los principio practicos obtenidos por induccién es
mayor que el de las definiciones: basta con saber que “tomar dos copas de vino
fue lo moderado y conveniente para mi” para mantener el autocontrol; en cambio,
decir que “la moderacion es el término medio en relacion con los placeres corpora-
les” (que es mas semejante a una definiciéon de la moderacién), puede no ser util
para quien carece de juicios particulares que expresen situaciones ejemplares de
moderacién. Los principios prdcticos universales los posee tanto el prudente como
el filésofo moral; el que estd habituado sélo posee los principios particulares. La
inducciéon cumple dos tareas: 1) lograr el principio universal del prudente y 2) ser
el punto de partida de la investigacion de las definiciones éticas que formula el
filésofo moral o eticista.

6 En diversas partes de su obra, Aristételes se refiere a las “ciencias practicas”
(¢fr. Metaph. E1 1025b22-24, K7 1064a10-19), y también utiliza la expresién
“filosoffa acerca de las cosas humanas”, c¢fr. EN K9 1181al5. Como bien sefiala
Anagnostopoulos, Aristoteles, en algunos pasajes metodoldgicos en los que habla
de la finalidad de los tratados éticos (cfr. EN B2 1103b26-30, EN K9 1179a33-
1179b4), busca subrayar que el fin de la ética trasciende el conocimiento, pero no

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 19



50 ELIZABETH MARES MANRIQUE

Las definiciones, en cuanto principios cientificos, ya sean del am-
bito tedrico, practico o productivo, se refieren al nivel especializado
de conocimiento; con ellas se comprende el mundo, es decir, son de
caracter tedrico, en oposicién a un conocimiento de tipo experiencial.
La prioridad de Analiticos posteriores B19 no esta en proponer la for-
ma metodoldgica en que se establecen los principios y, entre ellos, las
definiciones, y tampoco distingue la forma en que se establecen los
principios en cada drea del conocimiento; Aristdteles parece dejar esta
tarea a cada una de las ciencias. Coincido con D. Bronstein en que
los métodos de establecimiento de las definiciones cientificas no se en-
cuentran en APo. B19, sino en otros lugares, como en el procedimiento
descrito en APo. B13, en donde Aristoteles menciona el método de di-
visién.®” Bajo esta perspectiva, pienso que, como fruto de la induccién,
podemos tener principios prdcticos universales como “escuchar los con-
sejos de los mayores es algo prudente”, “enfrentar a los enemigos es
algo valiente”, o bien “enojarse cuando uno es ofendido es algo mag-
nanimo” y, a partir de ellos, es posible iniciar la bisqueda de las defini-
ciones de conceptos como prudencia, valentia, magnanimidad, etc., en
lo que intervendrian también otros métodos, como el dialéctico.>®

7 . Conclusiones

La funcién de la induccién, en cuanto método de descubrimiento de
los principios en la ética aristotélica, tiene sus alcances y sus limites.
En la ética, como en las artes, la induccién permite obtener principios
prdcticos universales, los cuales son un tipo de porqué, segtin lo pudimos
constatar a partir de EN A4 1095a30-1095b8, con ayuda de Analiticos

niega que el fin propio de la ética sea de caracter cognitivo; igualmente, cuando
Aristételes dice que el fin de la ética o la politica es “practico”, él ya supone que la
politica es un estudio o una investigacién, a la cual se refiere con términos como
pédodoc (investigacién), emotiur (ciencia), mpoyuoteia (investigacion o estudio).
Cfr. Anagnostopoulos 1994, p. 74.

7 Seglin Bronstein el propésito de B19 no consiste en tratar de qué manera se
obtienen los principios, sino de sefialar el origen de dicho conocimiento, es decir,
la percepcion. Cfr. Bronstein 2012.

58 En APo. B13, cuando Aristételes describe la divisién como método de forma-
cién de las definiciones, utiliza el ejemplo ético de la magnanimidad: habla de
generalizaciones que abarquen los casos de magnanimidad, como “no soportar ser
ofendidos” que es algo comtn en los casos concretos de Alcibfades, Aquiles y Ayax;
y si, ademas, se tiene el caso de Lisandro y Sdcrates, y en ellos lo comtn es algo
distinto, entonces habra dos especies de magnanimidad. Las definiciones parecen
buscarse a partir de este tipo de generalizaciones.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 20



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 51

posteriores B 19 y Metafisica Al. La induccién ayuda ademds a escla-
recer el paso de la habituacién a la prudencia (ppdvnoic), ya que la
primera implica sélo principios prdcticos particulares (el que), mientras
que la segunda implica principios prdcticos universales (el porqué ). Sin
embargo, la sola induccion no basta en la bisqueda y descubrimiento
de las definiciones éticas, las cuales son el tipo de porqué y los princi-
pios buscados en la ciencia ética en sentido estricto. A pesar de esto, el
conocimiento universal que nos proporciona la induccién es el primer
paso en la formacién de dichas definiciones. El valor cientifico de la
induccion radica en que ella comienza a partir del conocimiento par-
ticular y, por lo tanto, sus contenidos estan basados en la experiencia
sensible. La induccién resulta ser la base de una ciencia ética y de un
realismo ético debido a que las universalizaciones obtenidas a partir
de ella provienen de datos de experiencia que son constitutivos de la
realidad ética.*

BIBLIOGRAFIA
Bibliografia primaria:

Balme, D.M., 1992, Aristotle. De Partibus Animalium I and De Generatione Ani-
malium I (with passages from II. 1-3), trad. y notas de D.M. Balme, Claren-
don Presss, Oxford.

Barnes, J., 1994, Aristotle. Posterior Analytics, Translated with a Commentary,
2a. ed., Clarendon Press, Oxford.

Bywater, 1. (ed.), 1975 (1894), Aristotelis. Ethica Nicomachea, Oxford Univer-
sity Press, Oxford.

Candel, M. (ed.), 2008, Aristételes. Tratados de Logica (érganon), Tomo II: Sobre
la interpretacion, Analiticos Primeros, Analiticos Segundos, trad. e introd. de
M. Candel, Gredos, Madrid.

Irwin, T., 1999, Aristotle. Nicomachean Ethics, 2a. ed., Hackett, Indiandpolis.

Palli Bonet, J. (ed.), 1985, Aristételes. Etica Nicomaquea, trad. de J. Palli Bonet,
Gredos, Madrid.

Ross, WD. (ed.), 1924, Aristotle’s Metaphysics, vols. I y II, Clarendon Press,
Oxford.

Waitz, Th., 1965 (1844), Aristotelis. Organon Graece, Pars Posterior, Analytica
posteriora, Topica, Scientia Verlag Aalen, Leipzig.

Bibliografia secundaria:

*Agradezco los comentarios hechos a este trabajo por parte de Ricardo Salles,
Paloma Herndndez, Eduardo Charpenel y los dictaminadores anénimos de la revista
Didnoia.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 21



52 ELIZABETH MARES MANRIQUE

Anagnostopoulos, G., 1994, Aristotle on the Goals and Exactness of Ethics, Uni-
versity of California Press, Berkeley.

Angier, T., 2010, Techne in Aristotle’s Ethics: Crafting the Moral Life, Continuum,
Londres/Nueva York.

Barnes, J., 2011, “Aristotle and the Methods of Ethics”, en M. Bonelli (ed.),
Method and Metaphysics. Essays in Ancient Philosophy I, Clarendon Press,
Oxford/Nueva York.

Bolton, R., 1991, “Aristotle on the Objectivity of Ethics”, en J.R Anton y A.
Preus (comps.), Essays in Ancient Greek Philosophy IV. Aristotle’s Ethics, State
University of New York Press, Nueva York.

Bronstein, D., 2012, “The Origin and Aim of Posterior Analytics I1.19”, Phrone-
sis, vol. 57, no. 1, pp. 29-62.

Burnyeat, M.E, 1981, “Aristotle on Learning to be Good”, en A. Rorty (comp.),
Essays on Aristotle’s Ethics, University of California Press, Berkeley/Londres.

Charles, D., 1995, “Aristotle and Modern Realism”, en R. Heinaman (comp.),
Aristotle and Moral Realism, Westview Press, Londres.

, 2000, Aristotle on Meaning and Essence, Clarendon Press, Oxford.

Dahl, N.O., 1984, Practical Reason, Aristotle, and Weakness of Will, University
of Minnesota Press, Minneapolis.

Gauthier, R.A. y J.Y. Jolif, 1958-1959, Aristote, L’Ethique a Nicomaque, Publi-
cations Universitaires de Louvain, Editions Béatrice/Nauwelaerts, Paris/Lo-
vaina.

Irwin, T., 1981, “Aristotle’s Methods of Ethics”, en D.J. O’'Meara (comp.), Stu-
dies in Aristotle, Catholic University of America Press, Washington, pp. 193-
223.

Katayama, E.G., 2011, “David Charles and Aristotle’s Master Craftsmen”, An-
cient Philosophy, vol. 31, no. 1, pp. 145-160.

Kraut, R., 1998, “Aristotle on Method and Moral Education”, en J. Gentzler
(comp.), Method in Ancient Philosophy, Oxford University Press, Oxford, pp.
271-290.

Lawrence, G., 2011, “Acquiring Character: Becoming Grown-Up”, en M. Paka-
luk y G. Pearson (eds.), Moral Psychology and Human Action in Aristotle,
Oxford University Press, Oxford, pp. 233-284.

Moss, J., 2011, “‘Virtue Makes the Goal Right’: Virtue and Phronesis in Aris-
totle’s Ethics”, Phronesis, vol. 56, no. 3, pp. 204-261.

, 2012, Aristotle on the Apparent Good. Perception, Phantasia, Thought,
and Desire, Oxford University Press, Oxford.

Natali, C., 2010a, “Posterior Analytics and the Definition of Happiness in NE I”,
Phronesis, vol. 55, no. 4, pp. 304-324.

, 2010b, “Particular Virtues in the Nicomachean Ethics of Aristotle”, en

R.W. Sharples (ed.), Particulars in Greek Philosophy. The Seventh S.V. Keeling

Colloquium in Ancient Philosophy, Leiden/Boston, Brill, pp. 73-96.

, 2007, “Rhetorical and Scientific Aspects of the Nicomachean Ethics”,

Phronesis, vol. 52, pp. 364-381.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 22



LA INDUCCION Y LOS PRINCIPIOS ETICOS EN ARISTOTELES 53

Reeve, C.D.C., 1996, “How Scientific is Aristotle’s Ethics?”, Philosophical In-
quiry, vol. 18, nos. 1-2, pp. 77-87.

——, 1992, Practices of Reason: Aristotle’s Nicomachean Ethics, Clarendon
Press, Oxford.

Salmieri, G., 2009, “Aristotle’s Non-‘Dialectical’ Methodology in the Nicoma-
chean Ethics”, Ancient Philosophy, 29, 311-335.

Sorabji, R., 1973-1974, “Aristotle on the Role of Intellect in Virtue”, Proceedings
of the Aristotelian Society, vol. 74, pp. 107-129.

Taylor, C.C.W., 2008, “Aristotle on the Practical Intellect”, en C.C.W. Taylor,
Pleasure, Mind, and Soul: Selected Essays in Ancient Philosophy, Clarendon
Press, Oxford, pp. 204-222.

Vasiliou, I., 1996, “The Role of Good Upbringing in Aristotle’s Ethics”, Philo-
sophy and Phenomenological Research, vol. 56, no. 4, pp. 771-797.

Zingano, M., 2007, “Aristotle and the Problems of Method in Ethics”, Oxford
Studies in Ancient Philosophy, vol. 32, pp. 297-330.

Recibido el 25 de junio de 2015; aceptado el 24 de agosto de 2015.

Didnoia, vol. LX, no. 75 (noviembre de 2015).

dianoia / 01InduccionEtica / 23



