RESENAS BIBLIOGRAFICAS 189

Giorgio Agamben, Opus Dei. Arqueologia del oficio, trad. Mercedes Ru-
vituso, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2012, 219 pp.

Giorgio Agamben (Roma, 1942) es, sin lugar a dudas, uno de los mds gran-
des filésofos contemporaneos activos. Su larga trayectoria se inicia en los afios
setenta con una serie de publicaciones que se interrogan, desde una clave de
fuerte cufio estético, la problemadtica general del hombre, su lenguaje y su obra
en el horizonte postnietzscheano del nihilismo. El hombre sin contenido (1970),
Estancias: la palabra y el fantasma en la cultura occidental (1977) o El lenguaje
y la muerte (1982) son algunas de las primeras publicaciones del autor en las
cuales ya se hacen manifiestas sus inquietudes tedricas, asi como las herencias
filoséficas de las que es deudor: la filosofia heideggeriana, el pensamiento ben-
jaminiano, las reflexiones nietzscheanas e incluso el psicoanalisis de Freud son
algunas de las presencias que encontramos en sus comienzos y que permanecen
hasta sus publicaciones en curso.

Tras este primer periodo cuyo énfasis radica en los interrogantes que se
atribuyen habitualmente al peculiar cruce entre estética y politica, paulatina-
mente comienza un giro en las investigaciones agambenianas que culmina con
la presentacién de su gran proyecto, y al cual se aboca hasta nuestros dias: la
elucidacion de la relacion entre teologia y politica en Occidente. Asi, mediante
la recuperacion de la matriz filoséfica del jurista alemén Carl Schmitt pero,
sobre todo, en la linea de los ultimos cursos dictados por Michel Foucault en el
College de France, el objetivo filoséfico de Agamben se dirigi6 al desarrollo de
una genealogia histdrico-conceptual del poder politico en Occidente. Toda la
saga Homo Sacer es prueba de esto: Homo Sacer I. El poder soberano y la nuda
vida (1995), Lo que resta de Auschwitz (1998) o Estado de excepcion (2004) son
trabajos notables que destacan en esa linea de investigacion. No obstante, sera
apenas con la aparicion de El reino y la gloria (2008) que comenzard a vislum-
brarse la magnitud real de su gran propdsito tedrico. Alli el filésofo romano
presentara lo que para él constituye la articulacion intima entre la maquina
gubernamental y los dispositivos de la gloria. En sus propias palabras, en El
Reino y la gloria se trataba de trazar “una genealogia teoldgica de la economia
y del gobierno” por medio de un andlisis acerca de cdmo los Padres de la Iglesia
intentaron conciliar en Dios la unidad de la sustancia con la pluralidad de las
personas, lo que dio lugar a la doctrina de la trinidad bajo la forma de una
oikonomia, de una actividad de “administracién” y de “gestién”.

Si se profundiza en esta tltima linea de andlisis se comprende el lugar es-
pecifico que ocupa una de sus tltimas publicaciones: Opus Dei. Arqueologia del
oficio (2012). El mismo texto es consciente de su filiacién, y prueba de ello
es la siguiente afirmacion: “si en El Reino y la gloria habiamos indagado el
misterio littrgico sobre todo en la cara que se dirige a Dios, es decir, su aspecto

! Cfr. Agamben, G., 2008, El reino y la gloria. Una genealogia teoldgica de la
economia y del gobierno. Homo Sacer; II, 2, trad. E Costa, E. Castro y M. Ruvituso,
Adriana Hidalgo, Buenos Aires, pp. 31-66.

Dignoia, vol. LX, no. 74 (mayo de 2015).



190 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

objetivo y glorioso; en este volumen, en cambio, la investigaciéon arqueoldgi-
ca se orienta hacia el aspecto que concierne sobre todo a los sacerdotes, los
sujetos a los que les compete, por decir, el ‘ministerio del misterio’” (p. 7).
En definitiva, de lo que se trata para Agamben en este nuevo volumen de la
todavia inconclusa serie Homo Sacer es de “rescatar el misterio litirgico de la
oscuridad y la vaguedad de la literatura moderna” y ponerlo en primer plano
(p. 8).

Con un breve prefacio y cuatro capitulos (cada uno de los cuales se cierra
con un “Umbral” que lo complementa), el libro, publicado por la editorial ar-
gentina Adriana Hidalgo y traducido por Mercedes Ruvituso, acepta que “el
misterio de la liturgia” se identifica con el “misterio de la efectualidad”. Di-
cha identificacién constituye el punto de partida para rastrear el origen y la
formacién de lo que Agamben denomina el paradigma de la efectualidad, el
cual, segun el autor, modelé la manera en “que la modernidad pensé tanto su
ontologia como su ética, su politica como su economia” (p. 8).

El primer capitulo, “Liturgia y politica”, se propone describir el proceso
por el cual la traduccion y andlisis del concepto “Opus Dei” implica revisitar
el concepto de “liturgia”. Proveniente del griego leitourgia (servicio u obra
publica), esta interpretaciéon de la obra de Dios es relativamente moderna.
Tras exponer su sentido etimolédgico, asi como la que ha sido su larga lista
de traducciones, este primer capitulo se articula mediante la reconstruccién
del proceso por el cual el concepto de “liturgia” se introdujo en el lenguaje y
la préactica eclesidstica hasta nuestros dias. Cabe mencionar que la reflexién
sobre el peculiar rango de la accién sacerdotal, esto es, la liturgia, permite,
seglin Agamben, repensar la naturaleza general de toda accion a partir de la
polaridad sobre la cual ésta descansa (por un lado, las disposiciones a través
de las cuales el agente, en este caso el sacerdote, lleva adelante su accion y, por
otro, los efectos divinos que se derivan de esta realizacién concreta y material
que por su intermedio tuvieron lugar).

El segundo capitulo, “Del misterio al efecto”, es un momento argumental de
muchisima relevancia para el desarrollo de la tesis del libro. En él se presentan
las principales transiciones que han tenido lugar desde una liturgia entendida
como misterio hacia otra versién que la concibe a partir de la idea de efectua-
lidad. Retomando la obra del monje benedictino Odo Casel, Agamben afirma
que la liturgia no es ya el mero cumplimiento de un rito cuyo sentido estuviese
en la fe y en la teologia dogmatica, sino que consiste en “el locus theologicus por
excelencia, sélo a partir del cual la Iglesia puede encontrar su vida y su reali-
dad” (p. 54). De acuerdo con Casel, el cristianismo es esencialmente misterio:
“una accién litirgica que cada vez que se cumple vuelve presente de forma
ritual la praxis salvifica de Cristo” (p. 54). Mediante un imponente conjunto
de estudios lexicales e histérico-filolégicos, Agamben enfatiza la idea de que el
misterio debe comprenderse como una “accién cultual”. Para ello, el fildsofo se
aboca a la comprensién de la naturaleza y los modos en que la presencia de
la salvacién cristiana no sdlo se da a través de la palabra, sino a través de las
acciones sagradas, lo cual la vuelve una “comunidad politica [...] cuya plena

Dignoia, vol. LX, no. 74 (mayo de 2015).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 191

realizacién se da inicamente en el cumplimiento de una accién especial que es
la liturgia” (p. 62).

Esta presencia se analiza a través de la nocién de effectus, término en el
cual Agamben encuentra una oscilaciéon semdntica entre la presencia enten-
dida como el efecto (Wirkung) de la gracia producido por el rito sacramental
y la presencia como realidad en su plenitud efectual como efectualidad (Wir-
klichkeit). Pero aqui lo central para el filésofo italiano es cémo, tras resaltar
el cardcter polisémico del término effectus, se vislumbra una nueva dimension
de su andlisis en la que se pone de manifiesto la manera en la que, a partir
de estos estudios sobre la liturgia, comienza a entreverse un nuevo paradigma
ontolégico-practico, el de la efectualidad, en el que el ser y el obrar entran
en una zona de profunda indecidibilidad. Esto se debe a que, mientras que
en la ontologia clésica el ser y la sustancia se consideraban independientes de
los efectos que podian producir, en la efectualidad el ser es inseparable de sus
efectos y, ademads, estd determinado por ellos. De origen littirgico, este nuevo
paradigma se habria extendido hasta coincidir en la Modernidad con el ser en
cuanto tal dotandolo de una inusitada actualidad, al punto de que “quizds hoy
nosotros no [tengamos] otra representacion del ser que no sea la efectualidad”
(p. 72).

El titulo del tercer capitulo de la obra es “Genealogia del oficio”. Desde
Cicerdn, en su tratado conocido como De officiis y en el cual ya se percibe un
desarrollo de la nocién de oficio que lo vincula con algunas de las principales
tematicas que aborda la ética, pasando por su seguidor Ambrosio, quien trans-
fiere el officium ciceroniano a la Iglesia catdlica para fundar la praxis de los
sacerdotes, el capitulo profundiza, en consonancia con la presentacién de la
efectualidad del capitulo anterior, en lo que denomina “la ontologia del oficio”.
Aqui Agamben afirma que a lo que conduce este estudio genealdgico es a expo-
ner una coincidencia para el pensamiento de Occidente que ha pasado desaper-
cibida, esto es, la coincidencia entre ser y obrar. Desde esta matriz conceptual,
con todas las relecturas de los cldsicos que necesariamente implica, el andlisis
del officium revela que la ontologia y la praxis se vuelven indiscernibles: “de lo
cual resulta un paraddjico dilema ético en el que el nexo entre el sujeto y su
accién se rompe y, a su vez, se reconstituye sobre un plano diferente: un obrar
que consiste enteramente en su irreductible efectualidad y cuyos efectos, sin
embargo, no son imputables al sujeto que los lleva al ser” (p. 128).

El cuarto y tltimo capitulo, “Las dos ontologias o de cdmo el deber entré en
la ética”, es el punto culminante de la obra. Con una altisima calidad literaria y
una manera ingeniosa de leer a los autores fundamentales de la historia de la
filosofia a la luz de problemas actuales, Agamben contrapone lo que llama “las
dos ontologias” sobre las cuales descansaron dos de las tradiciones mas influ-
yentes del pensamiento tal como nosotros lo conocemos y que en los capitulos
precedentes fueron trabajadas de manera embrionaria: la ontologia del mando
o el deber ser (propia del dmbito juridico y religioso y que también se llama
“ontologia del ‘esto’”) y la ontologia sustancial del ser (que corresponde al
ambito filoséfico-cientifico y que también se denomina “ontologia del ‘esti’”).

Dignoia, vol. LX, no. 74 (mayo de 2015).



192 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Por medio de una reconstruccién meticulosa de algunos de los pasajes princi-
pales de la ética kantiana, la hipotesis de Agamben es que “en los umbrales
de la modernidad, cuando teologia y metafisica parecian cederle por completo
el campo a la racionalidad cientifica, el pensamiento de Kant representé la
reaparicién secularizada de la ontologia del ‘esto’ en el seno de la ontologia del
‘esti’” (p. 183). Asi, con esta reaparicion del modelo del derecho y la religién en
el seno del ambito del discurso filosdfico, el libro plantea que fue Kant quien,
con sus tratamientos prdcticos, llevé a cabo la operacion por medio de la cual
se dejé de lado la ontologia clasica y se hizo lugar a la herencia de la tradicién
teologico-littirgica del officium. De esta manera, “la ‘revoluciéon copernicana’
que Kant llevé a cabo no [consistid] tanto en haber puesto en el centro al
sujeto en vez del objeto, sino mas bien —aunque en realidad los dos aportes
son inseparables— en haber sustituido con una ontologia del mandato a la
ontologia de la sustancia” (p. 187).

Como vemos, el estudio que abarca Opus Dei, si bien se nutre de eruditas
discusiones etimoldgicas, traducciones y herencias conceptuales que nos obli-
gan a viajar centurias en el pasado, es esencialmente contemporaneo. Y ello en
la medida en que en la obra se insiste en la pregunta por lo que hoy constituye
el ser del hombre pensado desde la praxis y, por lo tanto, como inseparable de
sus efectos.

No obstante, esta version sui generis de una “ontologia critica del presente”
pareceria proyectarse también hacia la construccion de un horizonte de inda-
gacion futura centrado en los desprendimientos radicales a los que lleva esta
linea de pensamiento ético-politico: “El problema de la filosofia que viene, es
pensar una ontologia mas alla de la operatividad y del mando, y una ética y una
politica totalmente liberadas de los conceptos de deber y libertad” (p. 196).

Es asi que a continuar esta indagacion, estimamos, estaran dedicados los
siguientes libros de este gran fildsofo asi como la tarea de todos aquellos que
se sientan interpelados por los mismos interrogantes en un tiempo que merece,
mads que nunca, revisitar de manera critica los principales conceptos a partir de
los cuales se ha forjado tanto la posibilidad de un pensamiento filoséfico asi
como, desde ya, su enfatica imposibilidad.

LUCIANO ANDRES CARNIGLIA

Facultad de Filosofia

Universidad de Buenos Aires

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
lucianocarniglia@hotmail.com

Dignoia, vol. LX, no. 74 (mayo de 2015).



