La critica aristotélica a la teoria platnica
de las Ideas

JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA
Instituto de Investigaciones Filosdficas
Universidad Nacional Auténoma de México
joedgova@gmail.com

Resumen: En este trabajo realizo un examen critico del reciente libro de
Silvana Gabriela Di Camillo (2012) sobre la critica de Aristételes a la teo-
ria platdnica de las Ideas. El libro de Di Camillo es un trabajo muy serio
cuya lectura recomiendo ampliamente. Sin embargo, considero que cuatro
de las principales tesis que la autora defiende tienen varias dificultades y mi
objetivo aqui es presentar argumentos detallados en contra de ellas: (1) la
interpretacién de la distincién entre argumentos mas y menos rigurosos del
tratado Sobre las Ideas; (2) la tesis de que la separacién es el blanco esencial
de las criticas aristotélicas a las Ideas; (3) la interpretacién de las opciones
que Platén tiene para responder al argumento del tercer hombre, y (4) la
tesis de que la separacion de las Ideas debe entenderse como homonimia.
Palabras clave: formas, paradigmas, separacién, universales

Abstract: In this paper I examine Silvana Gabriela Di Camillo’s recent book
(2012) on Aristotle’s criticisms of Plato’s theory of Ideas. Di Camillo’s book is
a very serious work that I highly recommend. Nevertheless, I consider that
four of the main theses that the author defends face several difficulties and
my aim here is to offer detailed arguments against them: (1) the interpre-
tation of the distinction between more and less accurate arguments of the
treatise On Ideas; (2) the thesis that separation is the essential target of Aris-
totle’s criticisms against Plato’s Ideas; (3) the interpretation of the options
available to Plato to reply to the third man argument; and (4) the thesis that
the separation of Ideas should be understood as homonymy.

Palabras clave: forms, paradigms, separation, universals

1. Introduccion

La discusion de las doctrinas platénicas ocupa un lugar central en las
obras de Aristételes. En particular, la doctrina platénica clave que Aris-
tételes examina en la investigacién de los problemas metafisicos es la
teoria de las Ideas. La discusién de ésta impregna de tal manera las
indagaciones metafisicas de Aristételes que podria decirse que las po-
siciones metafisicas del propio Aristételes se han desarrollado en con-
traste con ella. Dentro de esta discusion permanente de la teoria de
las Ideas, el tratado aristotélico Sobre las Ideas (Peri ideon) ocupa un
lugar singular. Es el tinico tratado de Aristételes que, al parecer, estaba

Didnoia, volumen LIX, nimero 73 (noviembre de 2014): pp. 135-154.

dianoia / 01notagonzalez / 1



136 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

dedicado enteramente a la discusion de la teoria de las Ideas. El tra-
tado, como tal, se ha perdido. Sin embargo, conocemos bastante sobre
su contenido a través del comentario de Alejandro de Afrodisia a la
Metafisica, quien parece citar porciones significativas del tratado. Las
porciones principales que cita Alejandro nos revelan cinco argumentos
platénicos en favor de la existencia de las Ideas acompafiados de las
respectivas criticas de Aristoteles.

El Peri ideon no ha recibido en nuestra lengua la atenciéon que me-
rece. Son pocos los trabajos que se dedican a estudiar a fondo los ar-
gumentos que contiene. Recientemente, Silvana Gabriela Di Camillo,
quien es autora de varios articulos sobre el Peri ideon, ha publicado un
libro muy interesante sobre la critica aristotélica a la teoria platénica de
las Ideas (Di Camillo 2012). Mas o menos la mitad del libro se dedica al
estudio del Peri ideon. La otra mitad incluye un capitulo sobre Metafisica
I 9, un capitulo sobre el cardcter de Arist6teles como historiador de la
filosofia (con particular énfasis en la explicacién del método dialéctico
aristotélico) y un capitulo sobre la tesis de la separacidon de las Ideas
(y sobre la opcién tedrica que Aristételes desarrolla al rechazar ésta).
En este trabajo voy a examinar algunas de las principales hipdtesis del
libro de Di Camillo. Me concentraré en dos de su cuatro capitulos: el
largo capitulo sobre el Peri ideon y el capitulo sobre la separacién, a los
cuales Di Camillo (2012, pp. 16 y 18) considera las mdas importantes
aportaciones de su libro.! Dos de las principales tesis que Di Camillo
sostiene con respecto al Peri ideon, y en general con respecto a la critica
aristotélica de las Ideas, son: (a) que la critica de Aristételes se dirige
esencialmente a la separacién de las Ideas y (b) que la separacién entre
la Idea de F y las cosas que son F debe entenderse como homonimia,
esto es, que la separacién consiste en que la Idea de F y las cosas que
son F tienen en comun el nombre, pero no comparten la misma defini-
cién de ser F. En este trabajo pongo en cuestiéon ambas tesis generales,
y otras tesis particulares con respecto a la estructura de los argumentos
del Peri ideon; como la interpretacién que se ofrece de la distincién
entre argumentos mas y menos rigurosos, y la interpretacién de las
opciones de respuesta que Platon tiene disponibles frente al regreso del
tercer hombre. Sobra decir, por supuesto, que la formulacién de estas
observaciones criticas no menoscaba, en absoluto, el valor que tiene el
libro de Silvana di Camillo, cuya lectura recomiendo a cualquier estu-
dioso del tema.

! Los otros dos capitulos contienen, no obstante, mucho material valioso. Cual-
quier lector interesado en los temas que tratan se beneficiara de su lectura.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 2



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 137

2. Los argumentos menos rigurosos del Peri ideon

El tratado Sobre las Ideas (Peri ideon) de Aristételes presenta princi-
palmente cinco argumentos platénicos en favor de la existencia de las
Ideas, ademads de las correspondientes criticas de Aristoteles a éstos.
Los argumentos son los siguientes.

El primer conjunto de argumentos, los argumentos a partir de las
ciencias, postulan Ideas a partir de consideraciones epistemoldgicas: la
ciencia, sostienen, requiere un objeto que sea “uno y lo mismo” (79.5-
6) y que sea “determinado” (79.10). Ninguna de las cosas sensibles y
particulares es una y la misma ni es determinada. Luego entonces se
requiere postular algo distinto de éstas que sea “eterno y paradigma”
(afdrov xal mapddelypa 79.7), lo cual es precisamente una Idea. El argu-
mento de lo uno sobre muchos sostiene con respecto a cada pluralidad
de cosas particulares que son F que ninguna de ellas se predica de si
misma, sino que hay algo distinto de éstas que es lo que se predica
de ellas (lo F). Ademas, sostiene que ese predicado estd “separado de
ellas” y es “eterno” (xeywplopévov avtdv aidtov 80.13). Por lo tanto, es
una Idea. El argumento del objeto del pensamiento sostiene que cuando
pensamos en, por ejemplo, un caballo, pensamos en algo que es. Pero
podemos pensar en un caballo aun cuando todos los caballos particu-
lares se hayan destruido. Entonces, cuando pensamos en un caballo,
pensamos en algo distinto de las cosas particulares. Por lo tanto, existe
algo aparte de los caballos particulares en lo cual pensamos tanto si
éstos son como si no son. Y esto es la Idea de Caballo.

El cuarto argumento, el argumento a partir de los relativos, parte
de la identificacién de tres casos exhaustivos de predicacién no ho-
monima de un término “F”. Los tres casos requieren, por diferentes
razones, la existencia de un “paradigma” (mopdderyua 83.6) de F-idad.
Posteriormente, el argumento sostiene que el predicado “igual en si” se
predicaria homonimamente de las cosas sensibles (y particulares), pues
ninguna de ellas es un paradigma de igualdad. Por ello, para que la pre-
dicacién de “igual” sea no homdénima se necesita postular un paradigma
no sensible de igualdad, lo cual es, precisamente, una Idea. El dltimo
argumento es el argumento que lleva al tercer hombre, el cual parece
que tiene como base un argumento de lo uno sobre muchos. En efecto,
el punto de partida es la premisa de que lo predicado de una plurali-
dad de cosas, por ejemplo de los hombres particulares, es distinto de
éstas y estd “separado” (xeywplouévov 84.23) vy, por ello, es una Idea,
la Idea de Hombre. Después, el argumento repara en que “hombre” se
predica tanto de los hombres particulares como de la Idea de Hombre

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 3



138 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

pero, si esto es asi, esto que se predica de los particulares y la Idea sera
algo distinto de ellos y separado, esto es, habrd una segunda Idea de
Hombre. Esto da pie a un regreso al infinito, pues “hombre” también se
predica de esta segunda Idea de hombre.

La posicion critica general que Aristételes tiene con respecto a estos
argumentos esta clara: de acuerdo con el Estagirita, ninguno muestra
que las Ideas existen. Lo que no esta claro son las razones especifi-
cas por las cuales Aristdteles sostiene que cada argumento falla. Una
cuestién aparentemente central para elucidar estas razones y para, en
general, explicar la estructura del Peri ideon, radica en la interpreta-
cién de la distincién que Aristoteles hace en Metafisica I 9, con respec-
to a los argumentos del Peri ideon, entre argumentos menos rigurosos
y mads rigurosos. En Metafisica 1 9 Aristételes sostiene explicitamente
que los dos ultimos argumentos, el argumento a partir de los relati-
vos y el argumento que lleva al tercer hombre, son “mas rigurosos”
(GxpBéotepol) que los tres primeros, los argumentos a partir de las
ciencias, el argumento de lo uno sobre muchos y el argumento del
objeto del pensamiento. Sin embargo, no es obvia la manera en que
Aristételes entiende esta distincion. Lo tnico que dice en Metafisica A 9
al referirse a los cinco argumentos es que “de los modos en que mos-
tramos que existen las Formas, ninguno de éstos parece mostrarlo. A
partir de unos no se genera con necesidad una conclusion, y a partir
de otros se generan Formas incluso de las cosas que no pensamos que
haya Formas” (990b8-11).2 Sin embargo, Aristételes no hace explicita
la relacién entre esta distincién y la distincién en cuanto a rigor que
introduce posteriormente. La interpretacién contemporanea mas influ-
yente de esta distincién se debe a Gail Fine (1993).2 De acuerdo con
ésta, los tres primeros argumentos son menos rigurosos porque no son
validos para postular universales platdnicos, esto es, Ideas, sino s6lo
son validos para postular universales aristotélicos. Por el contrario, los
otros dos argumentos son mds rigurosos porque son validos para pos-
tular Ideas (no s6lo universales aristotélicos), pero no son sélidos, pues
tienen una consecuencia inaceptable: dan lugar a mas Ideas de las que
es conveniente postular.*

A primera vista, pareceria que Di Camillo adopta esta interpretacion
de Fine. Por ejemplo, Di Camillo sostiene con respecto al argumento a

2 Todas las traducciones en este trabajo son mias.

% Aunque es preciso decir que esta interpretacién se remonta al mismo Alejandro
de Afrodisia.

4 {Cudl es el rasgo distintivo de los universales platénicos? Segtin Di Camillo, es
la separacidn; sin embargo, volveremos a esta cuestion mas adelante.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 4



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 139

partir de los relativos que “Aristételes intentard mostrar no que el argu-
mento es invalido para probar Ideas (como lo hace con los tres primeros
argumentos del Sobre las Ideas) sino que conduce a postular Ideas que
resultan inadmisibles” (p. 171). Al menos con respecto a los dos prime-
ros argumentos, los argumentos a partir de las ciencias y el argumen-
to de lo uno sobre muchos, la autora parece sostener que Aristételes
piensa, correctamente, que estos argumentos no son validos para pos-
tular Ideas, sino que sdlo lo son para postular universales aristotélicos
(xowvd), pues los argumentos muestran que hay entidades distintas de
las particulares, pero no que éstas estén separadas (pp. 114 y 140).

Sin embargo, esta apariencia se desvanece cuando revisamos la in-
terpretacion de Di Camillo sobre el tercer argumento menos riguroso, el
argumento del objeto del pensamiento. Di Camillo repara en el hecho
de que las criticas de Aristételes a los dos primeros argumentos me-
nos rigurosos sefalan dos tipos distintos de objeciones: (a) que éstos
no son validos para postular Ideas, sino sélo para postular universa-
les aristotélicos y que (b) éstos darian lugar a la postulaciéon de Ideas
inadmisibles para los platénicos (los argumentos a partir de las cien-
cias introducirian Ideas de artefactos y el argumento de lo uno sobre
muchos Ideas de negaciones). Sin embargo, la autora advierte que los
ataques de Aristoteles al argumento del objeto del pensamiento sélo
entran en el segundo tipo de critica, pues indican que el argumento
daria lugar a la postulaciéon de Ideas de seres imaginarios como qui-
meras y de entidades particulares como Sécrates, las cuales se supone
que son inadmisibles para los platénicos. {Cudl es la explicacion de
esta omisién del primer tipo de critica a la validez del argumento?
Di Camillo menciona la posicién de Fine 1993 al respecto. De acuer-
do con esta ultima, si bien en la recensio vulgata OAC del Peri ideon,
que es la version mas confiable del texto y en la que se basan entera-
mente todas las ediciones y traducciones, no aparece el primer tipo de
critica, en la recensio altera LF si aparece exactamente la misma criti-
ca a la validez. Fine apela entonces a LF para reconstruir las criticas
de Aristoteles al argumento del objeto del pensamiento y ponerlas en
la misma sintonia que las criticas a los otros dos primeros argumen-
tos, lo cual le permite sostener su interpretacién global con respecto
a los tres argumentos menos rigurosos: que éstos no son validos para
postular Ideas, sino que sdlo lo son para postular universales aristo-
télicos.

No obstante, Di Camillo no parece aprobar el procedimiento de Fine.
En contraste directo con la interpretacién de Fine, la autora sostiene:

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 5



140 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

Bien mirado, sin embargo, este argumento que probaria Ideas de entida-
des no existentes, obligaria a suponer universales no existentes, es decir,
tendria consecuencias igualmente inadmisibles para las posiciones aristo-
télicas. Esta puede ser la razén por la cual Aristételes omite en este caso
la critica de que el argumento prueba la existencia de koind pero no de
Ideas. (pp. 145-146)

Di Camillo no da mds detalles sobre su interpretaciéon de la critica
de Aristoteles, pero creo que su posicién es la siguiente. De acuerdo con
Aristételes, el argumento del objeto del pensamiento no es vélido para
postular Ideas no s6lo porque no es valido para postular universales
separados, sino, primariamente, porque no es valido para postular, en
general, ninguin tipo de universal, incluidos los koind aristotélicos. Esto
explica la omision del primer tipo de critica (a) (sin tener que apelar
a LF), y la razdn por la cual este argumento no es vélido para postular
universales aristotélicos es porque daria lugar a universales inadmisi-
bles para Aristételes: universales de seres imaginarios y de entidades
particulares.

Si ésta es la interpretacion de Di Camillo de la critica de Aristoteles
al argumento del objeto del pensamiento, entonces écudl es su inter-
pretacién de la distincion entre argumentos mdas y menos rigurosos
del Peri ideon? Evidentemente, Di Camillo ha renunciado a la inter-
pretacién de Fine. La interpretacion que sostiene explicitamente es la
siguiente:

Los tres primeros [...] son menos rigurosos porque presentan al menos
uno de los siguientes defectos: (a) son argumentos invalidos para probar
que hay Formas, pero validos para postular universales, y/o (b) impli-
can légicamente la existencia de Ideas que los platénicos no admitirian.
(p. 147)

Asi, de acuerdo con esta interpretaciéon, parece que los dos primeros
argumentos son menos rigurosos porque satisfacen (a) y (b), mientras
que el tercer argumento, el del objeto del pensamiento, es menos rigu-
roso porque satisface sélo (b).

La interpretacién que propone Di Camillo es claramente inviable tal
y como estd formulada. En efecto, si para ser un argumento menos rigu-
roso fuera suficiente satisfacer cualquiera de las dos condiciones (a) o
(b), la distincién en cuanto rigor desapareceria, pues los dos argumen-
tos considerados mds rigurosos, el argumento a partir de los relativos y
el argumento que lleva al tercer hombre, satisfacen (b). El primero, de

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 6



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 141

acuerdo con Aristételes, “establece Ideas incluso de los relativos [...]
pero de los relativos decian que no habia Ideas” (83.23-25), mientras
que el segundo multiplica al infinito las Ideas correspondientes a una
clase de cosas F. Por ello, quisiera sugerir a Di Camillo una interpreta-
cién distinta, prima facie més viable, que estd en consonancia con lo que
ella sostiene sobre el argumento del objeto del pensamiento. La inter-
pretacion que Di Camillo deberia sostener es que los argumentos menos
rigurosos lo son simplemente porque no son validos para postular Ideas,
aunque hay una diferencia en el grupo, pues los dos primeros son, no
obstante, validos para postular universales aristotélicos, mientras que
el tercero no es valido ni siquiera para esto. Esta interpretacion que le
sugiero a Di Camillo, y que estd implicita en su trabajo, es, sin duda,
una interpretacion original, distinta, en particular, de la de Fine 1993.

Sin embargo, aunque esta interpretacién en abstracto parece viable,
vista de cerca no lo es, pues su base principal, la interpretaciéon del
argumento del objeto del pensamiento, es inadecuada. Como vimos,
la interpretacién que Di Camillo parece sostener sobre este argumento
es que Aristoteles piensa, correctamente, que éste no es valido para
postular Ideas ni para postular sus propios universales. La razén, como
vimos, es que parece que este argumento tendria la consecuencia inde-
seable de postular universales inadmisibles para el propio Aristételes.
Sin embargo, ésta no parece ser una razon apropiada para poner en
cuestién la validez del argumento para postular universales, entidades
distintas de las particulares. Ciertamente, Di Camillo estd en lo correcto
con respecto a que el argumento del objeto del pensamiento daria lugar
a universales inadmisibles para Aristdteles, pero esto, si acaso, cuestio-
naria la potencial solidez del argumento, no su validez. En efecto, el
sentido de la critica que Aristételes dirige contra el argumento es que,
si éste es valido para postular Ideas, entonces tiene la consecuencia
indeseable de ser valido también para postular Ideas inadmisibles para
los platdnicos. Es decir, la critica tiene la siguiente forma: si A es valido
para una conclusion C aceptable para los platonicos, entonces también
es valido para una conclusién D inaceptable para ellos. Este tipo de
critica no toca, en absoluto, la validez de un argumento, esto es, que la
conclusion se siga de las premisas, sino que, al contrario, la presupone.
Lo que cuestiona esta critica es la solidez del argumento, es decir, que
aunque el argumento fuera valido, tendria al menos una premisa falsa,
pues de éste se seguiria también validamente una conclusion inacepta-
ble. Por las mismas razones, este argumento seria valido para postular
universales inaceptables para Aristoteles bajo la condicién de que fuera
valido para postular universales en general.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 7



142 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

Esta tesis que defiendo se corrobora si consideramos los otros dos ar-
gumentos menos rigurosos, los argumentos a partir de las ciencias y el
argumento de lo uno sobre muchos. Estos también reciben la critica de
Aristételes de que darian lugar a Ideas inadmisibles para los platénicos:
Ideas de artefactos e Ideas de negaciones, respectivamente. Si este tipo
de critica fuera suficiente para cuestionar la validez de un argumento,
entonces también podria amenazar la tesis que Di Camillo le atribu-
ye a Aristoteles, es decir, que estos argumentos son validos sé6lo para
postular universales aristotélicos, pues parece claro que los argumen-
tos darian lugar a universales aristotélicos de artefactos y negaciones.
En efecto, la critica a la validez de estos argumentos deja intacta la
critica de que darian lugar a universales platdnicos de artefactos y de
negaciones. La razdn es que esta segunda critica tiene la siguiente for-
ma: si A es valido para Universales + Separacidén, entonces A es vélido
para Universales + Separacién que son Artefactos y Negaciones. De
modo que si Aristételes sostiene que A es so6lo valido para Universales,
entonces tendria que sostener que es vélido también para Universales
que son Artefactos y Negaciones. Desde luego, esto seria problematico
para la interpretacion de Di Camillo si los universales de artefactos y
de negaciones fueran problemadticos para Aristételes. Y, en efecto, lo
son, pues Aristételes sostiene que la forma de un artefacto es sélo un
concepto en la mente del artesano, no un universal objetivo (Metafisica
Z 1032b1-30), y esta claro que en las criticas al argumento de lo uno
sobre muchos Aristételes apunta hacia razones que hacen inviable la
postulacion de universales de negaciones tanto platénicos como aristo-
télicos:

Lo cual es absurdo, {pues como podria haber una Idea del no-ser (to0 pn
eivar)? En efecto, si alguien aceptara esto, habria una Idea de las cosas
heterogéneas y en todo diferentes, como seria el caso de una linea y de un
hombre, pues todas estas cosas no son caballos. (Peri ideon, 81.1-5)

En efecto, asi como no hay Ideas de las cosas que no son F, tampoco hay,
para Aristételes, koind, cosas comunes, de las cosas que no son F, pues
estas cosas no tienen ningun rasgo importante en comtn, son hetero-
géneas. De manera que los dos primeros argumentos menos rigurosos
también llevarian a postular universales inadmisibles para Aristodteles,
y deberian por ello considerarse, de acuerdo con la interpretaciéon de Di
Camillo, no validos para postular universales, contrariamente a lo que
Aristoteles sefiala.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 8



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 143

Por esta razon, creo que la interpretacion mas adecuada de este tipo
de critica con respecto a que los cinco argumentos platénicos del Peri
ideon llevan a Ideas inadmisibles debe interpretarse como una critica a
la potencial solidez del argumento, no a su validez. Si el argumento en
cuestion es vélido para una conclusién C aceptable (sea que hay uni-
versales aristotélicos o sea que hay Ideas), entonces también es valido
para una conclusién inaceptable D. Luego, ninguno de estos argumen-
tos puede ser sélido, sin importar para qué sean validos. Pero, si estoy
en lo correcto, Di Camillo tendria que buscar una manera distinta de
defender la tesis que parece adoptar, esto es, que el argumento del ob-
jeto del pensamiento no es valido para postular Ideas ni para postular
universales aristotélicos, la cual es la base para su interpretacién de la
distincion entre argumentos mas y menos rigurosos del Peri ideon.

3. Los argumentos mds rigurosos

3.1. El paradigmatismo y el argumento a partir de los relativos

De acuerdo con Di Camillo, las criticas de Aristoteles a las Ideas tienen
como “blanco principal” la separacién (2012, p. 16). De hecho, afirma
que “existe un acuerdo general respecto de que las criticas del Sobre
las Ideas se dirigen esencialmente contra la separacion de las Ideas y
las cosas sensibles” (p. 19). Sin embargo, que no hay un consenso al
respecto se puede cuestionar facilmente si consideramos la opinién de
Gail Fine, la especialista en el Peri ideon mas influyente. De acuerdo
con Fine, los rasgos diferenciadores de las Ideas y de los universales
aristotélicos a los que Aristételes objeta son no sélo la separacién, sino
también el paradigmatismo:

Aristételes entiende que las formas platdnicas, pero no sus propios uni-
versales, son paradigmas perfectos, separados y autopredicativos. Asi que
presumiblemente éstos son los rasgos de las formas contra los cuales sus
objeciones estan primariamente dirigidas [...] [T]iende a tratar a las for-
mas como un “paquete”, de tal manera que, si cualquiera de sus rasgos
especiales estd en discusion, también lo estan los demas. (1993, p. 25)

La interpretacion de estos rasgos es, por supuesto, una cuestién compli-
cada. En la préxima seccion discutiré la interpretacion de la separacion
que ofrece Di Camillo. Con respecto al paradigmatismo (ser un para-
digma perfecto) baste decir aqui que es un rasgo que, de acuerdo con
Platén, solo tienen las Ideas y del cual carecen las cosas sensibles. La

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 9



144 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

Idea de F es un paradigma de F-idad en tanto que es perfectamen-
te F, a diferencia de las cosas sensibles que son imperfectamente F.
Evidentemente, la interpretacion correcta del paradigmatismo depen-
de principalmente de como se interprete la tesis de autopredicacién
que involucra, que la Idea de F es F, pues esto es lo que determinara
el sentido en el que la Idea es un F perfecto. No tengo espacio aqui
para discutir esta importante cuestiéon. Sin embargo, en lo que sigue
sefialaré los lugares en que puede apreciarse que el paradigmatismo
es crucial tanto para la estructura misma de algunos argumentos del
Peri ideon como para las criticas de Aristételes a éstos, lo cual respalda
la interpretacién de que la separacién no es ni el dnico ni el principal
rasgo que objeta Aristételes.

Si la separacién y el paradigmatismo son los rasgos distintivos de
las Ideas, uno esperaria que figuraran de manera prominente en los
argumentos del Peri ideon y en las criticas de Aristoteles. La separa-
cién aparece mencionada de manera explicita en dos argumentos. En
el argumento de lo uno sobre muchos se sostiene que existe algo que
es uno sobre muchos y “separado” (xeywelouévov), y sobre esa base
se concluye que esto es una Idea. En el argumento que lleva al tercer
hombre se concluye exactamente lo mismo, pues este argumento se ba-
sa en un argumento de lo uno sobre muchos. Pero el paradigmatismo
también se menciona explicitamente en dos argumentos del Peri ideon.
En el primer argumento a partir de las ciencias se caracteriza el objeto
de las ciencias como distinto de los particulares y como “paradigma
(nopdderypa) de las cosas que llegan a ser segun cada ciencia” (79.7).
La nocién de separaciéon no aparece en absoluto, lo que induce a pen-
sar que es la conclusion de que hay entidades distintas de las sensibles
que son paradigmas lo que lleva al argumento a sostener que éstas son
Ideas.

Sin embargo, es en al argumento a partir de los relativos donde el
paradigmatismo tiene una funcién crucial muy clara. Este argumento
considera tres casos, aparentemente exhaustivos, en los que un pre-
dicado “F” se predica no homénimamente: (i) cuando se predica de
lo que es “estrictamente lo significado por el predicado”, por ejemplo,
cuando se predica “hombre” de Sdcrates; (ii) cuando se predica de “las
imagenes de las verdaderas”, por ejemplo cuando se predica “hombre”
de hombres dibujados; (iii) cuando se predica porque “una de ellas es
el paradigma (nopddetyuo) y las otras imagenes, como si llamédramos
‘hombres’ a Sécrates y a sus imagenes”. Después se argumenta que el
predicado “igual” no tiene paradigmas sensibles, a diferencia de “hom-
bre”, del cual hombres sensibles como Sdcrates son paradigmas. No

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 10



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 145

obstante, como los tres casos de predicacion no homoénima requieren la
existencia de un paradigma, el argumento sostiene que, para que ésta
se dé, es necesario postular la existencia de un paradigma no sensible
de igualdad, la Idea de lo igual: “existe algo igual en si y estrictamente,
respecto del cual las cosas de aqui llegan a ser y se dicen iguales como
imagenes. Y esto es una Idea, un paradigma (nopdderyyo) para las cosas
que llegan a ser con relacién a éste”. Es decir, este argumento sélo es
valido para postular Ideas correspondientes a un predicado “F” cuando
este predicado no posee paradigmas sensibles.

Asi, vemos que la nocién de separaciéon no aparece en absoluto en
el argumento a partir de los relativos, sino que es el paradigmatismo el
que ocupa un lugar central. En la interpretacién usual, que defienden
tanto Di Camillo como Fine (1993), Aristételes sostiene que este argu-
mento, a diferencia de los menos rigurosos, si es valido para postular
Ideas. Y la razdn de esto sélo puede ser porque el paradigmatismo es
un rasgo distintivo de las Ideas, en contraste con los universales aris-
totélicos. Esto es precisamente lo que se sostiene en el comentario de
Alejandro justo después del argumento de los relativos: “este argumen-
to no parece mostrar, como los anteriores, simplemente que hay algo
comun aparte de los particulares, sino que hay algiin paradigma de las
cosas de aqui que es estrictamente. En efecto, esto parece ser lo mds
caracteristico de las Ideas”.> De este modo, el paradigmatismo ocupa
un lugar importante en el Peri ideon ¥y, al ser un rasgo distintivo de las
Ideas, debe considerarse, junto con la separacién, uno de los dos rasgos
que son, en el mismo nivel, blanco esencial de la critica aristotélica
a Platén. Por esta razdn, me parece que es una grave omision que Di
Camillo no le dedique ningun espacio a la discusidn seria de este rasgo
de las Ideas, y que ponga un énfasis exclusivo en la separacién.

3.2. El argumento que lleva al tercer hombre

El argumento del tercer hombre aparece no sélo en el Peri idedn, sino
también en el Parménides de Platén. En ambos trabajos se introduce
como una critica a la teorfa de las Ideas que se deriva de un argumento
en favor de ellas. En la interpretacion que Di Camillo defiende, la cual
es mdas o menos la de Fine 1993, el argumento del tercer hombre tiene

®La mayoria de los intérpretes consideran que el pasaje citado no pertenece
al Peri ideon, sino que es so6lo una observacion de Alejandro. Sin embargo, Fine
1993 defiende que el pasaje pertenece al Peri ideon. Sea como sea, éste revela que
Aristételes o el comentador antiguo mds eminente sobre la metafisica de Aristételes
aceptan que el paradigmatismo es quizas el rasgo mas distintivo de las Ideas.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 11



146 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

como base un argumento de lo uno sobre muchos mads riguroso que el
primer argumento del mismo tipo. La diferencia es que este segundo
argumento es valido para postular Ideas, mientras que el primero no
lo es, pues es valido para afirmar la separacién de los universales. Sin
embargo, me resulta particularmente oscuro por qué este argumento si
es valido. Di Camillo no dice nada al respecto, salvo que “el argumento
del tercer hombre supone una versién mads rigurosa de ese argumento
en tanto que las cosas de las que el predicado comun se predica no
estan restringidas a los particulares sensibles, razén por la cual podra
incluirse a las Ideas entre ellas” (p. 179). Sin embargo, no se presenta
ninguna razén que justifique la postulacion de una Idea de F como
paso previo indispensable para incluirla entre las cosas que son F. Mas
bien esta inclusion y, por lo tanto, la existencia de las Ideas, es un
supuesto que no se defiende en el argumento, no una conclusiéon que
se derive de premisas antecedentes. No voy a insistir en esa critica,
pues lo que me interesa ahora tiene que ver con las opciones que,
segtin Di Camillo, Platén tiene para responder al argumento del tercer
hombre.

En su interpretacién de la estructura légica del argumento, Di Cami-
llo sigue las lineas generales de la interpretacién propuesta por Gregory
Vlastos 1954. De acuerdo con ésta, el argumento tiene dos premisas
basicas: (NI) la premisa de no identidad y (AP) la premisa de autopre-
dicacién. La reconstruccién de Di Camillo es la siguiente:

(1) Si cualquier conjunto de particulares x, y, z son F, lo son en virtud
de su participacién en una Forma ® separada de ellos.

(2) La Forma & es también F.

(3) Porlotanto, x,y, zy ® serdn todos F por participar de una segunda
Forma ®; ésta a su vez, sumada a las demads, participard de una
tercera y asi al infinito. (2012, pp. 177-78)

Asi, la premisa (1) es (NI), la premisa (2) es (AP) y (3) es la conclusion
de aplicar ambas premisas al caso de la Forma de .

El argumento parece muy problemdtico porque genera un regreso
vicioso en la postulacidn de Ideas a partir de dos premisas que Platén
parece aceptar, pues acepta (NI) como base del argumento de lo uno
sobre muchos y (AP) como base de su tesis de que las Ideas son para-
digmas. Es entonces crucial para la viabilidad de la teoria de las Ideas
examinar si ésta es en verdad vulnerable al regreso. Di Camillo consi-
dera que parece haber dos lineas principales de respuesta disponibles

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 12



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 147

para Platdn, sugeridas en la bibliografia especializada. Ambas intentan
evitar concluir que siempre que se tiene una pluralidad de cosas que
son F que incluya la Forma de F, éstas son F en virtud de una Forma
de F no incluida en la pluralidad original. La primera opcién para evitar
esto es sostener que la Idea de F y las cosas particulares que son F lo
son homdnimamente, es decir, en diferentes sentidos. Una estrategia
de este tipo se sugiere, por ejemplo, en Allen 1965. De acuerdo con
ésta, podria sostenerse que “F” es ambiguo: cuando se usa de manera
derivada para decir de las cosas particulares que son F significa que
dependen causalmente de la Idea de F, pero cuando se usa sobre todo
para decir que la Idea de F es F lo que realiza no es una predicacidn,
sino una afirmacién de identidad, y dice que la Idea de F es idéntica
a la Idea de F. Si suponemos una interpretacion de este tipo, las cosas
particulares que son F y la Idea de F no conformarian una pluralidad
homogénea que requiriera de otra Forma de F para explicar el ser F
comun a ellas.

Una segunda opcién, defendida por Fine 1993 (pp. 225-226, 229-
230), es rechazar la aplicacion de (NI) al caso de las Formas. Es decir,
de acuerdo con Fine, aunque Platén acepta (NI) para el caso de la
pluralidad de cosas particulares que son F, no hay razén para pensar
que acepta (NI) para el caso de la pluralidad que conforman los F
particulares y la Idea de F. Los particulares F si requieren que haya
una Forma de F en virtud de la cual ellos son F, pero la Idea de F
no requiere la postulacion de otra Forma de F que explique su F-idad,
pues ella es F en virtud de si misma. La evidencia que Fine encuentra
para atribuir esta opinién a Platén se basa en los argumentos platénicos
que postulan paradigmas, como el caso del argumento de los relativos.
Los argumentos de este tipo validan postular una Idea de F para una
pluralidad de cosas de las que se predica “F” sélo cuando entre los
miembros de ésta no hay un paradigma perfecto de F-idad. Si la Forma
de F ya es tal paradigma de F-idad, entonces no se requiere postular
una segunda Forma de F-idad.

Estd claro que ambas opciones evitan el regreso. ¢Cudl debe prefe-
rirse? Di Camillo sostiene que no hay margen de eleccién, pues ambas
opciones son, en realidad, la misma:

Nétese como ambas soluciones confluyen en una sola, puesto que negar
la aplicacién del principio de no identidad a las Ideas es lo mismo que
suponer que en el caso de las Ideas la autopredicacion involucra identidad.
(2012, p. 183)

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 13



148 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

Por ello, Di Camillo sélo discute la opcién de considerar homoénima la
predicacién de “F” de los F particulares y la Idea de F. De acuerdo con
ella, esta opcidn, la tinica disponible, es problematica, pues va en contra
de lo que a veces se conoce como el principio de sinonimia causal.
Segun éste, para que una causa C produzca como efecto que A sea F es
necesario que C misma sea F en el mismo sentido que A. La solucién
propuesta viola entonces este principio y pone seriamente en cuestién
el papel causal de las Ideas y, por ende, la razén misma para postularlas.
Por ello, Di Camillo (p. 187) concluye que la teoria de la predicacién
de Platén nos enfrenta a un dilema fatal: o se cae en el regreso del
tercer hombre al aceptar la no homonimia entre la Idea de F y los F o
se elimina el papel causal de las Ideas al aceptar la homonimia.

Sin embargo, me parece que no existe tal dilema, Di Camillo no
estd en lo correcto al sostener que las dos soluciones mencionadas son
la misma. La solucién de rechazar la aplicacién de (NI) a las Ideas
es una solucién factible que evita el dilema y que es independiente
de la solucién de homonimia. En efecto, ésta parece ser en principio
compatible tanto con la no homonimia entre la Idea de F con los F
particulares como con la homonimia, pero quizas es mas afin a la no
homonimia (en particular de acuerdo con la interpretaciéon de Allen
1965). El rechazo de (NI) para las Ideas simplemente involucra la tesis
de que la Idea de F no requiere un fundamento distinto de ella misma
para explicar su F-idad, sea como sea que deba interpretarse tal F-idad.
No es necesario en absoluto suponer que si la Idea de F no requiere un
fundamento distinto de si misma para su F-idad, entonces decir que la
Idea de F es F es decir que la Idea de F es idéntica a la Idea de F. No,
la Idea de F puede ser F en el mismo sentido que los F particulares,
y aun asi el punto del rechazo de (NI) es que esta clase unitaria y
homogénea de cosas que son F en el mismo sentido ya no requiere
que se postule una segunda Idea de F porque la primera Idea de F
ya es ella misma el paradigma que requiere la predicacion de “F” de
cualquier pluralidad de cosas. Incluso si se acepta la interpretacion de
Allen 1965 con respecto a que decir que las cosas particulares son F es
decir que dependen causalmente de la Idea de F, a la luz del rechazo
de (NI) para las Ideas, decir que la Idea de F es F se podria interpretar
como la afirmacién de que la Idea de F depende causalmente de la
Idea de F. Este, de hecho, parece ser el sentido tltimo del rechazo de
(NI), es decir, de la afirmaciéon de que la Idea de F no requiere un
fundamento ulterior, sino que es fundamento de si misma. Si esto es
asi, incluso si se acepta parte de la interpretacién de Allen, el rechazo
de (NI) es compatible de una manera mas natural con la tesis de que

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 14



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 149

hay no homonimia entre la Idea de F y los F particulares: decir de
ambos que son F es decir que dependen causalmente de la Idea de F.°
Por ello, el dilema que Di Camillo detecta no es fatal.

4. Separacién y homonimia

La propuesta de Di Camillo sobre la correcta interpretacion de la se-
paracion platénica tiene dos partes, una negativa y otra positiva. En
la parte negativa Di Camillo examina tres nociones aristotélicas distin-
tas de separacion y argumenta que ninguna explica correctamente la
separacion de las Ideas ni las criticas de Aristoteles a ésta. En la parte
positiva argumenta que la separacion de las Ideas se entiende mejor
como homonimia.

Di Camillo distingue tres sentidos principales de separacion en Aris-
toteles:

(i) Separacién local: A esta separado localmente de B si y sélo si A
estd en un lugar distinto de B.

(ii) Separacién definicional: A estd separado definicionalmente de B
siy sélo si A puede definirse sin que se mencione la definicion de
B.

(iii) Separacién ontoldgica: A esta separado ontolégicamente de B siy
solo si no depende para su entidad de su relacién con B.

El Estagirita defiende la tesis de que sdlo las sustancias estan separadas
y, como quiera que se entienda esta nocién, estd claro, segun Di Ca-
millo, que Aristoteles supone que la separacion es una tesis asimétrica:
las sustancias estdn separadas de las no sustancias pero las no sustan-
cias no estan separadas de las sustancias. Y, de acuerdo con las con-
cepciones de separacion distinguidas, la que Aristételes parece tener
primariamente en mente, como Di Camillo bien sefala, es la separa-
cién ontoldgica. Esta, de acuerdo con Di Camillo, no se debe entender
como la entiende Gail Fine 1984, como existencia independiente: una
sustancia estd separada de una no sustancia en tanto que la primera

6 Por supuesto, mi tesis de que las dos soluciones son distintas no depende de
que se acepte la interpretaciéon de Allen sobre la predicacion de “F” de las cosas
particulares. Sélo he discutido la posicién de Allen porque es la que considera
primariamente Di Camillo. Los dos puntos principales de mi respuesta son: (i) las
dos soluciones son independientes y (ii) incluso si se acepta la interpretaciéon de
Allen, el rechazo de (NI) va mas naturalmente con la afirmaciéon de no homonimia.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 15



150 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

puede existir sin la segunda, pero la segunda no puede existir sin la
primera. Pues, de acuerdo con Di Camillo, es simplemente falso que las
no sustancias puedan existir sin las sustancias. Por ejemplo, si un com-
puesto como Sdcrates es una sustancia, estd claro que Socrates necesita
tener alguna no sustancia para existir, por ejemplo, alguna cantidad.
Mads bien, Di Camillo argumenta que la separacién de las sustancias
debe entenderse, siguiendo a Corkum 2008, como que éstas son sujetos
por si mismos, es decir, que no requieren para existir de estar en otro
sujeto o de decirse de otro sujeto (en el sentido de la distincién decirse
de/estar en de Categorias 2); como si lo requieren las no sustancias,
como las cualidades.

La separacién, de acuerdo con Di Camillo, es el rasgo distintivo de
las Ideas, y es también un rasgo asimétrico: las Ideas estan separadas
de las cosas sensibles pero las cosas sensibles no estdn separadas de
las Ideas. La separacién de los universales o formas platdnicas es el
rasgo que Aristdteles rechaza; de acuerdo con el Estagirita, las formas
no estan separadas. Muchos autores piensan que la clave para entender
la nocién de separacion platonica estd en el adecuado entendimiento
de la critica aristotélica. Se supone entonces que el sentido relevante
de la separacion de las Ideas deberia consistir en alguno de los tres sen-
tidos de separacién distinguidos. Sin embargo, Di Camillo argumenta
en contra de esta posicion. Descarta primero que la separacién de las
Ideas pueda consistir en la separacién local, por dos razones: (i) la re-
lacién de separacion local implica que los relata estan en algun lugar,
pero las Ideas no parecen estar en ningun lugar; (ii) la separacion de
las Ideas es asimétrica, mientras que la separacién local es simétrica: si
A estd separado localmente de B, entonces B estd separado localmen-
te de A. Di Camillo también descarta que la separaciéon de las Ideas
pueda entenderse como separacion definicional o conceptual, pues de
otro modo no se entenderia la critica aristotélica, ya que las mismas
formas aristotélicas estan separadas definicionalmente: “tampoco po-
demos atribuirle a las Ideas la separacién conceptual, propia de la for-
ma aristotélica, ya que en tal caso no la haria el blanco de su critica”
(p- 205). Pero, por la misma razén, Di Camillo sostiene que tampoco la
separacion de las Ideas consiste en la separacién ontoldgica distinguida
antes: “[E]l reproche de Aristételes, por tanto, tampoco puede dirigir-
se hacia la separacién entendida como independencia ontoldgica, pues
ésta es perfectamente aceptable” (p. 204). La razén, segun la autora, es
que la forma o esencia aristotélica es separada ontoldgicamente, “es lo
que es en virtud de si misma y no en relacién con los accidentes —pero
no viceversa” (p. 207).

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 16



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 151

Este resultado negativo es el que motiva la buisqueda de un sentido
distinto de separacion aplicable a la Idea platdnica, pero no a la for-
ma aristotélica, que explique la critica aristotélica. Antes de examinar
la propuesta de Di Camillo, quisiera mencionar que la autora reque-
rirfa hacer mucho mds para que su estrategia negativa fuera exitosa.
Di Camillo pasa muy rapidamente por cuestiones muy debatidas en los
estudios especializados. Por ejemplo, ¢qué entidades son las sustancias
primeras de acuerdo con la Metafisica? Algunos autores piensan que,
al igual que en las Categorias, son los compuestos individuales como
Sécrates. Otros piensan que son las formas, pero entonces se abre un
debate muy amplio sobre qué formas tiene Aristételes en mente, si for-
mas individuales o formas universales. Di Camillo, por supuesto, no
podria entrar en detalle en la discusion de estas cuestiones, pero al me-
nos deberia hacer mads clara cudl es su posicion al respecto y dar razo-
nes minimas para apoyarla. Esto es crucial, pues de acuerdo con cierta
toma de posicion al respecto, defendida por muchos autores, la critica
aristotélica a la separacidon de las Ideas puede entenderse apelando a
los sentidos de separacion que distingue Aristdteles. Por ejemplo, si su-
ponemos la tesis de que Aristételes piensa, tanto en la Metafisica como
en las Categorias, que las sustancias bdsicas son los individuos parti-
culares como Sdcrates, y que las formas en cuestién son universales,
su rechazo de la separacién de las Ideas puede entenderse facilmente
mediante la apelacién al sentido ontolégico de separacién. Las Ideas
no estan separadas y, por ende, no son sustancias, porque las formas
en general no estan separadas, es decir, las formas no son sujetos por
si, requieren de sujetos como Sdcrates o Platdn para obtener su ser. De
otro modo, las formas en general para Aristoteles se predican de los
compuestos individuales como sujetos y, por ello, no tienen separacion
ontoldgica. Una interpretacion como ésta recibe apoyo de pasajes como
el siguiente:

Pero es substancia el sujeto, en un sentido la materia [...] en otro la defi-
nicién y la forma, la cual siendo algo determinado es separable en defini-
cién, y en un tercer sentido el compuesto de ambos, del cual inicamente
hay generacién y corrupcion, y es separado sin mds (&nhéc). Pues de entre
las substancias segin la definicién, unas lo son y otras no. (Metafisica H
1042a26-29)

Una interpretacion posible del pasaje es que sélo de los individuos parti-
culares se puede decir que estan separados ontoldégicamente sin mayor
restriccion, y por lo tanto son substancias en sentido primario, pues de

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 17



152 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

las formas, unas, presumiblemente las formas que estdn en la materia,
no son separables ontolégicamente, s6lo definicionalmente, y sélo las
formas puras, que no estan mezcladas con alguna materia, como los
motores inmdviles, estdn separadas ontolégicamente. Sin embargo, y
de ahi la critica, estas formas puras separadas son particulares y no
universales, como Platén pensaba.

No sostengo que esta interpretacion esté libre de problemas; sélo
que es viable prima facie, y Di Camillo tendria que hacer algo mas para
descartarla.

Con base en su estrategia negativa, Di Camillo propone una nueva
manera de entender la separacion de las Ideas. De acuerdo con ella, la
separaciéon debe entenderse como homonimia: la Idea de F estd sepa-
rada de las cosas particulares que son F en tanto que es F en un sentido
distinto de éstas. Es decir, el ser F de la Idea estd desconectado del
ser F de las cosas particulares; por ello es que la Idea estd separada o
alejada de éstas. En otras palabras, de acuerdo con Di Camillo, “la se-
paracion de las Ideas supondria su diferencia en definicién o sustancia
respecto de los particulares sensibles” (p. 211). Di Camillo sostiene que
esta interpretacion de la separaciéon permite explicar mejor la critica
de Aristdteles a la separacién platdénica. El ejemplo mas prominente de
esta critica lo encuentra la autora en Metafisica Z 6. En este capitu-
lo, Aristételes sostiene una tesis que ha dado lugar a interpretaciones
diversas: que la esencia de cada cosa y cada cosa son lo mismo. Di Ca-
millo argumenta que esta tesis debe interpretarse como una critica a
la separacién platdénica, en tanto que es una propuesta que se opone
totalmente a ésta. En la interpretacion de Di Camillo, la propuesta de
Aristételes es que la forma o esencia ® de un objeto O no estd separada
de O como pensaba Platdn, sino que ¢ y O comparten la misma natu-
raleza o sustancia, son sinénimas. Por ende, ® y O son idénticos, pues
Aristételes sostiene en varios lugares de Z que dos cosas que comparten
su sustancia son idénticas. De este modo, Aristdteles rechaza la separa-
cién u homonimia de la forma con la cosa en favor de la sinonimia y la
identidad entre éstas.

La interpretacién de Di Camillo de la separacion de las Ideas y de
la critica aristotélica a esa separacion es original e interesante. Tiene
la virtud de conectar de una manera nueva textos de Aristételes que
no parecian estar claramente relacionados y, por ello, arroja luz sobre
aspectos de la filosofia de Aristételes que son particularmente oscuros.
Sin embargo, a pesar de sus virtudes, tiene varias dificultades impor-
tantes. En primer lugar, la interpretaciéon no cumple con el requisito
de hacer que la separacion de las Ideas sea asimétrica. Al igual que la

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 18



LA CRITICA ARISTOTELICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS 153

separacion local, la separaciéon como homonimia es simétrica, pues la
relacion de homonimia es simétrica. En efecto, ser homoénimo es tener
el mismo nombre pero no la misma definicién. Luego, si A es homoni-
ma en relacién con B, tiene el mismo nombre que B pero no la misma
definicién que B, entonces también B es homdnima respecto de A, tiene
el mismo nombre que A pero no la misma definicién que A. En segundo
lugar, la principal motivacién para la propuesta de Di Camillo de que la
separacién es homonimia es muy problematica. Esta proviene de su in-
terpretacion del argumento del tercer hombre. Como vimos, Di Camillo
le atribuye a Platén la homonimia entre la Idea de F y los F particula-
res con base en que ésta es la tinica manera de escapar al regreso del
tercer hombre. Supongo que la idea es que, dado que fue Platén mismo
quien planteé ese regreso, deberiamos suponer que tenia una respues-
ta a éste. La respuesta es: no hay problema, el regreso no se genera
porque la Idea de F y los F particulares no son F en el mismo sentido.
Luego entonces, sostiene Di Camillo, Platén escapa al regreso del tercer
hombre porque separa las Ideas de las cosas particulares, las hace de
distinta naturaleza y, por lo tanto, homénimas (p. 187). Sin embargo,
vimos en la seccidn anterior que esta interpretacién tiene un problema:
la aceptacion de la homonimia no es, como sostiene Di Camillo, la inica
opcion de respuesta para el argumento del tercer hombre que tiene Pla-
tén. Puede rechazar la aplicacion de la premisa de no identidad (NI) sin
comprometerse con la homonimia. Es decir, puede sostener que la Idea
de F es F en virtud de si misma; por ello no requiere un fundamento
distinto de su ser F. Esta estrategia evita el regreso, estd de acuerdo
con otros argumentos platénicos en favor de las Ideas basados en la
nocion de perfeccién y, sobre todo, no compromete el papel causal de
las Ideas, como si lo hace la solucién de la homonimia. Por lo tanto, esta
solucién debe preferirse. Y, como Di Camillo no presenta otras razones
para pensar que la separacion platénica es homonimia, esta tesis no
esta justificada.

Una tercera dificultad en la propuesta de Di Camillo es que, de he-
cho, tenemos razones para pensar que Platén rechazaba que la Idea
de F y los F particulares son homénimos. Quizas la evidencia més per-
tinente proviene del argumento a partir de los relativos del Peri ideon
(argumento que la mayoria de los autores considera muy cercano a
diversos argumentos de los didlogos). La interpretacién mas natural de
éste requiere que la Idea de F y las cosas particulares F sean F no ho-
moénimamente. Como vimos, el argumento postula Ideas sélo cuando
suponemos que un predicado debe predicarse de manera no homoni-
ma de una pluralidad de cosas y no existe, entre las cosas particulares

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olnotagonzalez / 19



154 JOSE EDGAR GONZALEZ VARELA

sensibles F, un paradigma de F-idad, pues, de acuerdo con el argumen-
to, toda predicacién no homoénima requiere que exista un paradigma
del predicado. Asi, el argumento sostiene que, dado que ninguna de
las cosas sensibles iguales es un paradigma de igualdad, es necesario
postular una Idea de igualdad como modelo de estas cosas para que el
predicado “igual” se predique no homénimamente. Sin embargo, para
alcanzar este resultado es crucial que la imagen y el paradigma sean
no homonimos, pues éste es precisamente uno de los tres casos de pre-
dicacién no homénima que distingue el argumento y, de hecho, una
premisa de éste muestra claramente que ese supuesto es necesario para
llegar a la conclusién deseada: “pero si alguien aceptara que la ima-
gen es no homonima con el paradigma, se seguiria siempre que estas
cosas iguales son iguales como imagenes de lo que es igual estricta y
verdaderamente.” (83.13-15). Es decir, solo si se acepta que la Idea de
igualdad es no homdnima con las cosas sensibles iguales se justifica la
postulacidén de tal Idea. Asi, suponer la no homonimia entre las Ideas y
las cosas particulares es una tesis crucial para el argumento a partir de
los relativos. Por ello, no me parece razonable atribuirle a Platén la tesis
de homonimia entre Ideas y cosas sensibles, como hace Di Camillo. En
consecuencia, la tesis de que la separacién es homonimia no puede ser
correcta, pues Platon acepta la separacion, pero rechaza la homonimia.

BIBLIOGRAFIA

Allen, R.E., 1965, “Participation and Predication in Plato’s Middle Dialogues”,
en R.E. Allen (comp.), Studies in Plato’s Metaphysics, Routledge and Kegan
Paul, Londres, pp. 43-60.

Corkum, B, 2008, “Aristotle on Ontological Dependence”, Phronesis, vol. 53,
pp. 65-92.

Di Camillo, S.G., 2012, Aristételes historiador. El examen critico de la teoria
platonica de las Ideas, Facultad de Filosofia y Letras-Universidad de Buenos
Aires, Buenos Aires.

Fine, G., 1993, On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms, Claren-
don Press, Oxford.

, 1984, “Separation”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. 2, pp. 31—
87.

Vlastos, G., 1954, “The ‘Third Man Argument’ in the Parmenides”, Philosophical
Review, vol. 63, pp. 319-349.

Recibido el 18 de junio de 2013; aceptado el 27 de marzo de 2014.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1notagonzalez / 20





