
Discusiones

Pobres diablos: José Gaos, John Dewey
y la metafísica made in USA (segunda parte)

RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS
Departamento de Filosofía
Universidad Nacional de Educación a Distancia, Madrid
rcastillo@fsof.uned.es

Resumen: Mi propósito en este trabajo es reconsiderar una de las lecturas más
relevantes y provocativas de John Dewey que se han hecho en el mundo de
habla hispana. En la primera parte reconstruí las circunstancias que rodearon
la difusión, interpretación y traducción de las obras de Dewey en el México
de mediados de los años cuarenta, y en concreto las razones que llevaron a
que la visión sociológica que Medina Echavarría quiso dar de Dewey fuera
finalmente desplazada por la filosófica de José Gaos. En esta segunda par-
te analizo la traducción y lectura que Gaos hizo de Experience and Nature
de Dewey, teniendo muy presente sus comparaciones con Sein und Zeit de
Heidegger (una obra que tradujo en la misma época). Finalmente, propongo
algunas críticas de la visión que Gaos transmite de Dewey como un pensa-
dor carente de un tipo de “soberbia diabólica” propia de la verdadera gran
filosofía.
Palabras clave: Medina Echavarría, Heidegger, historia de la filosofía en Méxi-
co, filosofía de Estados Unidos

Abstract: The purpose of this work is a reconsideration of one of the most
relevant and provocative readings of John Dewey written in the Hispanic
World. In the first part I reconstructed the circumstances which surrounded
the publicity, interpretation and translation of John Dewey’s works in Mexico
during the middle 1940’s, particularly the reasons why the sociological read-
ing of Dewey that Medina Echavarría proposed was finally displaced by the
metaphysic perspective of José Gaos. In this second part I reconsider Gaos’
own translation and interpretation of Experience and Nature, taking in consid-
eration his comparisons with Heidegger’s Sein und Zeit (which he translated
in the same period). Finally I analyze critically Gaos’ view of Dewey as a
thinker whose philosophy lacked the “diabolical arrogance” that true great
philosophy would seem to require.
Key words: Medina Echavarría, Heidegger, history of philosophy in Mexico,
philosophy from U.S.A.

3 . La lectura

En cierta ocasión escuché a John McDermott decir que Dewey había
caracterizado Sein und Zeit como una versión de Experience and Nature

Diánoia, volumen LIX, número 73 (noviembre de 2014): pp. 113–133.

dianoia / d73pobresdiablos2 / 1



114 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

escrita por un campesino alemán. Nadie, hasta donde yo sé, ha podido
verificar dónde Dewey dijo semejante cosa. La verdad, no cuadra con
su talante. Lo que sí sabemos es lo que Dewey le dijo a Sydney Hook
después de que éste regresara de Alemania en 1920 y le explicara a su
maestro las líneas generales de Sein und Zeit. “Después de escuchar
mi versión del libro —dijo Hook— Dewey comenta: pues la verdad
es que suena como una descripción de ‘la situación’ en alemán trans-
cendental.”1

El comentario es llamativo: para Dewey el concepto de situation era
realmente importante, una especie de término clave de un sistema ter-
minológico forjado con un inglés que no era ni natural ni ordinario,
pero tampoco excesivamente filosófico. Si se escribiera un libro sobre
Dewey como el que Pierre Bourdieu escribió sobre Heidegger, creo que
llamaría la atención sobre un aspecto: Dewey trató de dotar a palabras
comunes de resonancias filosóficas, y a palabras filosóficas de conno-
taciones comunes, pero nunca pensó que existiera una jerga de la au-
tenticidad. Rorty cree que Dewey trató de forjar una jerga filosófica tan
fundamental como la de Heidegger, pero Dewey nunca proclamó que
la tarea última de la filosofía fuera preservar la fuerza de las palabras
más elementales en las que el Dasein se expresa a sí mismo y evitar que
la comprensión natural las rebajara a un nivel de inteligibilidad que
funciona como una fuente de pseudoproblemas.2 Dewey nunca diría
que hay un conjunto de palabras cuya fuerza pertenece a la casa del
Ser y que debe preservar la filosofía. Su gramática de la existencia fue
muy distinta a la de Heidegger3 y, por mucho que describiera lo que él
llamaba “rasgos genéricos” de la existencia humana, su modo de análi-
sis no excluía las enseñanzas de la psicología social, de la historia y de
las ciencias del hombre.4 En realidad, si diéramos la vuelta a la broma

1 S. Hook, “Some Memories of John Dewey”, p. 103.
2 Es el propio Rorty quien marca esta diferencia cuando cita Being and Time

(Harper and Row, Nueva York, 1962 p. 262); véase R. Rorty, Contingency, Irony and
Solidarity, p. 112.

3 Con todo, convendría analizar con mucho detalle las posibles transferencias
entre el lenguaje que Gaos inventó para traducir a Dewey y el que inventó para
traducir Heidegger.

4 De hecho, el propio giro de Dewey hacia la cultura (en el segundo prólogo
de Experience and Nature que dejó inacabado a principios de los años cincuenta,
y donde proponía sustituir en el título “experiencia” por “cultura”) no habría sino
confirmado los recelos de Heidegger hacia un tipo de filosofía que se rendía ante
la antropología y las ciencias del hombre. Con todo, Rorty considera que el intento
de Dewey de describir rasgos genéricos de la existencia era similar al empeño de
Heidegger por ofrecer una lista de Existentiale.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 2



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 115

de McDermott, creo que Heidegger habría considerado Experience and
Nature una caricatura de Sein und Zeit hecha por un moralista esta-
dounidense. Y creo que aun habría tolerado a Dewey menos que a los
sociólogos europeos.5

Sea como sea, aquí no puedo discutir sobre Dewey y Heidegger, sino
sólo plantear algo bastante más concreto, a saber, ¿qué ocurre cuando
un extraordinario conocedor de Heidegger traduce la obra más meta-
física de Dewey? ¿Qué tipo de trasvase ocurrió en la cabeza de Gaos?
Mi opinión es que Gaos no malentendió a Dewey, sino que ofreció una
lectura sumamente equívoca. Lo bueno es que esa clase de lectura es
muy distinta de una lectura equivocada. Una lectura equívoca es activa,

5 Cuando Dewey escribió la primera versión de Experience and Nature, “expe-
riencia” ya significaba para él experiencia “del mundo natural en su sentido más
pregnante”, o sea, “toda forma real y posible en la que el hombre, que es parte de
la naturaleza, se relaciona con todos los demás aspectos y fases de ésta”. “Expe-
riencia” designaba, “dicho de forma sumaria, el conjunto [complex] de todo lo que
es distintivamente humano” (J. Dewey, “A Re-Introduction”, Experience and Nature,
The Collected Works, vol. I., Later Works, p. 331). Sin embargo, entre 1925 (fecha de
la primera edición) y 1949 (año en el que se propuso escribir una nueva introduc-
ción a su libro) Dewey se sintió impulsado a pensar que “experiencia” significaba
algo más concreto, a saber, no sólo un modo de relacionarse con la naturaleza en
Occidente, sino, aún más, el modo peculiar en que lo hizo la cultura occidental
después de la Edad Media. “El problema constante de la filosofía occidental a lo
largo de toda la historia, ha sido la conexión y distinción de lo que se considera
humano, por un lado, y lo que considera natural, por el otro” (ibid., p. 331). En
la p. 361, Dewey añade: “Si hoy escribiera o reescribiera Experience and Nature, lo
titularía Culture and Nature, y el tratamiento de los objetos de estudio específicos
se modificaría de manera correspondiente”. En realidad, siempre fue posible leer
Experience and Nature con una óptica culturalista e historicista. No había que espe-
rar a Rorty. Dewey leyó al Malinowski de los años treinta y a otros antropólogos de
aquella época. El término “cultura” empezaba a inflarse tanto como antes se había
inflado el de “experiencia”. Ya no significaba, por ejemplo, cultura en el sentido de
refinamiento o formación (Bildung), sino cultura en el sentido de forma de vida,
vida ordinaria, prácticas comunes, costumbres, acciones colectivas, ritos, juegos,
intercambios, etc. La cultura parecía cubrir todo; nada le era ajeno. Abarcaba lo
espiritual y lo material, los símbolos y las máquinas, las emociones y los artefactos,
los sentimientos y los gestos, los soliloquios y los rituales, los sueños y los actos
públicos. Abarcaba, sobre todo, lo individual y lo colectivo y, por lo tanto, la an-
tropología absorbía a la psicología y a la sociología (ibid., p. 364). La psicología
social se convertía en psicología cultural, la antropología filosófica en cultural. . .
¿Qué papel les quedaría a los filósofos? Desde luego, este cambio de “experiencia”
por “cultura” pondría de manifiesto en Dewey una tendencia que también encarnó
Dilthey: la antropología filosófica y el giro cultural del neokantismo (Cassirer), una
tendencia que, unida a la influencia de la sociología del conocimiento, provocará
justamente la reacción violenta de Heidegger con su filosofía existencial.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 3



116 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

transformadora; no es una simple mala interpretación que distorsiona
un original, sino una intervención que abre, a través de sus propias
negaciones, un conflicto más amplio de interpretaciones. Para explicar
esto me centraré exclusivamente en la interpretación explícita que Gaos
ofrece de Dewey en el prólogo a su versión de Experience and Nature, así
como en las posteriores lecciones sobre Dewey, impartidas en Caracas
en su curso sobre filosofía contemporánea.

Lo que sorprende más del prólogo de Gaos es la rapidez con la que
quiere colocar a Dewey en un escenario filosófico en el que él funge
como regidor. A diferencia de lo que hará luego en las lecciones de
Venezuela (Lección XIII), Gaos resume las ideas generales del libro con
mucha celeridad para suscitar apresuradamente el debate que a él le
interesa. Al principio del prólogo anticipa ese cuadro general, sobre
todo cuando dice:

Un filósofo norteamericano de paso por México, al regreso de otros paí-
ses hispanoamericanos, declaraba no ha mucho [. . .] cómo le llamaba la
atención el hecho de que mientras que la filosofía actual de su país era
en general más bien naturalista, en los países hispanoamericanos eran la
mayoría de los cultivadores de la filosofía partidarios de aquella o aquellas
que separan [. . .] lo específicamente humano de lo natural. Esta observación,
exacta, sin duda en lo referente a los cultivadores de la filosofía en los paí-
ses hispanoamericanos, aun cuando no lo fuese en la misma medida de lo
relativo a la filosofía actual de Estados Unidos, tiene sobre todo el acierto
de destacar la oposición entre dos tipos de filosofías en que se origina la
doble significación de la de Dewey ([para] la historia de la filosofía y de la
cultura universales, por un lado, y, por otro, [para] la situación actual de
la filosofía en los países de lengua española). (PEN 390)6

Desconozco a qué filósofo estadounidense se refería Gaos. Quizá se tra-
taba de Patrik Romanell, quien dio un curso en México en el año de
1946.7 Importa mucho más, sobre todo, el esquema que Gaos quiere

6 En adelante, cito el prólogo con las páginas de la edición, corregida y cotejada
con manuscritos, del vol. XI de las Obras completas, y uso las siglas “PEN” seguidas
del número de página.

7 En una carta a Dewey con fecha aproximada del 1 julio de 1948 (The Corres-
pondence of John Dewey, 1871–1952, vol. III, documento 10870) Eduardo García
Máynez, director del Centro de Estudios Filosóficos de la UNAM, y autor de una Ética
en 1944, menciona un conjunto de actividades que ayudaron a difundir el pensa-
miento de Dewey desde mediados de los años cuarenta: un curso de Romanell en
1946 (autor que luego se dedicó a comparar la estética de Dewey con la de Croce),
pero también un seminario sobre neonaturalismo celebrado en el Centro dirigido

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 4



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 117

trazar: Al norte del Río Bravo, impera el naturalismo. Al sur de la fron-
tera, las cosas son diferentes: la filosofía alemana sigue reinando. La
relación entre ambas filosofías es conflictiva, se manifieste o no, y “la
confrontación más cabal de unas filosofías con otras resulta siempre y
por lo menos instructiva; sobre todo, es normalmente la vía por exce-
lencia para que las filosofías lleguen a percatarse de sus limitaciones y
abrirse horizontes decisivos” (PEN 387). Evidentemente, Dewey queda
al norte del Bravo. Sin duda, es el filósofo más representativo de la
cultura de Estados Unidos —dice Gaos—, pero ninguna de sus obras
traducidas al español es “una de sus principales obras filosóficas”. La
traducción de Experience and Nature, su obra “más amplia y asequi-
ble a la vez, por el tema y estilo”, ofrece, sin embargo, elementos para
una reflexión mucho más profunda sobre su oposición a otras filosofías.
¿Cómo clasificar sumariamente la filosofía de Dewey? Gaos no duda en
caracterizarla como un “monismo de la naturaleza”. Dewey —dice—
quiere superar todos los viejos dualismos. Ahora bien:

[L]os dualismos cardinales de la filosofía son tres: el de lo físico y lo psí-
quico, el de lo real y lo ideal, el de lo inmanente y lo trascendente por
excelencia o metafísico en el sentido más propio. Aquel en el que la mate-
ria o el espíritu o ambos se conciben existiendo más allá de todo lo físico
y psíquico, de todo lo real empírico y fenoménico. (PEN 391)

por el propio Máynez, del que también formaba parte Francisco Larroyo. Fue pre-
cisamente en 1946 cuando Larroyo publicó Historia de la filosofía en Norteamérica,
un texto enormemente interesante, pero bastante ignorado por los historiadores de
las ideas y que estaba dedicado, nada más y nada menos, que “al eminente filóso-
fo y pedagogo norteamericano John Dewey, en testimonio de admiración”. Según
el esquema histórico de Larroyo, Dewey supone la transformación de la filosofía
de la experiencia (superación a su vez del empirismo) en filosofía de la cultura.
Desconozco el contexto en el que surge esta historia y el público que la consideró
relevante, pero resulta, por otro lado, especialmente instructiva en su comprensión
de la filosofía de Dewey y ajena al tipo de provocaciones a las que se prestó Gaos.
Creo que la polémica entre Gaos y Larroyo de 1938 en la revista Hoy sobre “la
filosofía de la filosofía” arroja mucha luz sobre lo difícil que era modificar la visión
que tenía Gaos de la filosofía como soberbia diabólica, algo que evidentemente con-
dicionó sus comparaciones entre Dewey y Heidegger. Recomiendo la lectura de la
polémica y la sección 5 del ensayo de Guillermo Hurtado “El lugar del neokantismo
en la filosofía mexicana”, pp. 167–170. Este ensayo aclara además las relaciones de
la filosofía mexicana con las tradiciones francesa y alemana y ayuda a comprender,
indirectamente, el contexto en el que surge el interés por la filosofía de Estados
Unidos (agradezco a Hurtado que me revelara en México el texto de Larroyo sobre
la filosofía de Estados Unidos).

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 5



118 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

A partir de ahí, la tesis de Gaos es clara: Dewey ofrece una supera-
ción de los dos primeros dualismos, pero ignora el más importante
(PEN 398), el tercero: nunca concibe lo psíquico y lo ideal como “fenó-
menos del alma o del espíritu metafenoménicos, la sustancia psíquica
y espiritual de la tradición [. . .] en cuanto significación o valor, qui-
zás Dios, a quien sólo se mienta o alude incidental o indirectamente”
(PEN 398). El inmanentismo de Dewey es moderno y radical, dice Gaos,
pero sólo se puede entender en contraste con otras filosofías. Más ade-
lante, señala:

Una filosofía no es cabalmente consciente de sí [. . .] si se contenta con
proponerse y rechazar las demás, por muchas y sólidas razones que alegue
en contra de las últimas y en su propio favor, si entre estas razones no
figuran las explicativas de cómo se hayan originado las filosofías rechaza-
das por ella y, siquiera por correlación empírica, cómo se ha originado ella
misma. (PEN 398)

Dewey —explica Gaos— parece acometer esta tarea cuando explica
cómo se han formado los dualismos que quiere superar. Con todo, lo
más llamativo de Dewey son los recorridos que hace por la historia de
la filosofía, con especial atención a la griega. Tales recorridos —afirma
Gaos— ofrecen de las filosofías del pasado:

una explicación sociológica en su raíz, como caso particular [. . .] de la
explicación sociológica que se da del mundo de las significaciones o de
lo ideal en general, del cual son parte los filosofemas. Esta explicación,
general o particular, aproxima la filosofía de Dewey a la “sociología del
saber” o del “conocimiento” y al “historicismo” en general —y requiere
que la juzgue fundamentalmente partiendo de éstas sus propias y básicas
ideas y tendencias explicativas del origen de la filosofía, sin excepción. Es
conveniente [también] empezar tratando de puntualizar lo que tenga de
norteamericana. (PEN 399)

Gaos favorece en este punto la comprensión de la filosofía de Dewey,
pero de una forma muy equívoca. ¿Deberíamos colocar a Dewey junto a
Dilthey, junto a Manheim, o junto a quién?8 En cualquier caso, la com-

8 La cercanía de Dewey a Dilthey es algo que Ímaz explicó mucho mejor que
Gaos en su prólogo a la versión de la Logic de John Dewey en el Fondo de Cultura
Económica.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 6



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 119

paración parece secundaria,9 dado que lo primero sería puntualizar lo
que semejante perspectiva “tenga de norteamericana”, y ahí empieza el
problema. ¿Cómo concibe Gaos el carácter específicamente estadouni-
dense del monismo naturalista de Dewey?

Primero, el monismo de Dewey es instrumentalista. Esta tesis se
enuncia en forma breve al inicio del prólogo, pero vuelve a cobrar fuer-
za en su final. El monismo de Dewey, dice Gaos al inicio, es:

un monismo de la “naturaleza”, en que el dispositivo o el órgano que re-
establece la unidad con ésta de la “experiencia” es lo “instrumental” [. . .]
la etiqueta de “instrumentalismo” [. . .] está justificada por mucho que se
abuse de ella [. . .]. La experiencia [. . .] no hay que separarla de la natu-
raleza —artificialmente, puesto que naturalmente se halla inserta en ésta.
En tanto y en cuanto el hombre “experimenta”, vive —actúa en el sentido
de la eficiencia y la eficacia. Ésta su actuación misma y toda es “instru-
mental”: hasta las ideas y los valores, hasta el espíritu de que tantas y
tales filosofías hicieron y hacen un reino del ser ideal aparte del reino del

9 Gaos glosa muchas ideas de Dewey con un lenguaje europeo ajeno al del ame-
ricano: Para Dewey —dice Gaos— “El espíritu es en su sentido más propio lo que se
puede llamar universo de significaciones —que a su vez se puede considerar como
el núcleo de lo que se llama el espíritu objetivo— y las significaciones son instru-
mentos oriundos de la comunicación, de la comunidad que los usa” (PEN 395).
“Pero el espíritu objetivo [también] se ‘subjetiva’ ” dado que para Dewey hay un
proceso de diferenciación, un surgimiento de lo individual que no se reduce a la
lógica de la totalidad social (PEN 395). En otro pasaje dice que, para Dewey, “lo
ideal viene a ser una instrumentalidad, susceptible de ser gozada como ‘fin’ de la
comunidad, lo que aproxima a Dewey a la escuela sociológica francesa” (PEN 394).
Gaos aduce como muestras de esta proximidad fragmentos del capítulo V de Expe-
rience and Nature, pero no me queda claro con quién está comparando a Dewey.
¿Quizá con Durkheim?

En realidad, Gaos no sabe muy bien cómo clasificar a Dewey con etiquetas pro-
cedentes de Europa, y en la misma página dice que la descripción de Dewey del
carácter intersubjetivo de las significaciones ofrece “admirables ejemplos [. . .] que
pudieran llamarse fenomenológicos” (PEN 394). Sin embargo, en las lecciones de
Caracas afirma: “Husserl y Dewey son en muchas cosas el anti-el otro” (Gaos, Obras
completas, vol. XI, Filosofía contemporánea [en adelante, FC] 249). En las mismas
lecciones (FC 258) añade: la concepción de Dewey “implica la indiferenciación
esencial o intrínseca, o la diferenciación únicamente extrínseca o accidental. De
lo físico y lo psíquico entre sí [. . .] que es la concepción más antifenomenológica,
más antihusserliana, posible, ya que la fenomenología de Husserl hace la distinción
fundamental de lo psíquico y lo físico, y distingue esencias irreductibles.” La con-
cepción de Dewey también “implica muy problemáticas acepciones de los términos
‘espíritu’, ‘conciencia’, ‘idea’, y hasta ‘objeto’, aunque sólo fuese por su desviarse de
las tradicionales quizás sin razón suficiente” (FC 258).

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 7



120 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

ser, o un reino del espíritu aparte del reino de la materia, son “instrumen-
talidades” del hombre; el lenguaje y el yo son sendos “instrumentos de
instrumentos” como de la mano dice Aristóteles; y los instrumentos stricto
sensu que esta última maneja no son sino causas, medios, efectos, a una,
de la general y fundamental actuación instrumental, del hombre que vive
ínsito en la naturaleza. (PEN 390–391)

Este instrumentalismo, afirma Gaos más adelante, “potencia la corres-
pondencia entre el ‘pragmatismo’ filosófico de Estados Unidos y la
orientación ‘practicista’ de la cultura norteamericana” (PEN 399). Pese
a que en Estados Unidos —añade— existen amplias corrientes críticas
hacia esa cultura y numerosas expresiones “de ‘idealismo’, incluso del
más utópico” (PEN 399), subsiste la correspondencia de ese “pragma-
tismo filosófico con la innegable orientación de una parte sumamente
considerable y decisiva de esa cultura” (PEN 399). La concepción de la
filosofía del propio Dewey como una tarea que ha de ponerse a prueba
—concluye Gaos— pudiera considerarse idealista, pues podría tomarse
por “manifestación egregia del espíritu de servicio social que anima la
vida del gran país y que es un espíritu de práctico idealismo, precisa-
mente” (PEN 399). Sin embargo, en la filosofía de Dewey predomina la
influencia de un empirismo asociado con William James y Hume, pero
también con Hobbes y Bacon y hasta con el escolasticismo postomista
anglofranciscano. Esta tradición es eminentemente moderna y está ani-
mada por un inmanentismo radical. La cultura de Estados Unidos sólo
es la “expansión por excelencia de [ese] mundo moderno, de la mo-
dernidad” y, en consecuencia, el instrumentalismo de Dewey sólo es “la
manifestación extrema” de ese “inmanentismo moderno” (PEN 400).10

Puede decirse que la conclusión de Gaos es bastante tajante: el mo-
nismo naturalista e instrumentalista de Dewey es la manifestación tras-
atlántica y radical del inmanentismo moderno que afirma “el más acá”
sin “el más allá” o, si se quiere, que decide “vivir la vida, y el mundo
como si no hubiese otra vida y otro mundo” (PEN 400). Sin embargo,
aquí viene lo más interesante del argumento de Gaos: ¿es el monismo
naturalista la única expresión del inmanentismo radical? En absoluto.
El existencialismo —sentencia Gaos— ha logrado pensar la relación en-
tre lo inmanente y lo trascendente de una forma muy distinta a la de
Dewey. Reproduzco largos pasajes de la sección final, la más interesante
y polémica de un prólogo que, por fin, después de tantas comparacio-

10 En las lecciones de Caracas, Gaos es bastante más profuso y entronca a Dewey
con nombres como Mill, Spencer y Comte (FC 243).

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 8



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 121

nes con distintos pensadores europeos, revela la figura con la que Gaos
quiere, finalmente, confrontar a Dewey:

Con algunas de las más conspicuas filosofías de nuestros días, última y
superlativamente, la existencialista, se ha venido a pensar [. . .] que, no un
monismo naturalista, sino un dualismo de lo humano y lo natural es la
condición de posibilidad de un inmanentismo riguroso, capaz de hacer lo
trascendente, lo sobrenatural de la tradición, inmanente —no a la natura-
leza, sino al hombre [. . .] los grandes dualismos tradicionales apuntan en
última instancia a afirmar la trascendencia, a lo natural y humano, de lo
psíquico, lo ideal, lo espiritual, como sobrenatural. Dewey hace inmanente
a lo natural, lo humano, lo psíquico, lo ideal, lo espiritual y [. . .] todo lo
sobrenatural. Las filosofías de nuestros días últimamente aludidas vienen,
en cambio, a hacer del ser lo humano en cuanto tal radicalmente distinto
de lo natural, trascendente a lo natural, del ser humano en cuanto tal
sobrenatural, lo que hace inmanente a lo humano lo sobrenatural de la
tradición [. . .] hay lo natural y lo sobrenatural [. . .] y hay lo sobrehumano
en la misma medida en que correlativamente lo humano es parte de lo na-
tural. Para las filosofías de las que es la de Dewey ejemplar extremado, no
hay más que lo natural, que incluye en sí lo humano. Para las filosofías de
nuestros días [. . .] hay lo natural y lo humano, que sería lo sobrenatural,
o lo que es lo mismo, habría lo sobrenatural, pero nada sobrehumano.

Quizás en nombre de Dewey se pudiera decir que si un naturalismo
como el suyo es potente para acabar con la trascendencia de lo sobrena-
tural y sobrehumano a lo natural y humano, más lo será para acabar con
la mera trascendencia de lo humano a lo natural. La anulación de lo so-
brenatural y lo sobrehumano sería ipso facto una anulación de lo humano
como sobrenatural —supuesta la identificación de lo humano con lo sobre-
natural. El que el hombre sea el creador de lo sobrenatural y sobrehumano
parece requerir que el hombre sea lo sobrenatural y sobrehumano, o que
haya algo sobrenatural, el hombre mismo, pero nada sobrehumano. Por
eso el “existencialismo” que cabe atribuir a Dewey, en vista del “uso” que
hace del concepto de “existencia”, tendría un sentido radicalmente diver-
gente del peculiar al existencialismo [. . .] más fundamental y representa-
tivo de Heidegger: la “existencia” es lo que Dewey reduce a la naturaleza y
para Heidegger lo irreductible a ésta; el “instrumento” de Dewey lo es para
llevar a cabo aquella reducción, el “útil” de Heidegger es el punto de par-
tida de la exhibición de esta irreductibilidad [. . .] [Dewey] sumerge no
sólo lo sobrenatural y sobrehumano en lo humano, sino también esto en
lo natural. Pero esta sumersión, justo por ser más extremada, es más pro-
blemática. La del dualismo sumerge lo sobrenatural en lo humano, pero
no esto en lo natural, y esta sumersión parece tener más probabilidades de
triunfar. (PEN 400–402)

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 9



122 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

¿Por qué tiene más posibilidades de triunfar la opción de Heidegger
que la de Dewey? —se preguntará más de uno. La reducción de Dewey
del hombre a la naturaleza, añade Gaos, podría responder a la “clásica
tendencia al imperio de la lógica de identificación, que, generalizando
cuanto sea menester, puede identificarlo todo”, mientras que la reve-
lación de la irreductibilidad del hombre a la naturaleza del existencia-
lismo respondería a una lógica de diferenciación “propia de nuestros
tiempos de ‘historicismo’ ”. ¿No nos deja esto exactamente en el mismo
punto del análisis? ¿Cuál es el verdadero problema del existencialis-
mo espurio de Dewey, y por qué el existencialismo de Heidegger tiene
más posibilidades de triunfar? ¿De triunfar contra qué? La respuesta de
Gaos en el prólogo es más provocadora que la que da en las lecciones
de Caracas y atañe más explícitamente al contexto mexicano. Empeza-
remos, por eso, con un análisis de esas lecciones, y reservaremos para
la sección final de este ensayo el examen de la lectura más provocativa.

Como en otros momentos de las lecciones, Gaos insinúa una compa-
ración antes de revelar la confrontación. Afirma que los análisis de la
significación de Dewey merecen compararse con los pasajes de El ser y
el tiempo “donde se analiza la señal como prototipo del útil, así como
las significaciones, el habla, el lenguaje, y la verdad” (PEN 249).11 Gaos
añade que la teoría del origen social y práctico de las significaciones y
del lenguaje de Dewey:

tiene analogías notorias con la teoría de las significaciones del habla y
del lenguaje de Heidegger —y ambas al reducir las significaciones a las
relaciones prácticas de los humanos con las cosas, en griego prágmata,
vienen a resultar, si no un curioso idealismo practicista o pragmatista.
(PEN 252)12

11 Gaos menciona los parágrafos 17 (La referencia y la señal), 26 (El “ser ahí con”
de los otros y el cotidiano “ser con”), 27 (El cotidiano “ser sí mismo” y el “uno”),
34 (El ser ahí y el habla. El lenguaje), 35 (Las “habladurías”), 44a (El concepto
tradicional de la verdad y sus fundamentos ontológicos) y 69b (El sentido temporal
de la medición del “curarse de” “viendo en torno” en el descubrir teóricamente lo
“ante los ojos” dentro del mundo).

12 A continuación, Gaos añade algo que se prestaría a una discusión interminable:
que semejantes idealismos pragmatistas serían una “curiosa inversión de la concep-
ción hegeliana de las relaciones objetivas como raciocinios o silogismos, inversión
no demasiado extraña ni en Dewey, formado en el hegelianismo, pero aunque no
lo hubiese sido, si entre hegelianismo y positivismo hay la relación vista por Taine;
[y] ni siquiera [extraña] en Heidegger, si su filosofía fuese la réplica a la de Hegel
que pensó un intérprete y a éste le concedió expresamente Heidegger” (FC 252).
Sobre la posición de Gaos con respecto a Taine, véase la p. 440.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 10



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 123

Otro tanto puede señalarse en la descripción que hace Dewey de la
esencia como producto derivado de la existencia. En efecto:

[La] esencia que surge de las variadas significaciones que cambian al cam-
biar las condiciones y las intenciones más o menos pasajeras de los sujetos
de la existencia, se parece mucho a la esencia posterior a la existencia del
existencialismo en el sentido más propio —y sería propia del existencialis-
mo en el sentido más amplio, en el que la prioridad de la existencia a la
esencia no se reduciría a las del hombre, sino que se extendería a las del
todo. (FC 253)

Sin embargo, pese a tanta coincidencia o semejanza, las dos filosofías
parecen destinadas a la confrontación, pues, apostilla Gaos:

debo señalar una diferencia atañedera a las actitudes prácticas de las fi-
losofías: “el existencialismo” de Heidegger se añadiría con su “estado de
resuelto” que no es de apraxia, pero sí de práctica de la vida cotidiana bajo
el signo de su constitución ontológica —esencial, inmutable, a la filoso-
fía clásica; el instrumentalismo de Dewey es una filosofía de la resuelta
acción reformadora, mejoradora —con tanto activismo como la de Sartre
o la marxista y tanto optimismo como ésta [. . .] El “existencialismo” de
Heidegger puede considerarse, por su manera de partir del útil, hasta el
fundarse en la utilización de él, como un practicismo y hasta pragmatismo,
pero del paradójico conformismo entrañado en el estado de resuelto, y de
la intención dualista de separar al “ser ahí” por su ser, la “cura”, de los
“seres intramundanos”, sean “a la mano” o “ante los ojos”, o, en términos
tradicionales, separar al hombre de la naturaleza. El “instrumentalismo”
de Dewey es un pragmatismo y practicismo propiamente tal, reformista,
si no revolucionario, que piensa necesitar, para ser tal, del monismo de la
experiencia y la naturaleza, del hombre y la naturaleza —como el marxis-
mo, y hasta como Nietzsche, en cuanto pensó fundamentar su teoría de la
vida con su teoría del devenir. Pero éste es el problema: el de la necesi-
dad del monismo del hombre y la naturaleza, y no más bien del dualismo
de la naturaleza y el hombre, para una acción del hombre reformadora,
revolucionaria —de la Naturaleza. (FC 254, 259)13

Creo que, dejando a un lado sus comparaciones con Sartre, el marxis-
mo y Nietzsche (y otras que provocarían nuevas confrontaciones con
la óptica de Dewey), el núcleo del argumento de Gaos es equívoco.

13 Para entender la naturaleza abierta del “estado de resuelto” y su diferencia con
una voluntad de acción o resolución, véase el comentario de Gaos en el capítulo II
(“El mundo”), en Introducción a El ser y el tiempo de Martin Heidegger, pp. 28–37.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 11



124 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

En el prólogo afirmaba que el monismo de Dewey es mucho más pro-
blemático que el dualismo existencialista, pero no daba muchas más
explicaciones. ¿Por qué es problemático fomentar la reforma radical
con monismo? Aquí parece decir algo parecido: ¿por qué considera tan
alarmante que la acción reformadora requiera del monismo?14

4 . La lectura y el contexto

Hasta aquí he intentado explicar algunas de las ideas más interesantes
de la lectura de Dewey que Gaos propuso en su prólogo a La experiencia
y la naturaleza y también en las lecciones sobre el filósofo norteameri-
cano que impartió años después en sus cursos de Caracas. La lectura
de Gaos, dejémoslo claro, es única. Tuvo el acierto de analizar a Dewey
con el trasfondo de la tradición europea y, por mucho que lo glosara en
términos de esa tradición (en vez de ponerse él en el lugar de la otra
tradición), logró colocar a Dewey en un escenario filosófico dominado
por la filosofía alemana. Décadas antes de que filósofos estadounidenses
compararan a Dewey con Heidegger, Gaos forjó una lectura productiva
y provocadora. Productiva, porque tenía más consecuencias para un
debate futuro (debate que, sin embargo, no se produjo). Provocado-
ra, porque su lectura confrontaba a Dewey apresuradamente. Minucio-
sa, porque tradujo a Dewey palabra por palabra. Comprometida, porque
era una glosa realizada por alguien que traducía al castellano grandes
obras de la filosofía alemana mientras concebía su propia filosofía.

Con todo, creo que la mayor provocación no tiene que ver sólo con
el marco filosófico de la confrontación entre Dewey y Heidegger (mar-
co que pueden aclarar mucho mejor que yo los expertos en Gaos). Tiene
que ver con el contexto mexicano en el que Gaos hace su interpreta-
ción. Vimos antes que para él la confrontación fundamental entre Dew-
ey y Heidegger es finalmente una confrontación entre dos formas de

14 La filosofía de Dewey es una filosofía “práctica y democrática” (FC 246), según
la cual no hay que contentarse con la contemplación de los bienes y la conde-
nación de los males; hay que esforzarse por estabilizar los primeros a costa de
los segundos (FC 258). Dewey hace al hombre inmanente a una Naturaleza no
dividida en bienes objeto de contemplación y males objeto de condenación, “tan
irrealizables los unos como irremediables los otros”, sino convertida en un orden
de causas y efectos convertibles en medios para realizar fines buenos y remediar
fines malos. En manos de Dewey, la filosofía queda reducida por lo tanto a un arte
práctico, arte de la realización de bienes y del remedio de males, crítica que no
toma la discriminación de bienes y males “como una consideración teórica pura
y previa”, sino como “una discriminación efectuada sobre la marcha misma del
realizar y remediar” (FC 258, 259).

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 12



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 125

inmanentismo. Dewey —decía Gaos— reduce no sólo lo sobrenatural
y sobrehumano a lo humano, sino que también reduce lo humano a lo
natural. Por el contrario, para Heidegger existe lo natural, pero también
lo radicalmente humano, que no es sobrehumano, pero sí sobrenatural.
Ahora bien, en la última parte del prólogo, Gaos dibuja el contraste
entre Dewey y Heidegger sobre un horizonte mucho más inquietante.
El inmanentismo de Heidegger es radical, dice, porque, en efecto:

el hombre [no] se atreve a divinizarse, pero con dificultad se resignará a
infrahumanizarse. Por eso al conformarse con no ser Dios, no se contenta
con ser un pobre diablo, más o menos natural; no se contenta con menos
que con ser el Diablo, que es tan sobrenatural como Dios —aunque ya no
resulte sobrehumano. El dualismo de lo humano sobrenatural y lo natural
es más demoníaco que el monismo naturalista, es satánico, por ende una
poderosa tentación. El europeo no ha logrado recuperar el primitivo estado
de inocencia sino en la América al norte del Bravo, aunque el paso de esta
América a protagonista de la historia universal ha empezado a hacérselo
perder de nuevo; la América del sur del Bravo ha permanecido más cerca
de la pecaminosidad europea, sea por paradójica influencia de lo indígena
o por lo que sea. En todo caso, ésta parece ser la cuestión en la actualidad:
no tanto la de la trascendencia o inmanencia de lo sobrenatural y sobrehu-
mano a lo natural y humano, cuando la de la trascendencia o inmanencia
de lo humano, reducido a ello lo sobrenatural o sobrehumano, a lo natu-
ral. El problema del inmanentismo, el problema de la modernidad, parece
planteado actualmente en tal plano. Ser hasta hoy la expresión más cabal
quizás de una de las cardinales soluciones posibles es el mérito mayor de
Dewey, aquel por el que no parece ya incierta previsión, ni previsión siquie-
ra, la que ve en él un clásico de la filosofía. A los cultivadores de la filosofía
en los países hispanoamericanos, partidarios en general del dualismo de lo
natural y lo humano, y a su público, puede enseñarles quizás como nadie
una de las posibles soluciones cardinales del problema —y más radical-
mente, este mismo, o, en suma, en qué endiablado asunto andan metidos
o pueden meterse. (PEN 402)

La conclusión de Gaos es sorprendente. En la filosofía de Dewey el hom-
bre deja de ser Dios, pero se contenta con ser un ser natural, o sea, un
pobre diablo. En la filosofía de Heidegger el hombre deja de ser Dios,
pero no puede ser menos que el Diablo. La filosofía de Heidegger acepta
la tentación. La de Dewey trata de mantenerse inocente. El diagnóstico
de Gaos es provocador: la confrontación entre Heidegger y Dewey ata-
ñe a algo muy serio. La filosofía contemporánea no sólo está abocada
al inmanentismo, sino al siguiente dilema: ¿puede reducirse el hombre

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 13



126 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

a pobre diablo y seguir siendo hombre? Acabaré solamente con unas
cuantas sugerencias:

1) La lectura de Gaos de Experience and Nature resultó enormemen-
te interesante, pero también se trató de una lectura equívoca que fue
mucho más allá del libro en cuestión. Al llevar tan lejos sus conclusio-
nes, Gaos habría hecho bien en contemplar seriamente otros textos de
Dewey en los que éste aclaró sus posiciones con respecto al problema
de la “desdivinización” del hombre, el problema del mal, etc. Se mire
como se mire, no creo que la lectura de Gaos fuera la clase de lectura
que el comité norteamericano para la difusión de las obras de Dewey
y Nima Adlerblum tenían en mente cuando emprendieron su campaña
en México. Gaos rebasó los límites esperables y, en vez de sumergir al
lector hispano en el mundo de Dewey, sumergió a Dewey en el mundo
de la filosofía europea. Ni Ímaz ni Ramos hicieron algo parecido en sus
respectivas presentaciones de obras de Dewey, por mucho que cada uno
interpretara a éste a su manera y en relación con sus propios intereses.
La glosa de Gaos tuvo que despertar mucha más inquietud que ninguna
otra, si es que se entendió en Estados Unidos. Cuando Gaos fue elegido
responsable de la adaptación de la metafísica de Dewey a la lengua
española, el filósofo estadounidense ganó para sí a un traductor excep-
cional, pero también quedó en manos de un intérprete embarazoso.

2) La interpretación de Gaos coloca a Dewey en un escenario com-
pletamente diferente al que Medina habría pintado si hubiera llevado
adelante su proyecto de traducción. En el escenario de Gaos, Dewey
sólo podía aparecer cubierto por la alargada sombra de Heidegger. En
el escenario de Medina, Dewey habría ocupado un lugar al lado de
Manheim y su obra habría sido presentada como una fuente de inves-
tigación y no como una expresión de una visión del mundo. Creo que
los trabajos de Moya sobre Medina arrojarán más luz sobre este punto:
Medina no sólo se involucró en los proyectos de difusión, sino que forjó
sus propias ideas sobre la metodología de las ciencias sociales influi-
do por su lectura de la Logic de Dewey. En consecuencia, Gaos fue un
pionero, pues otorgó a Dewey el honor de aparecer en un escenario, el
de la gran tradición filosófica europea, en el que sólo se le permitió ac-
tuar mucho tiempo después, cuando algunos filósofos estadounidenses
y europeos se atrevieron a comparar a los pragmatistas con Heidegger
o con Gadamer. Sin embargo, Medina fue un pionero de la vindicación
del pensamiento social y político de Dewey mucho tiempo antes de
que otros defendieran su relevancia para los debates contemporáneos

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 14



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 127

sobre la reconstrucción de las ciencias sociales y los fundamentos de la
democracia.

En realidad, el problema que subyace en este tema no es tanto si
Gaos colocó en el escenario filosófico a Dewey y Medina lo situó en
el sociológico. El asunto es por qué la visión que tenía Dewey de las
relaciones entre la filosofía y las ciencias sociales fue simplificada y
por qué a Medina no se le permitió desarrollarla y matizarla. Gaos,
creo, habría considerado la posición de Dewey sobre el papel de la
filosofía en el conjunto del saber tan monista e instrumentalista como
la de Medina.15

3) El trasfondo moral de este asunto también atañe tanto al debate de
Gaos con Medina como a la lectura de Dewey. Resulta llamativo que la
respuesta final de Gaos al “instrumentalismo” de Dewey sea tan pare-
cida a la que le diera a Medina en 1942. Una filosofía práctica como la
que propugnaba Dewey —dijo Gaos— sólo podía llegar a ser humanista
gracias a una moral cristiana superior a ella. Si el instrumentalismo de
Dewey no era inhumano, no lo era, en buena parte, porque era “ma-
nifestación egregia del espíritu de servicio social que anima la vida del
gran país y que es un espíritu de práctico idealismo” (PEN 399). De
igual modo, la sociología del futuro, como la que propugnaba Medina,
sólo podía escapar de la tentación totalitaria a condición de ser tutelada
por una misma moral cristiana.16

15 La visión de la filosofía de Gaos en su debate con Medina es ésta: las ciencias
humanas son las únicas que pueden dar cabida a la “teoría en el sentido tradicional
del término, del afán puro de ver y saber y de contar y hacer saber que tuvo
su manifestación primera más bien en la historia”. Los conceptos de las ciencias
humanas no se distinguen de los vulgares por su abstracción, como los de las
ciencias naturales, sino por su concreción, o sea, por su “creciente historización” o
adaptación al caso (colectivo y personal). Las ciencias humanas, añade, “acabarán
en sendas Historias construidas con una teoría de la que el inicio —pero nada
más que el inicio— mejor hasta ahora, a mi parecer, es la de la Sociología del
saber [. . .] la filosofía misma acabará en una análoga Historia teórico-sociológica
y antropológica-metafísica de sí propia en el primer término de lo humano todo”
(P 107–108).

Su glosa de la filosofía de Dewey es sucinta: la crítica para Dewey es crítica moral,
realización práctica de bienes y remedio de males. Se divide en especies (política,
estética, científica) que requieren generalización y unificación, y requieren una
crítica de segundo orden o “Crítica de la crítica”, “que sería la ‘filosofía’ en su
sentido al par eminente y propio [pero] no como mera crítica teórica más, sino
como una crítica práctica” (FC 259).

16 En la respuesta a Medina de 1942, Gaos no sólo invoca la jerga de la moral
cristiana para criticar el instrumentalismo, sino también la griega: la acción hu-

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 15



128 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

Recuérdese que Gaos describe las ciencias sociales en la polémica
con Medina de 1942 como una expresión de lo satánico por su afán de
poder total y su voluntad de verdad absoluta, pero también describe a
Heidegger en el prólogo a la obra de Dewey como un pensador que no
renuncia a lo satánico, justamente por no reducir al hombre a lo natural
y tomarlo como algo sobrenatural. Por lo tanto, en el teatro de Gaos el
diablo se disfrazaba tanto de ingeniero social como de existencialista
radical. Sin embargo, creo que Gaos sentía más fuerte y de manera
mucho más sublime la tentación de Heidegger. Las comparaciones que
Gaos realizó entre Dewey y Heidegger, no sólo en el prólogo, sino en
las lecciones de Caracas, dejan claro que no trató a Dewey como a
un pobre diablo, pero que, desde luego, se tomó mucho más en serio
al diabólico de Heidegger. Supongo que, contra el carácter satánico
de la filosofía de Heidegger, Gaos esgrimiría una defensa de la moral
cristiana tan enérgicamente como lo hizo contra los supuestos fines
totalitarios de las ciencias sociales. ¿Podía la “poética de la edificación”
que Gaos vindicaba contra la ingeniería social frenar también los aires
endemoniados de la filosofía de Heidegger? Sea como sea, merecería la
pena estudiar con más detalle esta toma de posición en conexión con
los móviles de la propia obra de Gaos.17

4) La lectura que Gaos hizo de Dewey incluyó una sublectura de las
relaciones entre la filosofía europea, la filosofía hispanoamericana y la
estadounidense, que también requeriría precisiones posteriores, basa-

mana sobre lo humano no es una técnica como la que se aplica a la materia, sino
una técnica especial de conocimiento, la sabiduría poseída por los “artistas de la
legislación y la política, la sabiduría de los siete sabios” (P 108).

17 Dos árbitros de este ensayo sugirieron que debería exponer con más detalle
la concepción gaosiana de la filosofía como soberbia demoniaca. Si lo hiciera, ar-
gumentan, tendría que tomarme de otra forma las alusiones de Gaos a la moral
cristiana e interpretar más irónicamente sus advertencias sobre la pecaminosidad
europea y las tentaciones diabólicas de la filosofía existencialista. Puede, de nuevo,
que yo no sepa captar ironías, pero, sea como sea, creo que para responder a esto
tendría que explayarme no sólo sobre las lecciones que Gaos impartió en compa-
ñía de Larroyo, sino también sobre lo que dijo en Confesiones profesionales (Obras
completas, vol. XVII) a propósito de la soberbia que anima la filosofía (en especial,
pp. 117–121) y una soledad que no se puede aniquilar porque “es ella la nada
misma” (ibid., pp. 124, 128). En suma, tendría que explicar lo que Gaos pensaba
sobre la dimensión existencial del individuo más allá de la religión y hasta más
allá de la filosofía diabólica, pero hacerlo excedería el alcance de este trabajo. Mi
propósito era plantear una especie de ambivalencia en Gaos: por un lado tratando
de distanciarse de la sombra luciferina de Heidegger pero, por otro, pintando a
Dewey como poco diábolico.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 16



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 129

das en otras obras y trabajos de Gaos, pero también en una plena re-
construcción de la recepción de la filosofía de Estados Unidos en México
(menos estudiada, creemos, que la de la filosofía europea).18 Afirmar
que el ámbito cultural hispanoamericano y, por ende, el filosófico, per-
manece “quizás por paradójica influencia de lo indígena” más cerca de
la pecaminosidad europea que de la inocencia made in USA, es pro-
clamar toda una discutible concepción de la historia cultural. Además,
creo que convendría aclarar más esta tesis a la luz de las enseñanzas de
Gaos en México, algo que excede los objetivos de este trabajo.

Sólo a título orientativo me atrevo a recordar algunas cosas que me
vinieron a la mente después de una estupenda conferencia de Carlos
Alberto Sánchez sobre Uranga y Portilla en el Primer Congreso Interna-
cional sobre el Pragmatismo y el Mundo Hispano, organizado en Texas
por Gregory Pappas.19 Después de escuchar a Sánchez, no dudé en con-
sultar algunos de los textos de Portilla, sobre todo “La crisis espiritual
de Estados Unidos” (1952) y “Comunidad, grandeza y miseria del me-
xicano” (1949), que encierran juicios sobre Dewey mucho más breves
que los de Gaos, pero no por ello menos polémicos (de hecho, Portilla
sugiere que su estudio del contraste entre el carácter estadounidense y
el mexicano surgió de las discusiones del grupo Hiperión, con Ramos,
Zea y el propio Gaos).20

En realidad, la lectura de Dewey que Portilla propone en sus ensa-
yos es mucho más apresurada que la de Gaos, pero no deja de llamar la
atención cierto parecido de fondo. Sin duda, para Portilla el gran presu-
puesto estadounidense que condiciona, si es que no determina, la obra
de Dewey, es justamente el presupuesto de la inocencia. Sin ese presu-
puesto cultural y metafísico, no tendría sentido la tesis pragmatista de
que “el mundo de la acción se regula automáticamente, es decir, que la
acción es fuente de sus propios criterios”. En palabras de Dewey, existe
cierto “poder de la experiencia para proveer en su propio movimiento
de avance los principios necesarios de la creencia y de la acción”, es

18 Ya he mencionado la necesidad de estudiar a fondo la versión que Ímaz ofreció
de Dewey y, por supuesto, la peculiar forma en la que Ramos leyó la estética de
Dewey.

19 C.A. Sánchez, “Huaraches on Aristotle: The Pragmatic Tendency in the Philos-
ophy of Jorge Portilla”.

20 J. Portilla, Fenomenología del relajo y otros ensayos, pp. 155–156. Significativa-
mente, Portilla habla de Heidegger en el capítulo “Comunidad, grandeza y miseria
del mexicano” (pp. 133–134), aunque sigue más la interpretación de Waehlens que
la de Gaos.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 17



130 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

decir que “la experiencia y la vida pueden regularse a sí mismos”.21 El
pragmatismo —añade Portilla— sólo puede sostenerse entonces sobre
la fe o confianza de que, dejado a su aire, el hombre tenderá espon-
táneamente al bien, de que no se extraviara o, en definitiva de que el
bien flota difuso en un mundo donde el mal es la excepción, la rareza,
lo extraño, de tal forma que todo incremento de acción o producción
es, por definición, un incremento para lo mejor, o sea, un crecimiento
del bien. El pragmatismo “sólo puede sostenerse bajo el supuesto de
que los hombres sólo se propondrán fines moralmente válidos. Sólo en
el seno de una comunidad compuesta por hombres substancialmente
virtuosos es posible postular la acción de los hombres como criterio del
bien y aun de la verdad” (ibid., p. 150). El juicio de Portilla sobre el
origen y destino de la filosofía de Dewey corre de hecho estrechamen-
te parejo a su diagnóstico general sobre la crisis espiritual en Estados
Unidos, crisis que, según él, no desembocaría en un aumento del sen-
tido de culpabilidad, sino en un creciente sentimiento de vulnerabilidad
(ibid., p. 154). Con todo, lo interesante del juicio de Portilla no es que
simplificara la postura de Dewey ante el mal o que lo pintara como
portavoz del ingenuo optimismo estadounidense. Lo verdaderamente
interesante es que vindicara una concepción del bien y del mal que,
como diría en “La cultura en México”, reunía “motivos existencialistas
junto con la cristología”.22 No puedo valorar aquí la influencia que Gaos
pudo tener en la lectura que Portilla hizo de Dewey ni, menos aún, en
esas mezclas filosóficas y religiosas que surgieron entre los miembros
del grupo Hiperión. Carlos Alberto Sánchez ya ha sugerido ideas muy
interesantes en el trabajo que he mencionado. Aquí sólo apunto en esta
dirección. Corresponde a otros, creo, aclarar las consecuencias de un
debate cuyos orígenes he tratado de reconstruir en este trabajo.

Creo que si Gaos hubiera tenido la oportunidad de leer más obras
de Dewey le habrían sorprendido algunas de sus ideas,23 pero no estoy

21 Ibid., p. 149. Portilla cita un fragmento de Dewey en “What I Believe” (cap. I).
22 Portilla, “La cultura en México” (1962); también en Fenomenología del relajo y

otros ensayos, p. 209.
23 Por ejemplo, que la propia distinción entre lo instrumental y lo axiológico es

una abstracción que violenta la cualidad inmediata de la experiencia. Visto así, la
tesis de Gaos en PEN 390 de que para Dewey toda experiencia es instrumental no
tendría el mismo sentido. También las alusiones de Gaos a Aristóteles adquirirían
otro valor si se lee, sin más, lo que Dewey dijo sobre Aristóteles y Kant en sus Essays
in Experimental Logic (pp. 330 y ss.) Incluso en este texto temprano, el adjetivo
“instrumental” significa, por encima de todo, un tipo de pensamiento y experiencia
que no es puramente formal, o sea, que está hecho de la misma materia a la que se
aplica.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 18



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 131

seguro de si hubiera cambiado mucho su opinión sobre la naturaleza
de la filosofía al norte del Bravo. Creo, también, que su glosa de Experi-
ence and Nature no hace del todo justicia a la dimensión de receptividad
que Dewey atribuía a toda experiencia genuina, y a la que daba tanta
importancia. Pienso que la lectura de Gaos fue equívoca y soberbia, pero
justamente por eso marcó la diferencia, y aún hoy se sitúa por encima
de muchas otras interpretaciones que se han dado de la metafísica de
Dewey. Además de eso, el debate que propicia Gaos no atañe solamente
a la recepción del pensamiento de un filósofo estadounidense en Méxi-
co, ni a la singular versión de ese pensamiento por un exiliado español
que inventaba al mismo tiempo un español para Heidegger, sino que
también nos ayuda a comprender mejor la conflictiva redefinición de
fronteras político-culturales y de tradiciones filosóficas en la América
de posguerra.∗

BIBLIOGRAFÍA

Adlerblum, N.H., Memoirs of Childhood: An Approach to Jewish Philosophy, Ja-
son Aronson, Northvale, 1999. [Publicado póstumamente.]

Dewey, J., Lógica: teoría de la investigación, trad. E. Ímaz, Fondo de Cultura
Económica, México, 1951.

—–—, The Collected Works of John Dewey (1882–1953), ed. J.A. Boydston,
Southern Illinois University Press, Carbondale, 1967–1987, 37 vols.

—–—, The Correspondence of John Dewey, 1871–1952. Electronic Edition, ed.
L.A. Hickman, InteLex, Charlottesville, 1992–2008, 4 vols.

Gaos, J., “Carta a José Medina Echavarría”, Cuadernos Americanos, año 1,
vol. 2, no. 2, marzo–abril, 1942, pp. 104–109.

—–—, Confesiones profesionales, Obras completas, Instituto de Investigaciones
Filosóficas-UNAM, México, 1982, vol. XVII.

—–—, Correspondencia, Archivo José Gaos, fondo dos, Instituto de Investiga-
ciones Filosóficas-UNAM, México, 1988–2010.

—–—, Introducción a El ser y el tiempo de Martin Heidegger, Fondo de Cultura
Económica, México, 1951.

∗Véanse todas las personas e instituciones que ayudaron a realizar esta inves-
tigación, desde México y Estados Unidos, en la última nota a la primera parte de
este trabajo publicada en el número anterior de Diánoia, (vol. 59, no. 72, 2014,
p. 152). Agradezco a Edgar Cabanas (Max Plank Institut, Berlín) que revisara la
última versión de esta segunda parte. Esta investigación empezó a desarrollarse
en 2010 con el apoyo del proyecto del Ministerio de Ciencia e Innovación del go-
bierno de España Esfera pública, conflicto de valores y experiencia social (FFI2008–
03310/FISO). Su versión final fue posible gracias al apoyo de un nuevo proyecto
I+D+i del Ministerio de Economía y Competitividad del gobierno de España que
se inició en 2013: Reconstrucción de la democracia (FFI2012–38009–C02–01).

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 19



132 RAMÓN DEL CASTILLO SANTOS

Gaos, J., “Lección XII: Heidegger” y “Lección XIII: Dewey”, Filosofía contempo-
ránea (curso en la Facultad de Humanidades y Educación de la Universidad
Central de Venezuela, noviembre de 1960–febrero de 1961), Obras completas,
Coordinación de Humanidades-UNAM, México, 2007, vol. XI, pp. 227–259.

—–—, “Prólogo”, La experiencia y la naturaleza, Obras completas, Coordinación
de Humanidades-UNAM, México, 2007, vol. XI, pp. 389–402. [También se
ha consultado la primera edición del texto: La experiencia y la naturaleza,
Fondo de Cultura Económica, México, 1948, así como el manuscrito y los
borradores en el Archivo Gaos).

Garrido, M., N.R. Orringer, L.M. Valdés y M.M. Valdés (coords.), 2009, El legado
filosófico español e hispanoamericano del siglo XX, Cátedra, Madrid.

Hook, S., “Some Memories of John Dewey”, Pragmatism and the Tragic Sense
of Life, Basic Books, Nueva York, 1974, pp. 101–114.

Hurtado, G., El búho y la serpiente: ensayos sobre la filosofía en México en el
siglo XX, Coordinación de Humanidades-UNAM, México, 2007.

—–—, “El lugar del neokantismo en la filosofía mexicana”, Dianoia, vol. 44,
no. 44, 1998, pp. 151–179.

—–—, “La filosofía en México en el siglo XX”, en Garrido, Orringer, Valdés y
Valdés (coords.), El legado filosófico español e hispanoamericano del siglo XX,
pp. 1159–1173.

Ímaz, E., “Prólogo a la Lógica de Dewey”, Luz en la caverna y otros ensayos.
Introducción a la psicología, pról. A. Reyes y J. Gaos, Fondo de Cultura Eco-
nómica, México, 2009, pp. 181–213 [1a. ed.: 1951].

—–—, “Prólogo” en J. Dewey, La busca de la certeza: un estudio de la relación
entre el conocimiento y la acción, trad. E. Ímaz, México, Fondo de Cultura
Económica, pp. VII–XVIII.

Larroyo, F., Historia de la filosofía en Norteamérica, Stylo, México, 1946.
Medina Echavarría, J., Panorama de la sociología contemporánea, 2a. ed., El

Colegio de México, México, 2008 [1a. ed.: La Casa de España en México,
1940].

—–—, Responsabilidad de la inteligencia: estudios sobre nuestro tiempo, Fondo
de Cultura Económica, México, 2009 [1a. ed.: 1943].

—–—, “Respuesta a Gaos”, Cuadernos Americanos, año 1, vol. 2, no. 2, 1942,
pp. 109–113.

—–—, Sociología: teoría y técnica, 4a. ed., Fondo de Cultura Económica, Méxi-
co, 1987 [1a. ed.: 1941].

Moya López, L.A., “José Medina Echavarría y la Colección de Sociología del
Fondo de Cultura Económica, 1939–1959”, Estudios Sociológicos, vol. 25,
no. 75, 2007, pp. 765–803.

—–—, José Medina Echavarría y la sociología como ciencia social concreta (1939–
1980), El Colegio de México, México, 2013.

—–—, José Medina Echavarría, pensamiento sociológico y sociología económica:
una interpretación desde la historia de las ideas (1939–1980), tesis de docto-
rado, Facultad de Filosofía y Letras-UNAM, México, 2001.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 20



GAOS, DEWEY Y LA METAFÍSICA MADE IN USA (SEGUNDA PARTE) 133

Moya López, L.A., “Medina Echavarría y John Dewey: la sociología como cien-
cia social concreta”, en Actas del congreso internacional John Dewey in Mexi-
co, Instituto de Investigaciones Filosóficas-UNAM, México, en prensa.

Moya López, L.A. y J.J. Morales Martín, “Estudio introductorio”, en Medina
Echavarría, Panorama de la sociología contemporánea, pp. 11–76.

Nubiola, J. y B. Sierra, “La recepción de Dewey en España y Latinoamérica”,
Utopía y Praxis Latinoamericana, año 6, no. 13, 2011, pp. 107–119.

Portilla, J., Fenomenología del relajo y otros ensayos, Fondo de Cultura Econó-
mica, México, 1984 [1a. ed.: Era, 1966].

Ramos, S., Correspondencia, Archivo Samuel Ramos, apartado 3, Instituto de
Investigaciones Filosóficas-UNAM, México, 2005.

—–—, El perfil de hombre y la cultura en México, Espasa-Calpe, Madrid/México,
1951 [1a. ed.: 1934].

—–—, Filosofía de la vida artística, Espasa-Calpe, Buenos Aires/México, 1950.
—–—, Hacia un nuevo humanismo, La Casa de España en México, México,

1940.
—–—, “Prólogo”, en J. Dewey, El arte como experiencia, trad. S. Ramos, Fondo

de Cultura Económica, México, 1949, pp. VII–XXI.
Ratner, J. (comp.), The Philosophy of John Dewey, Allen and Unwin, Londres,

1928.
Rorty, R., Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge University Press, Cam-

bridge, 1989.
Salmerón, F., Filosofía e historia de la filosofía en México y América Latina, Insti-

tuto de Investigaciones Filosóficas-UNAM, México, 2008.
Sánchez, J.C., “Emilio Uranga and John Dewey on Contingency and Accident:

In Search of an American Essence”, Intuición. Revista de Filosofía, vol. 2,
no. 1, 2011.

—–—, “Huaraches on Aristotle: The Pragmatic Tendency in the Philosophy of
Jorge Portilla”, ponencia presentada en First International Conference on
Pragmatism and the Hispanic/Latin World, Universidad de Texas A&M, 18–
20 de febrero de 2010.

Soler Vinyes, M., La casa del éxodo: los exiliados y su obra en la Casa de España
y el Colegio de México (1938–1947), El Colegio de México, México, 1999.

Valdés, M.M., “La filosofía española en el exilio (1939–2000)”, en Garrido,
Orringer, Valdés y Valdés (coords.), El legado filosófico español e hispanoame-
ricano del siglo XX, pp. 529–533.

Zirión, A., “José Gaos (1900–1969)”, en Garrido, Orringer, Valdés y Valdés
(coords.), El legado filosófico español e hispanoamericano del siglo XX,
pp. 535–544.

Vasconcelos, J., “Examen de algunas doctrinas pedagógicas contemporáneas: el
peligro de Dewey”, De Robinsón a Odiseo: pedagogía estructurativa, Aguilar,
Madrid, 1935, pp. 17–42.

Recibido el 14 de enero de 2014; aceptado el 30 de enero de 2014.

Diánoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / d73pobresdiablos2 / 21




