Modos de articulacion entre politica
y economia en el pensamiento de Aristoteles:
divergencias con la hermeneutica arendtiana

MIGUEL ANGEL ROSSI

Universidad de Buenos Aires

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
mrossi@lorien-sistemas.com

HERNAN BORISONIK
Universidad de Buenos Aires
hbori2@yahoo.com

ELENA MANCINELLI
Universidad de Buenos Aires
elenamancinelli@gmail.com

Resumen: El objetivo de este articulo es reflexionar acerca de los modos en los
que la politica y la economia se articulan en la cosmovision aristotélica. Para
ello trabajaremos dos ejes tematicos. En primer lugar, la relacién entre otkos y
polis y, en segundo lugar, la relaciéon entre economia y los regimenes politicos.
Uno de los aspectos nodales del trabajo gira en torno a mostrar nuestras
diferencias con respecto a la hermenéutica de Arendt y, en tal sentido, el
articulo hace énfasis en la importancia que también tiene para Aristételes la
dimension econémica para pensar la politica, cuestion mas que clara en el
régimen que el Estagirita considera el mejor posible: la politeia.

Palabras clave: otkos, polis, regimenes politicos, crematistica

Abstract: The aim of this paper is to examine the ways in which politics and
economy are articulated in the Aristotelian view. To achieve this end, two
thematic axes are developed. First, the relationship between oikos and polis
and, secondly, the relationship between economy and political regimes. One
of the central features of this work is to show our differences with Arendt’s
hermeneutic. Thus, our paper emphasizes the importance of the economic
dimension within Aristotle’s political thought, even for thinking politics itself
—an aspect that becomes clear in the constitution that Aristotle considered
the best possible: the politeia.

Key words: oikos, polis, political regimes, chrematistics

1. Introduccion

Toda reflexién acerca del pasado nos remite necesariamente a nuestro
presente, sobre todo cuando aceptamos que lo clasico, lejos de evocar-
se como algo ahistérico, desencarnado de toda materialidad, constituye

Didnoia, volumen LIX, nimero 73 (noviembre de 2014): pp. 27-46.

dianoia / 02modosdearticulacion / 1



28 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

una inagotable fuente de la cual emana una pluralidad de sentidos que
contribuyen a repensar nuestras propias encrucijadas. En tal sentido,
Aristételes es por antonomasia un pensador clésico, pues sus preocupa-
ciones son un terreno fértil para la teoria y la ciencia politica contempo-
raneas. De hecho, uno de los temas centrales del pensamiento politico
en la actualidad es la tension entre politica y economia, la cual nos re-
trotrae a los umbrales mismos de la polis griega. Al respecto, Aristételes
logré problematizar ese complejo vinculo con una intensidad que nos
interpela hasta el dia de hoy.

Asimismo, como bien lo sefiala Polanyi,! el mundo cldsico no carecié
de la organizacién de un sistema de satisfaccion de necesidades que,
en un sentido laxo, podriamos definir como economia. Lo cierto, sin
embargo, es que ésta se subordinaba a la organizacién politica y no a la
inversa, como acontece en el capitalismo. No obstante, los griegos no
fueron ajenos a la invencion del dinero, aspecto sobre el cual el Estagiri-
ta se ocupo especificamente. Al respecto, es interesante reparar en una
observacién de Moreau, quien ha mostrado como la censura aristotélica
gira en torno al mal uso del dinero, y no a su propia existencia:

Las perversiones econdmicas, denunciadas por Aristoteles, proceden de un
uso desordenado de la moneda, considerada la forma fundamental de la
riqueza, cuando no es sino un medio para el intercambio, una instituciéon
al servicio de fines humanos. 2

Es en ese sentido en el que Aristételes destaca la magnificencia (hacer
un buen uso del dinero y de la propiedad) como una virtud fundamental
de la polis.? Scott Meikle muestra con mayor profundidad la paradoja
que encierra el uso del dinero para Aristételes, pues: “el dinero no

puede abolirse, por lo que debe tener uso aceptable; pero causa dafio,

por lo que debe tener un uso inaceptable”.*

! K. Polanyi, “Aristételes descubre la economia”, pp. 111-144.

2 [“Les perversions économiques, dénoncées par Aristote, procédent d’un usage
déréglé de la monnaie, tenue pour la richesse fondamentale, alors qu’elle n’est
qu'un moyen en vue de 'échange, une institution au service des fins humaines.”]
J. Moreau, ‘Aristote et la monnaie”, p. 363.

3 Acerca de la arbitrariedad del dinero o del uso del dinero véase Etica nico-
mdquea 1133a; Politica 1257b. Sobre la propiedad en relacién con el negocio y el
placer, véase Etica nicomdquea 1095b; Politica 1258a.

4 [“Money cannot be abolished so there had better be an acceptable use of it,
but it causes harm so there had better be an unacceptable use of it.”] S. Meikle,
“Aristotle on Money”, p. 39.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 2



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 29

Por otro lado, no hay que perder de vista el horizonte de la época
en que se inscribe la tensién que analizamos en este trabajo, pues es
un hecho que uno de los motivos principales de la crisis de la polis
fue la emergencia de los intereses privados en detrimento de la idea
del bien comtn, cuestién que se refleja en la critica aristotélica a la
crematistica, como demostraremos mads adelante.

Por lo dicho es insoslayable, y acaso imposible, que en la compren-
sion y caracterizacion de la politica no se implique un modo de relacién
con la dimensién econdmica. Nuestro articulo se propone indagar y
problematizar un modo especifico de relacion entre ambas esferas. Nos
referimos al que sostiene que la condicién de posibilidad de la politi-
ca consiste en trazar un limite infranqueable entre ella y la dimension
econdmica. Esta vision, que hace énfasis en la necesidad irremediable
de separar la politica de la economia, ha encontrado, como se sabe,
una expresion paradigmatica en el pensamiento de Hannah Arendt. El
camino que encontrd la pensadora alemana para fundamentar dicha
separacion fue el de un retorno al pensamiento politico de Aristdteles,
en particular a los pardgrafos que componen el magistral libro I de la
Politica. Alli, Aristételes examina y caracteriza el oikos y la polis como
dos formas especificas de comunidad irreductibles la una a la otra a
causa del distinto fin que les es inherente. Mientras al oikos le corres-
ponde el telos del vivir, a la polis le concierne el vivir bien.

Ahora bien, esta divisién tajante entre ambas dimensiones, clara-
mente expuesta en el libro I y aceptada por Arendt, resulta como mini-
mo matizada a la luz del andlisis y la caracterizacion de los regimenes
politicos de la democracia, la oligarquia y la politeia. Especialmente
en el libro IV de la Politica, Aristdteles incluye la economia como una
dimensién que particulariza los regimenes politicos, es decir, que de-
termina su forma especifica de ser. Asi, por dar un ejemplo, vemos que
la caracterizacién del sujeto politico es una caracterizacién de caracter
econdmico: en la democracia, el sujeto politico son los libres-pobres,
en la oligarquia los ricos y en la politeia los que poseen una propiedad
media.

Alaluz de los aspectos que componen la mirada y la caracterizacién
aristotélica de los regimenes politicos, nuestro articulo se propone con-
tribuir a mostrar que la relacidén entre economia y politica puede pen-
sarse de un modo diferente al legado hermenéutico que Arendt cons-
truye a partir del pensamiento politico aristotélico, es decir, un modo
en el que la economia y la politica, lejos de ser mutuamente excluyen-
tes, se muestran en su irremediable compenetracion. Nuestra propuesta
consiste en reflexionar acerca de los modos en los que la politica y la

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 3



30 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

economia se articulan en la cosmovision aristotélica. Para ello, traba-
jaremos dos ejes temadticos. En primer lugar, la relacion entre oikos y
polis y, en segundo lugar, la relacién entre economia y los regimenes
politicos.

2. La relacién entre oikonomia y polis en el pensamiento de Aristételes

La economia se interpreté de manera paulatina en la Modernidad como
una esfera auténoma y se relacioné con el desarrollo de la técnica. Con
ello perdié su vinculacién con la ética. Recordemos que, para Aristote-
les, tal escisién no existia,” y que incluso el propio Adam Smith se consi-
deraba en su propio contexto un filésofo moral.® En lo que atafie a la au-
tonomizacion de la economia, la siguiente observacion de Charles Tay-
lor es sugerente: “La economia fue tal vez la primera dimensién de la
sociedad civil que alcanzé una identidad independiente de la politica.””

Por otro lado, para el mundo griego el conocimiento no estaba es-
cindido de la nocién de areté, que se encarnaba en las dotes singulares
de cada habitante de la polis. En tal cosmovisién subyace el supuesto
segun el cual ningun ciudadano puede realizarse si no lo hace la co-
munidad politica. No hay que perder de vista que Aristételes postuld la
categoria de autarquia como caracteristica constitutiva de la polis. Asi,
la propia pertenencia a la polis es el sustrato a partir del cual podian
desarrollarse las diferentes capacidades, a través de la educacién.®

En esta misma direccién se desarrolld la perspectiva de Arendt, en
tanto que esta pensadora manifestéd que hubo que esperar al desarrollo
y a la autonomia de la sociedad civil, como mundo de lo privado, para
que la economia se constituyera como ciencia. De acuerdo con Arendt:

® Tal como observa M. Riedel, el pensamiento politico del idealismo aleméan hace
suya la vision aristotélica respecto del vinculo entre la economia y la politica con
el fin de realizar una critica a los nuevos principios introducidos por la economia
moderna, donde la politicidad es socavada por las fuerzas econémicas individualis-
tas. Cfr. M. Riedel, Metafisica y metapolitica. Estudios sobre Aristételes y el lenguaje
politico de la filosofia moderna.

6 Sobre esta cuestidn, véase A. Sen, Sobre ética y economia.

7 Ch. Taylor, Imaginarios sociales modernos, p. 104.

8 Al respecto son relevantes las hermenéuticas de A. Sen y M. Nussbaum que,
inspirados en Aristételes, profundizaron en una teorfa de las capacidades y las
virtudes en relacion con la vida buena en la escena contemporanea. Cfr. Sen, Sobre
ética y economia, y M. Nussbaum, La fragilidad del bien: fortunay ética en la tragedia

y la filosofia griega.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 4



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 31

[N]os resulta dificil comprender que, segin el pensamiento antiguo sobre
estas materias, la expresion economia politica habria sido una contradic-
cién de términos: cualquier cosa que fuera econémica, en relacion a la vida
del individuo y a la supervivencia de la especie, era no politica, se trataba
por definicién de un asunto familiar.”

Esta apreciacion reviste gran interés porque, independientemente de
que Arendt no haya acufiado el término biopolitica, es evidente que si
fue una de las precursoras de quienes se han dedicado a pensar en esa
cuestién.!?

La vinculacién entre economia y supervivencia —ambas instancias
colocadas en la esfera doméstica y ligadas al terreno de la necesidad
y no de la libertad— da cuenta clara de la transformacién que pro-
voco el surgimiento de la Modernidad, donde la supervivencia pasé a
ser el objeto central de la politica. Por ende, el tema de la vida, en
su sentido mds bioldgico, ingresa, ahora, a la escena publica. Esta es
una de las razones por las que Arendt ha argumentado que sélo en la
necesidad hay coercién, a la que un griego jamas hubiese ubicado en
el espacio publico pues —como espacio de la libertad— éste no podria
jamas estructurarse desde la impronta de la necesidad y la violencia. Es
por ello que interpretamos que, no de manera casual, la definicién del
Estado moderno por excelencia ha sido la de monopolio organizado de
la coercién.'! Sin embargo, incurrirfamos en un error si pensaramos la
libertad en la polis griega con la categoria de “libre arbitrio” que emerge

?H. Arendt, La condicién humana, p. 42.

19 Quien utilizé por primera vez la expresién “biopolitica” fue Michel Foucault
(las referencias mas importantes se encuentran en Historia de la sexualidad I. La
voluntad del saber, Seguridad, territorio y poblacion y Nacimiento de la biopolitica).
Este término se refiere a la implicacion de la vida biolégica del hombre en los
mecanismos y dispositivos del poder. El pensador que ha hecho célebre la cuestién
biopolitica en las ultimas décadas ha sido Giorgio Agamben (fundamentalmente
en Homo sacer 1. El poder soberano y la nuda vida), quien ha tomado el vocablo
foucaultiano y lo ha cargado con muchos de los conceptos utilizados por Arendt.
Asi, la diferencia entre Foucault y Agamben es que, para este titlimo, la biopolitica
existe siempre que se conciba a la politica como atributo, como excepcién; por
ello, para el filésofo italiano, la caracteristica distintiva de la politica moderna es la
coincidencia entre excepcién y norma y no la inclusién de la vida bioldgica en la
politica (a la que habria pertenecido todo el tiempo).

1 Es importante recalcar que, en este sentido, hay una coincidencia incluso entre
perspectivas teéricas divergentes. Las definiciones de la izquierda y del liberalismo
del Estado han coincidido en resaltar sobre todo su caracter de portador mono-
polico de la fuerza fisica legitima. Cfr. M. Weber, “La politica como vocacién”, y
V. Lenin, El Estado y la revolucion.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 5



32 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

en el universo judeocristiano'? pues, para un griego, la libertad estaba
vinculada a la autoproduccién de leyes a las que la propia comunidad
politica se sometia.

Aristételes es muy claro cuando sefiala que la economia, como tech-
né del oikos, debe subordinarse a la politica, pues el fin de ésta no es
el vivir —como mera subsistencia biolégica—, sino “el buen vivir” (re-
lacionado con la felicidad y el telos de la vida humana), que supone
necesariamente al primero. Asi, resulta insoslayable apuntar que, para
Aristételes, ambas dimensiones (la del otkos y la subsistencia, por un
lado, y la de la politica y la realizacién, por el otro) no son mutuamente
excluyentes, sino que son complementarias.® Es por ello que la politica
indica la direccién y el fin de la economia, y Aristételes es categorico
al sostener que el buen vivir, propio de la polis, supone tener resuel-
tas las necesidades de la alimentacion, la reproduccién, la educacion,
la religién y todas las dimensiones que se resuelven en el espacio del
otkos.

Por lo anterior, discordamos en este aspecto con la hermenéutica
arendtiana, pues no percibimos una relacién dicotémica entre el &mbi-
to del ofkos y el ambito politico. Asi, resulta mas comprensible por qué
una de las reformas mds importantes de la Atenas democratica haya
sido la introducciéon del sueldo (misthds) para aquellos que ocuparan
cargos publicos, como un modo de resolver sus necesidades domésticas
y pensado estrictamente para los estamentos medios, vinculados gene-
ralmente a la falta de libertad econémica completa.

Sin embargo, la vision de Arendt tiene su razon de ser, ya que ella
percibe de manera nitida el problema histérico que provoca en el uni-

12 Dicha cuestién irrumpe con fuerza en el cristianismo como portador del prin-
cipio de la subjetividad, para decirlo en términos hegelianos. En otros términos, lo
mas importante para un cristiano es su salvacion individual, que se jugara en una
dimensién ontoldgico-existencial, en relacion con su voluntad, como sede del libre
arbitrio y orientada a elegir bienes trascendentales o bienes terrenales. Al respecto,
Agustin de Hipona es un reflejo fiel de lo dicho. Desde esta misma perspectiva, son
sugerentes las referencias de Arendt en relacién con Agustin de Hipona cuando
recrea la sentencia agustiniana “me he convertido en una preocupacién para mi
mismo” (Arendt, La vida del espiritu), cuestion que es mds que ajena al universo de
la polis griega.

13 En Mito y sociedad en la Grecia antigua (pp. 5-20), Jean Pierre Vernant indaga
sobre los diferentes modos de relacion entre economia y politica en la antigua
Grecia a fin de mostrar que esos ambitos obedecieron a la variedad de practicas
agrupadas con el término oikonomia: 1) como técnica reducida a la produccién
agricola, 2) como técnica orientada al crecimiento de la ciudad y 3) como gran
comercio exterior orientado al beneficio personal.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 6



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 33

verso griego la tension entre la politica y la economia. En tal sentido,
podemos observar el cardcter prescriptivo que supone el pensamiento
de Aristdteles en lo que se refiere a la subordinacién de la economia
a la politica. Asimismo, es relevante puntualizar la contraposicién en-
tre el Mundo Antiguo y el Mundo Moderno en lo que respecta a pen-
sar el objetivo de la politica, ahora del lado de la vida (en su sentido
mas bioldgico), olvidando el ideal aristotélico de la buena vida (a lo
sumo relegado en la Modernidad al ambito de lo privado). A modo
de ejemplo, basta con traer a colacion la construccion tedérico-politica
hobbesiana. En ésta, el fundamento del contrato realizado por volun-
tades individuales tiene por meta primordial la salida de un estado de
naturaleza que se caracteriza en términos de una guerra potencial de
todos contra todos. Asi, se devela que el objetivo primario de la politica
es la preservacion de la vida en su sentido biolégico, lo que en térmi-
nos aristotélicos equivaldria al &mbito de la mera vida.!* Sin lugar a
dudas, la hermenéutica arendtiana, sobre todo en su célebre texto La
condicion humana, hace énfasis en las contraposiciones vida/buen vivir,
necesidad/libertad, seguridad/felicidad para explicitar la inversién de
sentidos que sufre la politica en la Modernidad. Sin embargo, si bien no
puede dudarse de esas contraposiciones, Arendt omite ciertos puntos en
comun entre Hobbes y Aristételes, como es el caso de la subordinaciéon
de la economia a la decisién politica. Con todo, es insoslayable sefialar
que, en el caso hobbesiano, la decisién radica en la voluntad del sobe-
rano, mientras que, en el caso aristotélico, la decisién estd mediada por
la comunidad deliberativa.

Para Aristételes, como veremos en las citas siguientes, la economia,
lejos de colocarse en un punto antagénico a la politica, aparece como
tema de deliberacién politica, lo cual demuestra que el fundamento
del buen vivir no puede dejar de lado la satisfaccién de las necesidades
vitales alcanzadas por una buena economia. Segtin Aristoteles:

Los principales temas sobre los que todo el mundo delibera y sobre los que
hablan en ptblico aquellos que dan consejos son, poco mas o menos, en

14 Sobre esta cuestién es interesante la distincién de Agamben, aplicada al mundo
griego, entre bios y zoé€, para resaltar que el interés de los griegos es en la forma de
vida y no en la pura biologia. Sin embargo, nosotros creemos que, para Aristoteles,
aun la vida bioldgica del hombre es diferente a la del animal, mas alld de que
compartan la definicién por género. Una vez mads, insistimos en que Aristoteles es
un pensador armonico y, por lo tanto, no se juega en él la dicotomia entre vida
biolégica y forma de vida, aunque esta tltima implique una diferencia especifica de
lo humano que no puede encontrarse en un animal. Véase Agamben, Homo Sacer I.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 7



34 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

numero de cinco. A saber: los que se refieren a la adquisicién de recursos,
ala guerra y a la paz, y, ademads, a la defensa del territorio, de las importa-
ciones y exportaciones, y a la legislacién. De ese modo, el que piense dar
consejos sobre la adquisicién de recursos convendra que conozca cudles y
cuantas son las ganancias de la ciudad, a fin de, si alguna ha sido omitida,
reponerla, y si alguna es escasa, aumentarla; y lo mismo la totalidad de los
gastos, para eliminar el que sea superfluo y reducir el que sea excesivo.'®

Asimismo, Aristételes articula de un modo claro que la complementa-
riedad de la economia y la politica se expresa en la necesidad de que
la comunidad deliberativa tome en cuenta, contemple como uno de sus
sentidos, los intereses de los ciudadanos que se dedican al comercio.
Por ello, Aristételes advierte que:

Por lo que toca a las provisiones, se debe conocer cuantos y cudles gastos
son suficientes para la ciudad, qué es lo que ella produce por si misma y
lo que importa y qué articulos de exportacién e importacioén precisan otros
pueblos, a fin de suscribir con ellos acuerdos y pactos. En este sentido,
es menester vigilar con cuidado que estén libres de queja los ciudadanos
correspondientes a dos tipos: los mas fuertes y los que son dtiles para el
comercio.'®

Estas dos citas muestran con nitidez cdmo las necesidades materiales
de la polis son también un tema de deliberacién indispensable en la
esfera publica. También se ve claramente la imbricacién mutua entre
otkos y polis. En tal sentido, coincidimos con la éptica de Carlo Natali,
quien sostiene que:

Aristételes es el autor en el que confluyen todas las diversas acepciones
de oikonomia, aquellas ligadas al uso corriente y aquellas mas normativas,
definidas con base en los principios de la politica y de la filosofia practica.
Da cada una de las definiciones ex professo acerca de qué es la ciencia
econdmica, pero al mismo tiempo se sirve del concepto de oikonomia en
el modo mds préximo al uso comtin.'”

La obra principal en la que Arendt planted la dicotomia entre econo-
mia y politica (nos referimos, por supuesto, a La condicién humana)

!> Aristételes, Retdrica 1359b 20-28.

16 politica 1360a 12-18. Acerca de la concepcién aristotélica de la oikonomia en
relacién con la riqueza, véase Politica 1335a; y Etica nicomdquea 1094a.

7.C. Natali, “Introduzione”, p. 24.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 8



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 35

reclama para si un patrocinio aristotélico al diferenciar el &mbito de
la labor y el trabajo del de la acciéon. Sin embargo, sus concepciones
se basan en una interpretacién errénea de los textos de Aristoteles, en
tanto que les aplica parametros modernos y absolutamente abstractos.
Arendt deduce sus conceptos de una idea de polis muchas veces idea-
lizada y romantica, que no toma en cuenta las distintas circunstancias
histérico-materiales y que separa la vida griega en dos espacios irrecon-
ciliables. La fildsofa estaba preocupada principalmente por los peligros
de la guerra, cuestiéon que la hizo pensar (y con razén) que la politi-
ca podia perder su autonomia y sus capacidades creativas (o incluso
desaparecer del mundo). En ese sentido, la oposicidn entre “publico” y
“privado” era eficaz para comprender el paso del hombre al ciudadano,
y el pretendido quiebre absoluto entre la violencia y la desigualdad
del ofkos y la igualdad ante la ley del ambito politico (regulado por la
palabra).'® Con ello, Arendt sustentd una tesis cuyo fin era develar, y
a la vez denunciar, el triunfo de la légica privada sobre la publica en
todos los niveles de la vida moderna.

Sin embargo, perder de vista la relacién intima entre ambas esferas,
su complementariedad y continuidad casi absolutas, no es véalido si se
pretende (como en nuestro caso) comprender el pensamiento aristoté-
lico en su propio contexto y solamente desde alli establecer el didlogo
con la realidad actual. Al contrario de lo que afirma la pensadora ale-
mana, cabria decir que, si la divisiéon entre “lo ptblico” y “lo privado”
en la Modernidad es dificil de hallar (como ella misma lo expresa),!®
extrapolar tal distincién a la Antigiiedad (y al pensamiento aristotélico)
es atin mas complicado.

Asimismo, y mas alld de lo enunciado directamente por Arendt, la
postura liberal acerca de las mencionadas esferas ha reestructurado a
tal punto los elementos de cada una de ellas que ha colocado en la “es-
fera privada” aspectos tales como la libertad de creencias y opiniones,
la postura politica, la propiedad privada y el derecho a la intimidad en
relacion con la informacién sobre el patrimonio. Todos estos elementos
pertenecian en el universo aristotélico al ambito de lo politico, dado
que, como vemos, la continuidad entre oikos y polis era inmensamen-
te mayor que lo que la mayoria de los autores modernos han querido
aceptar.

18 para una mayor profundizacién en estas cuestiones, véase A. Heller, Aristdteles
y el mundo antiguo.
19 Arendt, La condicién humana, p. 46.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 9



36 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

Al respecto, una erudita nos explica que los términos arcaicos que
definian lo ptblico y lo privado no eran tan categdricos como en la
Modernidad:

El adjetivo idios se refiere a lo que es privado, a las cosas que pertenecen
particularmente a uno. Puede describir intereses privados o de la casa,
propiedad privada, viviendas privadas, conversaciones privadas entre in-
dividuos [...]. El sustantivo demos originariamente se referia a un distrito
del campo habitado por plebeyos para distinguirlo de las ciudades ocupa-
das por los lideres politicos. Mas tarde pasé a representar a la gente comun
y, en las constituciones democraticas, al orden constituido de ciudadanos
[...]. Idios se opone también a koinos, que, de modo similar, denota lo que
es compartido en las relaciones sociales entre amigos o en la actividad po-
litica en el ambito publico. Koinos puede también denotar parentesco, cor-

tesfa e incluso imparcialidad. Unido a agathos significa el “bien comtin”.?°

Es fundamental aclarar ademds que, si bien Aristételes consideraba la
politica la accién mds excelente en el nivel social, ésta no constituia
el tnico factor de cohesién de las comunidades de las poleis griegas.
Como el propio Estagirita lo explica, historicamente la polis es producto
del desarrollo del ofkos y de la aldea debido a la falta de autarquia que
ambas formaciones presentaban.?! En otras palabras, lo que le otorgaba
su naturalidad a la politica (y al hombre su cardcter de zoon politikon)
era que solo en el ambito de la polis, en el que cada uno compartia
la vida con los demas, los hombres hallaban su realizacién, es decir,
alcanzaban su telos y, por ende, ldgicamente, eran fieles a su physis.
Pero ello no restaba en nada la gran importancia del otkos como espacio
formativo y necesario para la politica.

Si volvemos a un asunto que mencionabamos al principio de este
articulo, podemos afirmar que la subordinacién de la economia a la
politica atiende dos aspectos complementarios: el de la politica como
prdxis que, como esfera de la deliberacién, debe direccionar los recursos
de la economia en funcién del interés colectivo, y el de la politica como
ciencia principal a la que se subordina la economia.??

Pareceria que ha de ser la suprema y directiva en grado sumo. Esta es,
manifiestamente la politica. En efecto, ella es la que regula qué ciencias

20 5. Wwiltshire, Public and Private in Vergil’s Aeneid, p. 9.
*! politica 1252b.
22 Cfr. M. Rossi y R Tierno, “A dimenséo econémica da teoria politica aristotelica”.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 10



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 37

son necesarias en las ciudades y cudles ha de aprender cada uno y hasta
qué extremo. Vemos, ademads, que las facultades mds estimadas le estan
subordinadas, como la estrategia, la economia, la retérica. Y puesto que
la politica se sirve de las demads ciencias y prescribe, ademads, qué se debe
hacer y qué se debe evitar, el fin de ella incluiria los fines de las demas
ciencias, de modo que constituiria el bien del hombre.?

No deja de ser interesante adoptar una dimension analitica de la poli-
tica en lo que atafie a alojar estas disciplinas o artes, sin las cuales ella
devendria mera abstraccién. La mencién de la estrategia puntualiza el
hecho de que en la Antigiiedad la guerra formaba parte cotidiana de la
politica. Por su parte, la retdrica se asienta en uno de los aspectos no-
dales del logos como elemento de la persuasion que, a diferencia de los
sofistas, no se vincula con el engafio, pues acepta el presupuesto de
la razén como zdécalo comun; esto también refuerza una racionalidad
afectiva como base.?*

En pocas palabras, y tal como dijimos anteriormente, el ofkos y la po-
lis eran dos especies de comunidad cuyo vinculo se caracterizaba por la
continuidad y no por la contradicciéon. Mientras que la segunda se tenia
como la esfera en la que se daba efectivamente la realizacién humana,
los elementos que constituian el otkos en la Grecia antigua eran, princi-
palmente, la educacidn, las regulaciones religiosas, la familia extendida
y el derecho de propiedad. Es decir, el otkos se concebia y habitaba no
como espacio en el que los hombres alcanzaban su realizacién, sino el
que los disponia directamente hacia ella.

Sobre esta cuestion podemos referirnos al extenso trabajo de Bren-
dan Nagle acerca del oikos como base fundamental de la politica en
el pensamiento aristotélico. En él, Nagle demuestra de manera con-
tundente la funcionalidad de los hogares griegos como componentes
inherentes de las ciudades, en los cuales se realizaban la produccidn,
reproduccién y educacién que formaria a los ciudadanos.? Asi, la in-
troyeccién del nomos politico no hubiese sido posible sin la existencia
de esta institucion.

Hasta aqui hemos expuesto las derivas tedricas de Aristdteles en re-
lacién con el vinculo entre la polis (el todo) y el oikos (la parte). Si
bien este analisis es fundamental para comprender su perspectiva po-
litica, no podemos dejar de lado una lectura profunda sobre el modo

2 Etica nicomdquea 1094a 1-1094b 6.

24 Sobre esta cuestién resulta muy apropiada la lectura de E. Berti, Las razones de
Aristoteles.

% B. Nagle, The Household as the Foundation of Aristotle’s Polis, p. 8.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 11



38 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

concreto en el que el Estagirita concibid la relacién entre las formas de
gobierno y los usos de la oikonomia en pos de una arquitectura politica
que apunte a la buena vida.

3. Una lectura econémica de los regimenes politicos

En lo que respecta a anclar la economia en el terreno doméstico en el
pensamiento de Aristételes, la hermenéutica de Arendt ha contribuido
a que los estudios posteriores descuidaran los diferentes matices y usos
que el Estagirita emplea en relacion con la categoria de economia, pues
si bien es mas que importante situar a la economia en el ambito domés-
tico, no es menos cierto que Aristoteles traspasa dichos umbrales a la
hora de abordar los regimenes politicos. Por ello, intentaremos mostrar
c6émo el terreno de la economia no puede desvincularse del problema
real de la democracia, de la oligarquia y de la politeia.

La mejor forma de demostrar que Aristételes sostiene que la polis y
el oikos son complementarios es tomar en cuenta que, a la hora de es-
bozar su mejor régimen posible, la politeia, el Estagirita considera que
la cuestién econdmica es un aspecto fundamental de tal forma de go-
bierno.?® Por ende, es el primero en la historia de Occidente en vincular
los regimenes politicos con la estructura socioecondmica de la polis.

El objetivo de este apartado serd, entonces, explicitar los problemas
concretos que Aristételes encuentra en la oligarquia y en la democra-
cia al considerarlos regimenes politicos desviados. En este aspecto en
particular se percibe cémo cuando la crematistica es de caracter antina-
tural, la administracién de la casa se hace imposible. De esta manera, la
diferencia entre ofkos y polis se desvanece, con la consecuencia de que
aparece una intromision plena de la légica acumulativa en la actividad
politica.

En el libro IV de la Politica, Arist6teles analiza los regimenes politi-
cos de la democracia y la oligarquia para determinar sus rasgos espe-
cificos y caracterizar sus distintas variantes. En el transcurso de este
analisis seflala que la diferencia cuantitativa (muchos—pocos) no puede
constituir la distincién de caracter cualitativo que esta buscando: “No
se debe considerar democracia, como suelen hacer algunos en la ac-

26 En la Politica (1294b), Aristételes utiliza la férmula del término medio entre
un exceso y un defecto propia de la virtud para proponer a la clase media como
sujeto ciudadano de la politeia: “Por ejemplo, las democracias no exigen propiedad
alguna, o muy pequefia, para participar de la asamblea; las oligarquias exigen una
gran propiedad. El término comun no sera ni uno ni otro, sino el medio entre ambas
propiedades.”

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 12



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 39

tualidad, simplemente donde la multitud es soberana [. . .]; ni tampoco
oligarquia donde unos pocos ejercen la soberania del régimen”.?”

La afirmacién de que en la democracia los ciudadanos que partici-
pan en las magistraturas son muchos, mientras que en la oligarquia son
pocos es, segun Aristételes, una verdad de hecho, pero no una verdad
con caracter necesario. Es decir, podria darse el caso —poco usual, por
cierto— de que una oligarquia tuviera una ciudadania amplia y una
democracia, por el contrario, una de caracter restringido, y eso no obs-
taria para que ambos continuaran siendo regimenes bien definidos. Por
ello, la diferencia entre ellos y sus cualidades especificas s6lo puede ser
del orden de la cualidad. En palabras de Aristételes, “existe democracia
cuando los libres ejercen la soberania, y oligarquia cuando la ejercen
los ricos”.2® Si algunos de los atributos que Aristdteles asigna a ambas
ciudadanias pueden ser complementarios, estd claro que esto no su-
cede con los de la riqueza y la pobreza. En ellos no sélo se enuncia la
diferencia entre la ciudadania oligdrquica y la democrética, sino que, en
igual medida, se expresa la oposicién irremediable entre sus respectivos
principios de constitucion de la ciudadania. Mientras que en la demo-
cracia los ricos quedan sometidos a la regla de la mayoria (los pobres),
en la oligarquia los pobres estdn excluidos de la participaciéon de las
magistraturas. Dice Aristételes al respecto: “Todos rivalizan en virtud y
se creen capaces de desempefiar la mayoria de las magistraturas; pero
es imposible que los mismos ciudadanos sean a la vez pobres y ricos.”?°

Como podemos ver, Aristdteles afirma que en el principio de compo-
sicién de la ciudadania democrdtica y oligdrquica se encuentra implicita
una verdadera aporia para la praxis, que reclama con acuciante necesi-
dad una forma de organizacion politica que la contemple y la resuelva.
Mediante un verdadero gesto de ingenieria politica —como la creacién
de una clase media para la existencia de la politeia—, Aristételes consi-
gue hallar una via de solucién.

Sin embargo, dicha respuesta aristotélica (por la mejor forma posible
de gobierno) requiere que se visualice antes el trasfondo comtin entre la
democracia y la oligarquia. Sélo asi se puede comprender que la politeia
sea el resultado de la suma de los aspectos positivos de ambos regime-
nes. Pero veamos la cuestién mas de cerca: Aristételes toma como crite-
rios para definir al ciudadano democratico y al oligarquico la suficiencia
o insuficiencia de propiedad con la que cuentan. A la insuficiencia de
propiedad que caracteriza al ciudadano democratico se contrapone el

27 politica 1290a 30-35.
28 politica 1290b 1-2.
2 politica 1291b 19.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 13



40 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

exceso de propiedad que detenta el ciudadano oligarquico. Es en este
modo negativo o positivo del tener en el que se expresan con claridad
la diferencia y la oposicién irremediables entre ricos y pobres. No obs-
tante, esta diferencia no impide la existencia de aspectos comunes. La
semejanza entre ambos se manifiesta en el hecho de que el sentido o la
finalidad que alojan sus acciones resulta ser el mismo. Al respecto, dice
Richard Mulgan:

Visto mas de cerca, las diferencias entre los motivos perseguidos por los
oligarcas y los demdcratas son menores que las similitudes. Ambos buscan
el beneficio material [...] AristOteles se refiere a los motivos econémicos
de los que sostienen la democracia y arguye que éstos persiguen su propio
beneficio en igual medida en que lo hacen los oligarcas. De hecho, en
contraste con la nobleza, la mayoria de ellos se interesa més en el beneficio
econdémico que en el honor.>

El bien que persiguen las acciones de los ciudadanos de la aristocra-
cia es el honor. Este bien, tal como Aristételes lo indica en su Etica
nicomdquea, es el que corresponde especificamente a la vida activa, ya
que resulta del reconocimiento que sé6lo puede darse entre los hombres
libres e iguales que habitan el &mbito ptblico: “En cambio, los mejor
dotados y los activos creen que el bien son los honores, pues tal es or-
dinariamente el fin de la vida politica”.3! Por el contrario, el beneficio
material es sinénimo de exclusion de la politicidad, ya que cuando se
persigue ese fin no se pone en juego una relacién entre el ciudadano y
su comunidad, sino sélo una relacién entre el hombre y las cosas. De
este modo, ya sea por exceso de bienes materiales o por su carencia,
tanto el ciudadano oligdrquico como el democréatico convierten la ac-
cién politica en una mera préctica adquisitiva; es decir, hacen que la
accién devenga techné; mas precisamente, la convierten en crematisti-
ca y, por ello, introducen en la dimensién publica un sentido que se
relaciona esencialmente con el otkos.

Si, como vemos, la democracia y la oligarquia coinciden en el hecho
de que el oikos traspasa sus limites y hegemoniza los sentidos propios
del espacio ptblico, resulta ahora insoslayable profundizar en la com-
prension y comparacion de ambos regimenes a partir de determinar el
modo concreto en el que dicha intromision tiene lugar. Para dar cumpli-
miento a tal fin, abordaremos —aunque sea someramente— la caracte-

30 R. Mulgan, “Aristotle on Oligarchy and Democracy”, p. 320.
31 Etica nicomdquea 1095b 22-24.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 14



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 41

rizacién que Aristételes hace de la crematistica natural o necesaria y de
la antinatural o innecesaria.

Como ya dijimos, en el libro I de la Politica Aristdteles define la cre-
matistica del siguiente modo: “una especie de arte adquisitivo es natu-
ralmente parte de la economia: es lo que debe facilitar o bien procurar
que exista el almacenamiento de aquellas cosas para la vida y dtiles
para la comunidad de una ciudad o de una casa”.?? La crematistica es
entonces un tipo de techné subordinado a la economia, es decir, a la
techné de la administraciéon. De este modo, la economia configura el
limite de la crematistica, ya que el sentido de la adquisicién de recursos
materiales no puede ser otro que la administraciéon. Ahora bien, sabe-
mos que ésta no es la dnica forma de adquisicién que existe, sino que
hay otra cuyo sentido consiste en la acumulacion ilimitada de bienes ex-
teriores. A esta forma Aristdteles la denomina antinatural o innecesaria,
ya que en ella se revelan las ansias ilimitadas de bienes exteriores que
imposibilitan al otkos cumplir con su finalidad especifica de satisfacer
el vivir. Pero, ademads, Aristételes nota que el peligro tras este apetito
sin limites radica en su capacidad de hegemonizar el deseo humano
de modo tal que tanto las facultades como las virtudes devengan un
mero medio, un craso instrumento, para la consecucién de dinero. Dice
Aristoteles:

[S]i no pueden procurdrselo por medio de la crematistica, lo intentan por
otro medio, sirviéndose de todas sus facultades no de un modo natural.
Lo propio de la valentia no es producir dinero, sino confianza; ni tampoco
es lo propio del arte militar ni de la medicina, sino la victoria y la salud,
respectivamente. Sin embargo, algunos convierten todas las facultades en
crematisticas, como si ése fuera su fin.>3

Como podemos ver, la crematistica antinatural puede significar algo
mas que una mera techné adquisitiva y convertirse en una forma de
corrupcién directa de las virtudes y las ciencias que conciernen —si
no exclusivamente, al menos de manera prominente— a la dimensién
politica.

Aristételes también dice que dicha corrupcion comienza cuando la
crematistica se muestra inadecuada o insuficiente para la consecucion
de dinero, es decir, cuando falla o no alcanza para realizar el fin men-
cionado. Si bien esto puede sucederles tanto a los propietarios como

32 politica 1256a 10-15.
33 politica 1258a 17-20.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 15



42 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

al pueblo libre y pobre, lo cierto es que, a diferencia de aquéllos, éstos
carecen de propiedad y no pueden siquiera comenzar el ciclo corres-
pondiente a la acumulacién. El exceso y la carencia de propiedad se
muestran nuevamente como una diferencia insoslayable entre el modo
en el que la oligarquia y la democracia promueven la intromisién del
otkos en el ambito publico.

Al respecto, Aristoteles percibe con claridad que para el caso de la
oligarquia lo que no existid, incluso desde la primera infancia, es jus-
tamente un modelo pedagdgico mediante el cual, en una suerte de
economia del goce, el aspecto irracional del alma se subordine al as-
pecto racional; por esa razon, Aristdteles sostiene que los nifios oligar-
cas no quieren obedecer ni siquiera a sus maestros, y aqui se juega el
arquetipo del poder despético por excelencia. Por otro lado, quienes
carecen de suficiencia material se ven degradados a tal punto que la
Unica via de solucién para su inclusién en la vida ptblica es de caracter
estrictamente politico y no ya paidético. En todo caso, la paideia sélo
puede funcionar una vez que estén saldadas las necesidades basicas.
Nadie mejor que el propio Aristoteles para dar fuerza a este argumento:

Por otra parte, los que estan provistos en exceso de los bienes de la for-
tuna, fuerza, riqueza, amigos y otros semejantes, no quieren ni saben ser
mandados, y esto les ocurre ya en casa de sus padres siendo nifios, pues a
causa del lujo en el que viven, ni siquiera en la escuela estan acostumbra-
dos a obedecer, mientras los que estan en una indigencia excesiva estan
degradados; de modo que los unos no saben mandar, sino sélo obedecer
a una autoridad propia de esclavos, y los otros no saben obedecer a nin-
guna clase de autoridad, sino sélo ejercer ellos una autoridad despdtica;
la consecuencia es una ciudad de esclavos y de amos, pero no de hombres
libres.>*

Atendamos una contextualizaciéon que nos permita profundizar en la
comprension de esta cita. El advenimiento de la democracia a partir
del siglo V a.E.C. implicé que el acceso a la ciudadania comenzara a
restringirse cada vez menos. Frente al ciudadano propietario y posee-
dor de todos los derechos emergié en la escena publica el hombre libre
que, sin propiedad alguna, se encontraba destinado a trabajar; es decir,
existian dos criterios de clasificaciéon del hombre publico que se entre-
cruzaban: por un lado, el goce o no del derecho de ciudadania (hombre
libre, meteco, esclavo) y, por otro, una gradacion censitaria. Aristételes
contempla ambas dimensiones, tanto para caracterizar al ciudadano

34 politica 1295b 15-25.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 16



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 43

de la democracia y de la oligarquia, como para plantear la exclusién de
la ciudadania de aquellos que no cuenten con la propiedad suficiente
para estar exentos de ocupar su tiempo en la realizaciéon de labores
necesarias.

Estd claro que la valoracién que Aristételes hace del trabajador se
encuentra impregnada por una cosmovision de la época en la cual la
carencia de propiedad necesaria se considera un obstaculo insuperable
para la practica de la vida activa. Una vida ocupada en una crematistica
que nunca resulta satisfactoria, es decir, en una adquisicién que no
logra cumplir con su finalidad y no deja el tiempo libre necesario para
hacerse cargo de los deberes ciudadanos es incompatible con la praxis
politica. En el libro III de su Politica, Aristdteles es concluyente:

Realmente, ¢es ciudadano sélo el que puede participar del poder o tam-
bién hay que considerar ciudadanos a los trabajadores manuales? [...] La
ciudad mas perfecta no hara ciudadano al trabajador [Béveucov]. En el
caso de que éste también sea ciudadano, la virtud del ciudadano de la que
antes hablamos no habra de aplicarse a todos, ni siquiera solamente al
libre, sino a los que estdn exentos de los trabajos necesarios.>>

Como vemos, a la incapacidad que tiene el obrero para la practica de la
virtud ciudadana se suma su semejanza con el esclavo. Esta semejanza
es del orden de la cualidad y consiste en que ambos se dedican exclusi-
vamente a la realizacidn de los trabajos necesarios para la subsistencia.
La diferencia entre ellos no resulta entonces ni de una comparacién en-
tre lo que son en si y por si, ni radica en lo que hacen. Lo tinico en lo que
no coinciden es en quién es el que se beneficia con su trabajo, es decir,
si éste es un amo o la comunidad. Asi, el ciudadano de una democracia
sin restricciones censitarias pareciera estar en el difuso limite entre ser
y no ser libre. Esto resulta coherente con el hecho de que Aristételes
defina negativamente la libertad del ciudadano democratico. En sus
propias palabras, la libertad democratica consiste en:

vivir como se quiere; pues dicen que esto es obra de la libertad, si pre-
cisamente es propio del esclavo vivir como no quiere. Este es, pues, un
segundo elemento definidor de la democracia, y de ahi vino el no ser go-
bernado preferentemente por nadie, y si no es posible, por turno. Y de esta
manera se contribuye a la libertad fundada en la igualdad.®®

35 politica 1278a 1-13.
36 politica 1317b 1-10.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 17



44 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

Las tres caracteristicas que Aristoteles asigna a la democracia (vivir
como se quiere,?” no ser gobernado por nadie y basar la libertad en
la igualdad) muestran la dificultad que hay en ella para realizar una
finalidad de caracter politico. Esta dificultad se manifiesta claramente
en la consecuencia que tiene la igualacion de los distintos modos de
vida, es decir, en la imposibilidad de la practica de la virtud ciudadana.
Si, tal como sefiala Aristoteles, la virtud ciudadana consiste en que “el
buen ciudadano debe saber y ser capaz de obedecer y mandar; y ésa
es la virtud [dpetr|] del ciudadano: conocer el gobierno de los hombres
libres bajo sus dos aspectos a la vez”,*® estd claro que la eliminacién de
toda diferencia tiene como resultado el hecho de que en la democra-
cia no pueda establecerse ni siquiera la diferencia entre gobernantes y
gobernados.?’

Asi, vemos que la comprension aristotélica de la oligarquia y la de-
mocracia esta signada por una concepcion determinada acerca de cuél
es el limite natural que existe entre el oikos y la polis. La diferencia es-
pecifica de la democracia respecto de la oligarquia se origina, en tltima
instancia, en que mientras que ésta expresa la intromisién del otkos por
exceso, aquélla lo hace por defecto.

A manera de conclusion sélo resta reiterar que el sentido de nues-
tro articulo ha sido mostrar el modo en el que Aristételes concibe la
relacion entre economia y politica. La primera conclusion a la que arri-
bamos consiste en afirmar que el vinculo entre oikos y polis no tiene,
como lo postula Arendt, un caracter esencialmente dicotémico, sino,
por el contrario, complementario. La segunda conclusién consiste en
sostener que es en los regimenes politicos desviados de la democracia
y la oligarquia en los que, segtin Aristételes, se anula la condicién de
posibilidad de tal complementariedad, ya que en ellos se desvanece el
limite entre el otkos y la polis.*

37 La afirmacién aristotélica que equipara la libertad democratica con el “vivir
como se quiera” debe comprenderse en términos de una transgresion a la jerarquia
de los distintos modos de vida (vida encaminada a la consecucién de placeres, vida
politica y vida contemplativa). Véase Aristételes, Etica nicomdquea, en especial el
libro I.

%8 politica 1277b 13-16.

39 En todo caso, la introduccién del sorteo como forma de eleccién de los magis-
trados marca justamente esta imposibilidad.

*Este articulo es resultado de nuestro proyecto de investigacidn titulado “Las
metamorfosis del sujeto clasico y los efectos politicos en los pensamientos de Aristd-
teles, Agustin y Campanella”, financiado por el Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas, PIP 11220090100794.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 18



POLITICA Y ECONOMIA EN ARISTOTELES 45

BIBLIOGRAFIA

Agamben, G., Homo sacer I. El poder soberano y la nuda vida, trad. A. Gimeno
Cuspeira, Pre-Textos, Valencia, 1999.

Arendt, H., La condicién humana, trad. R. Gil Novales, Paidds, Buenos Aires,
2003.

, La vida del espftritu, trad. C. Corral, Paidds, Barcelona, 2002.

Aristételes, Etica nicomdquea, trad. Q. Racionero, Gredos, Madrid, 1985.

, Retorica, trad. Q. Racionero, Gredos, Madrid, 1982.

, Politica, trad. M. Garcia Valdés, Gredos, Madrid, 1988.

Berti, E., Las razones de Aristételes, trad. H.A. Gianneschi, Oinos, Buenos Aires,
2008.

Foucault, M., Historia de la sexualidad I. La voluntad del saber, trad. U. Guifiaz,
Siglo XXI, Buenos Aires, 2002;

, Seguridad, territorio y poblacion, trad. H. Pons, Fondo de Cultura Econé-
mica, Buenos Aires, 2006.

—, Nacimiento de la biopolitica, trad. H. Pons, Fondo de Cultura Econdmica,
Buenos Aires, 2007.

Heller, A., Aristételes y el mundo antiguo, trad. J.-E Yvaras, Peninsula, Barcelo-
na, 1983.

Lenin, V, El Estado y la revolucidn, trad. J. de Andrés, Alianza, Madrid, 2006.

Meikle, S., “Aristotle on Money”, Phronesis, vol. 39, 1994, pp. 26-44.

Moreau, J., “Aristote et la monnaie”, Revue des Etudes Grecques, vol. 82, no. 2,
1969, pp. 349-364.

Mulgan, R., ‘Aristotle on Oligarchy and Democracy”, en D. Keyt y E Miller
(comps.), A Companion to Aristotle’s Politics, Blackwell, Oxford, 1991.

Nagle, B., The Household as the Foundation of Aristotle’s Polis, Cambridge Uni-
versity Press, New York, 2006.

Natali, C., “Introduzione”, en Pseudo-Aristételes, Lamministrazione della casa,
Laterza, Roma, 1995.

Nussbaum, M., La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y la filosofia
griega, trad. A. Ballesteros, Visor, Madrid, 1995.

Polanyi, K., “Arist6teles descubre la economia”, en K. Polanyi, C. Arensberg y
H.W. Peason, Comercio y mercado en los imperios antiguos, trad. A. Nicolas
y J. Martinez Alier, Labor, Barcelona, 1976, pp. 111-144.

Riedel, M., Metafisica y metapolitica. Estudios sobre Aristételes y el lenguaje poli-
tico de la filosofia moderna, trad. E. Garzén Valdés, Alfa, Buenos Aires, 1976.

Rossi, M. y P Tierno, “A dimensdo econOmica da teoria politica aristotelica”,
Lua Nova, vol. 77, 2009, pp. 179-204.

Sen, A., Sobre ética y economia, trad. A. Conde, Alianza, Madrid, 2008.

Taylor, Ch., Imaginarios sociales modernos, trad. R. Vila Vernis, Paidds, Barcelo-
na, 2006.

Vernant, J.P, Mito y sociedad en la Grecia antigua, trad. C. Gazquez, Siglo XXI,
Madrid, 2003.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 19



46 M.A. ROSSI, H. BORISONIK Y E. MANCINELLI

Weber, M., “La politica como vocacién”, El politico y el cientifico, trad. E Rubio
Llorente, Alianza, Madrid, 1998, pp. 81-179.

Wiltshire, S., Public and Private in Vergil’s Aeneid, University of Massachusetts
Press, Amherst, 1989.

Recibido el 11 de noviembre de 2013; aceptado el 8 de mayo de 2014.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / 02modosdearticulacion / 20





