170 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Mario Teodoro Ramirez, La filosofia del quiasmo. Introduccién al pensa-
miento de Merleau-Ponty, México, Fondo de Cultura Econdmica, 2013,
248 pp.

La propuesta de interpretacion desde la cual Mario Teodoro Ramirez lee la
obra de Maurice Merleau-Ponty se basa en el quiasmo, con el cual el autor
no pretende realizar una mera sistematizacidon de la obra del fenomendlogo
francés, sino captar la modalidad especifica de una practica filosoéfica. La figura
del quiasmo ofrece la herramienta a partir de la cual, segin Ramirez, Merleau-
Ponty efecttia la accién de pensar y permite dar cuenta de la unidad y del
sentido de la obra.

Para ello, el autor comienza por distinguir dos conceptos filoséficos centrales
para su interpretacién: dualismo y dualidad. Mientras que el dualismo es un
pensamiento dicotémico que concibe la dualidad en términos de oposicién sus-
tancial o de exclusiéon inmdvil, la dualidad es inherente a la experiencia y exige
un modo de pensamiento acorde con lo que nos es dado en ella. Alma/cuerpo,
materia/espiritu, percepcion/pensamiento, percepciéon/lenguaje, experiencia/
razon son ejemplos de la experiencia dual que exige pensarse a partir de “la
relacién como tal, lo que hay entre: la realidad de este ser intermedio, la figura
y el sentido de la mediacién”. Se trata, pues, de pensar la conjuncién entre

Didnoia, volumen LIX, nimero 73 (noviembre de 2014): pp. 170-177.

dianoia / resenas / 16



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 171

alma y cuerpo o entre experiencia y sentido en cuanto tal, esto es, “el ser de la
dualidad”.

El esquema del quiasmo permite pensar la dualidad sin disolverla porque es-
tablece entre sus términos relaciones de entrecruzamiento, reciprocidad, com-
plementariedad, sobreposicion, encabalgamiento, reversibilidad y mutua refe-
rencia.

Segun el autor, la filosofia de Merleau-Ponty puede considerarse una logica
de las relaciones quiasmaticas que se contrapone a una légica de las relacio-
nes dicotémicas o dualistas. Al contrario de los esquemas dicotémicos, que
conciben las relaciones en términos de exclusion, exterioridad y causalidad
mecdnica y lineal, el esquema del quiasmo permite pensar la dualidad como
una unidad en proceso, en devenir. En palabras del autor, “pensar la dualidad
como tal significa que ella no puede ser pensada ni en funcién de los elementos
que la componen (dualismo metafisico) ni tampoco en funcién de una unidad
trascendente que aparece como anterior al desdoblamiento (monismo teoldgi-
co o metafisico) o como resultado de una reunificacion postrera y extrinseca
(monismo dialéctico)”.

El andlisis de la obra considera la experiencia perceptiva, que implica la
relacién entre el sujeto y el mundo, como el modelo fundamental de la relacién
quiasmadtica. El quiasmo ontolégico y el quiasmo semiético constituyen los dos
niveles centrales de esta filosofia. Finalmente, situacién y libertad, moral y
politica, arte y filosofia se presentan como ejemplos o realizaciones vivas de la
idea del quiasmo. Resulta interesante seflalar que en cada una de estas figuras
aparecen multiples matices que contribuyen a enriquecer la figura del quiasmo
en sus diferentes vertientes.

Sefialaremos algunos aspectos relevantes de estas relaciones quiasmaticas.
Ramirez considera que la manifestaciéon fundamental de una relacién quias-
matica es la experiencia perceptiva, a la que caracteriza como “problematica,
contradictoria y paradéjica”. La percepcion mira hacia el sujeto y hacia el mun-
do comprendiéndolos a ambos. A través de ella se hace visible el quiasmo entre
privacidad y apertura propio del encuentro originario entre el sujeto y su mun-
do. Segin Merleau-Ponty, la dupla privacidad/apertura no se contradice, sino
que ambos caracteres se requieren mutuamente. La privacidad asegura que el
acceso a las cosas sea efectivo y hace patente que las cosas estdn fuera de mi.
En otras palabras, el acceso al mundo tiene lugar desde la posicion de un sujeto
singular situado corporalmente, lo cual pone de manifiesto que nuestro acceso
a las cosas se hace desde un determinado punto de vista pero la aprehensién
de las mismas no se agota en la vision del sujeto porque ellas ofrecen otras
caras y otros perfiles. Asi, Ramirez enfatiza que privacidad y apertura no son
dos procesos contradictorios, ya que no se trata de elegir entre uno de los dos
polos. El acceso al Ser no es puro y absoluto, debe pasar por este angostamiento
del mundo, que es mi posicion corporal y singular. Sin embargo, esto no signi-
fica una limitacién porque la desaparicién de todo punto de vista o perspectiva
haria desaparecer las cosas a las que tenemos acceso. Por el contrario, se debe
ahondar en la paradoja o, mejor dicho, en la tensién entre polos que no son

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 17



172 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

contradictorios. La reificacién de uno de los polos, ya sea el de lo subjetivo o
el de lo objetivo, significaria caer en el dualismo. La comprension de esta rela-
cién quiasmatica requiere un trabajo negativo de deconstruccion de las teorias
y posiciones filoséficas que han hecho naufragar la experiencia perceptiva al
considerar la percepcién un acto de simple conocimiento. La critica se dirige
particularmente hacia el realismo, hacia el idealismo y hacia la ambivalencia
de la filosofia sartreana. Lo que hay en comun en estas interpretaciones es el
prejuicio de que el pensamiento contiene en si la verdad y el sentido dltimo de
toda experiencia.

Una vez realizado este trabajo arqueoldgico, Ramirez explicita con toda cla-
ridad que el modo de proceder del pensamiento perceptivo es el quiasmo de la
interrogacion. El pensar interrogativo, que implica la mutua referencia entre
la percepcion y el pensamiento, renuncia a poseer la cosa y no pretende res-
puestas acabadas. La filosofia, como afirma Merleau-Ponty, “interroga a la fe
perceptiva” sin esperar respuestas porque sus preguntas no se satisfacen me-
diante ciertos procedimientos de medida y recursos preestablecidos al modo
del conocimiento objetivo y porque el mundo existente también existe de ma-
nera interrogativa. Muy acertadamente, Ramirez afirma que: “en el momento
mismo que la filosofia quiere hacerse ciencia se atrofia en doctrina y no es mas
interrogacién”.

El quiasmo ontoldgico se presenta como un movimiento que se inicia con
la exposicién de la filosofia de la corporalidad para desembocar en una on-
tologia del Ser sensible. Este movimiento pone en evidencia que la reflexiéon
merleaupontiana sobre el cuerpo no se agota en una teoria particular sobre el
cuerpo humano, esto es, en una reflexion de orden psicoldgico o antropolégi-
co. Resulta sumamente importante destacar que la teoria del cuerpo prepara
y configura una filosofia de lo sensible en si. De acuerdo con esto, el autor
divide la exposicién en dos partes: la subjetividad corporal y el ser sensible.
Entre las cuestiones mas notorias, Ramirez sefiala que la corporalidad, que no
puede considerarse ni un mero objeto ni conciencia, abre el camino a un “tercer
reino del Ser”: el reino del quiasmo. Entre la corporalidad y la conciencia hay
“inmanencia quiasmatica”. Estos componentes no se conciben como entidades
sustanciales separadas; el cuerpo es cuerpo vivido y la conciencia es conciencia
encarnada. La légica de la experiencia corporal no es la 1égica de la inheren-
cia entre la sustancia y sus propiedades: ningtin aspecto de la existencia puede
verse como un atributo y menos atin como causa de los otros aspectos.

El apartado dedicado al cuerpo libidinal es sumamente importante por dos
motivos. En primer lugar, el autor fija la posiciéon de Merleau-Ponty con res-
pecto a la teoria psicoanalitica. La critica se destina, fundamentalmente, a la
interpretacion de lo inconsciente en términos de “representaciones inconscien-
tes”. Se trata de desmontar el prejuicio subjetivista sobre la afectividad y la
sexualidad. Por otra parte, la cuestién se orienta a mostrar que la sexualidad
constituye una esfera condicionante de la corporalidad y la existencia. El hom-
bre proyecta a través de su historia sexual una manera de ser respecto al mun-
do, esto es, en relacién con el tiempo y con los otros. Esta proyeccion no seria

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 18



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 173

posible si la sexualidad no estuviera envuelta por la existencia y la totalidad
de la vida. La percepcién erdtica se encuentra esparcida en la totalidad de la
vida corporal y aparece como un modo propio de relacién con el mundo, como
intencionalidad afectiva.

En cuanto a la interpretacion de la intencionalidad, comparto con el autor la
idea de que la intencionalidad, por la cual el cuerpo estd orientado hacia
el mundo, no se reduce a la correlacién epistemoldgica entre sujeto y objeto.
La manera en que Merleau-Ponty piensa la intencionalidad pone en cuestién
la filosofia de la conciencia en dos sentidos: por un lado, porque a lo largo
de su reflexidn, y especificamente a partir de los cursos dictados en el Colegio
de Francia, la conciencia se interpreta desde la funcién expresiva que pone en
tela de juicio el papel de la conciencia como Auffasung als, esto es, como la
captacién de un contenido. El cuerpo humano es expresivo porque hay, dice
Merleau-Ponty, una Umweltintentionalitdt que esboza y despliega un Umwelt y
un mundo. Ahora bien, es esta expresividad la que hace posible que el sentido
de lo percibido no se reduzca a la captacién de una esencia, sino que aparezca
como diferencia en relacién con un nivel, esto es, como diacritico y, finalmen-
te, que el sentido mudo de la percepcién, lo que no significa “mutismo”, sea
una suerte de lenguaje, que nos hace comprender lo sensible como si “entre
nuestro cuerpo y lo sensible hubiera un pacto anterior a nosotros y a toda
institucion”. Por otra parte, la captacién de un contenido (Auffassung als) debe
comprenderse como “apertura” con base en que la conciencia de las cosas y de
sus huellas no son los correlatos de actos, sino que aparecen provistas de un
doble horizonte por donde la cosa puede devenir cosa para los otros y no sélo
para el sujeto.

Como sostiene Ramirez, la filosoffa de la corporalidad de Merleau-Ponty
se transforma paulatinamente en una filosofia de lo sensible como dimensién
ontoldgica especifica y primordial. La reflexién sobre lo sensible puro es el
puente entre una teoria del cuerpo, de raigambre antropoldgico-existencialista,
y una ontologia del Ser sensible. La paulatina deconstruccién del cogito, que
lleva a una fenomenalizacidn radical de la conciencia, es la condicién para
la construccién de una nueva ontologia. La ontologia fenomenoldgica, que
tiene como objeto el Ser sensible y que implica un redescubrimiento de la
naturaleza, debe superar la dicotomia sustancialista materia/espiritu. Ramirez
destaca que la opcién actual de la filosofia reside en el restablecimiento de una
interrogacién ontoldgica que sea capaz de mantener la revelacién pluralista,
relativista e indeterminista con la que ha estado comprometida la cultura y el
pensamiento de nuestra época.

El quiasmo mundo/cuerpo pone de manifiesto la realidad del quiasmo car-
ne/espiritu. Lo espiritual es el “otro lado” de la corporalidad, su lado invisible,
“el sentido viviente de la motricidad carnal”. Desde esta perspectiva, la emer-
gencia del lenguaje adquiere una posicién central. El lenguaje es la realidad
del quiasmo, el campo por excelencia de los entrecruzamientos y las sobre-
posiciones. Es el lugar en el que la corporalidad sensible y la espiritualidad
pura superan su separacion, se encuentran y articulan. El autor llama quiasmo

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 19



174 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

semiodtico a la relacion de sobreposicidn entre el acto perceptivo y el acto ex-
presivo, entre la accién corporal y la accidn lingiiistica. El cuerpo que percibe es
cuerpo que habla y es también un cuerpo que piensa, que posee una memoria
histdrica, que forma parte de la sociedad y actda en ella. En este punto Ramirez
destaca acertadamente que la comunidad en la palabra es una comunidad en
el hacer, con lo cual se marca el deslizamiento del mundo natural al mundo
cultural, sin perder de vista que lo natural es el suelo de lo cultural.

Este es un punto de capital importancia para el autor para pensar una filo-
sofia de la cultura que, por otra parte, constituye una veta central de su pen-
samiento. En otros trabajos, Ramirez sostiene que la obra de Merleau-Ponty
permite elaborar un concepto ontoldgico-fenomenoldgico de cultura que habi-
lita la comprensién de una gama de temas como la naturaleza, el cuerpo, el
lenguaje, la politica y que, a su vez, permite enfrentar algunas problematicas
de nuestro tiempo como la interculturalidad, la ecologia, las crisis politicas o
las nuevas expresiones y configuraciones artisticas y tecnoldgicas.! La hipétesis
del autor reside en que la productividad tedrica del concepto de cultura mer-
leaupontiano se debe a su cardcter fenomenolégico. La cultura es fenémeno,
aparicién: se da. A su vez, el concepto de cultura altera la fenomenologia al
eliminar cualquier residuo de naturalismo o empirismo. Hay un quiasmo entre
la cultura y la fenomenologia, y entre la fenomenologia y la cultura. Sin em-
bargo, a diferencia del mundo natural, el mundo cultural no es algo dado, pues
exige una practica comunitaria que hace visible que no hay, por un lado, sujetos
individuales y, por el otro, el campo de la intersubjetividad. La comunidad en
el hacer, que se realiza a través de la praxis de la palabra, pone en juego la re-
lacién entre verdad y expresidn, cuyo resorte es el movimiento temporal que la
sostiene. El devenir de la verdad hace visible un movimiento de conservacion,
enlace y anticipacién de las distintas modalidades de relacion del sujeto con el
mundo.

En esta temdtica se entrelazan dos cuestiones. En primer lugar, el cardc-
ter expresivo y temporal de nuestros pensamientos hace de la idealidad una
idealidad encarnada y, en segundo lugar, sélo la palabra operante hace posible
alcanzar el ser ideal de la verdad. El quiasmo semidtico es, en ultima instancia,
como expresa el autor, el quiasmo entre la historia y el Ser, la historicidad y
el sentido, el devenir y la verdad. De esta manera, la historia como medio de
vida es el punto culminante de una filosofia de lo sensible y la expresion, de la
corporalidad y la comunicacién, de la unidad del hombre y de la naturaleza.

En el dltimo capitulo, el autor busca mostrar desde diferentes perspectivas
diversas posibilidades de efectivacion de las relaciones quiasmaticas que, por
otra parte, caracterizan las distintas manifestaciones de la cultura: tanto en
la politica como en la ciencia y el arte se puede advertir una preocupacion

!Véase, en particular, M.T. Ramirez, “Mundo perceptivo y mundo cultural.
Merleau-Ponty y la filosofia de la cultura”, en L. Alvarez Falcon (coord.), La sombra

de lo visible. Merleau-Ponty 1961-2011 (siete lecciones), Eutelequia, Madrid, 2011,
pp. 249-280.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 20



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 175

marcada por la praxis interhumana. El capitulo se inicia con la afirmacién de
que la filosofia de Merleau-Ponty es “una metafisica de la expresién”, “de la
concrecion y contingencia del Ser”. Sin lugar a dudas, la inica manera para el
hombre de tener experiencia del Ser es a través de una praxis creadora, que
ha aprendido el sentido de la contingencia debido a que las acciones humanas
tienen lugar en el espacio abierto de nuestra experiencia con las cosas y de
nuestra experiencia con los otros. La metafisica para Merleau-Ponty no es la
construccién de un sistema de ideas que estaria mds alla de lo fisico; por
el contrario, lo metafisico estd en el hombre, mas precisamente, “el hombre
es metafisico en su mismo ser, en sus amores, en sus odios, en su historia
individual y colectiva”. La praxis filosofica es inseparable del mundo y se realiza
en el juego de las relaciones concretas entre los hombres. Por eso, la libertad,
que es “el hecho humano del quiasmo”, es el elemento de la praxis humana y
se despliega en las diferentes modalidades del hacer.

Respecto de la nocidn de praxis, quisiera destacar las reflexiones profundas
y esclarecedoras que el autor ofrece sobre el tema. De manera muy acertada,
Ramirez sefiala que “hay que actuar porque nuestra accién y nuestra libertad
son nuestra Unica verdad cierta, nuestra Unica respuesta, nuestra felicidad y
nuestro sacrificio”. Sin embargo, esto no significa caer en un activismo desme-
dido ya que, si somos conscientes de la contingencia de nuestras vidas, estos
logros no son definitivos ni absolutos y, por otra parte, son la realizacién de
una posibilidad entre otras. Por eso, nuestra praxis nunca logra todo lo que
ella se propone, pues, a veces, dice Merleau-Ponty, “la ironia de la suerte nos
hace hacer lo contrario de lo que pensdbamos hacer”. Asimismo, la libertad,
que no es absoluta, sino que esta situada y expuesta a la contingencia, es el
primer elemento de una teoria de la praxis humana que se desenvuelve en los
ambitos de la politica, de la ciencia y del arte. La libertad se hace en el mundo
y en el juego vivo de las relaciones interhumanas; por eso, son los otros los que
me muestran la fecundidad de mi accién. Para una filosofia del quiasmo, “el
problema de la convivencia humana sé6lo puede plantearse en el terreno de la
contingencia y del acontecimiento”.

Antes de referirme brevemente a los diferentes modos de praxis que analiza
el autor, me parece importante advertir que el objetivismo como forma de
abordar el conocimiento atafie tanto a las ciencias naturales como a las ciencias
espirituales, es decir, que se puede también tener una actitud objetiva respecto
del arte o de la politica, y Ramirez sefiala esto con lucidez.

Sobre la relacién entre filosofia y ciencia es necesario aclarar que la critica
al objetivismo no atafie a las logros o éxitos de la ciencia, sino a un tipo de pro-
ceder o actitud frente al conocimiento que pretende abordar la realidad desde
el punto de vista del espectador imparcial o, més precisamente, del kosmos-
theoros, de un sujeto absoluto que estd exento del universo de objetividades
que conoce. Como antidoto a esta vision objetiva de la ciencia, se destaca que
la vision cientifica se apoya sobre la fe perceptiva, esto es, sobre nuestra creen-
cia en el mundo. La ciencia supone la percepcién. Como afirma Merleau-Ponty:
“todo lo que sé del mundo lo sé a partir de una visién mia o de una experiencia

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 21



176 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

del mundo sin la cual nada significarian los simbolos de la ciencia”. Ramirez
es consciente de que en la relacién entre la ciencia y la filosofia no se trata
de una critica exterior o negacién, ni menos aun de redoblar el conocimiento
cientifico con el filoséfico, que se apoyaria en realidades interiores, supraem-
piricas o trascendentales. “La verdad cientifica se encuentra en la referencia
de la ciencia a su arqueologia y a su actividad intrahistérica, en la manera
como ella se entronca con el ser abierto de la carnalidad y como contribuye a
configurar su forma, su fuerza y sus alcances”, con lo cual el autor quiere poner
de relieve que la ciencia también puede comprenderse como praxis y creacién
intramundana.

En relacién con la praxis pictérica, Ramirez pone en claro que no se debe
creer que pintar es copiar la naturaleza, y que este equivoco no debe llevar
a convalidar la falsa solucién contemporanea que relaciona la expresién picto6-
rica con la subjetividad del artista. Hay en la pintura un privilegio porque, entre
las artes, ella es la que toma por tema y destino el campo de la visidn, el miste-
rio de lo visible y del ser. Es, precisamente, por el quiasmo de la visién, por esta
mutua recreacién del vidente en lo visible y de lo visible en el vidente, por lo
que la pintura es posible. De todas las variantes de la experiencia humana y
sus entornos correlativos, Ramirez parece tomar partido por el arte como la
forma mds proxima, mas fiel, al mundo originario de la percepcién. La obra
de arte y la experiencia estética ponen en acto una experiencia primordial. En
su busqueda, la pintura se reencuentra con ella misma y renueva el misterio
y la potencia inagotable del mundo visible: ahi reside el prodigio de la visiéon
que ofrece un mundo donde las cosas més dispares y distantes, mds extrafias
y exteriores entre si, “se retinen, festejan una convivencia inaudita que nunca
nadie esperd ni concibid”.

He querido dejar para el final la praxis politica porque, a través de nuestras
conversaciones y, especialmente, por un trabajo titulado “Merleau-Ponty y el
giro politico de la filosofia del siglo xx”, que Mario present6 en el Simposio
Merleau-Ponty realizado en Buenos Aires y sobre el cual platicamos en un dia
de invierno envueltos por la fuerza de un histdérico gomero, creo que Merleau-
Ponty nos ha ensefiado a ambos que lo que cuenta como mundo ambiguo, cuasi
encantado, de la indeterminacién y la apertura, no puede ser sino un mundo
politico. Finalizo con un parrafo que, a mi entender, ilustra por qué la existencia
humana es politica. Ramirez afirma:

Politica es el nombre de la vida concreta y real de la intersubjetividad:
el cardcter de la condicién humana. Antes que lucha por el poder, por el
interés o por el reconocimiento, la politica es simplemente el nombre del
espacio de la coexistencia, el ser de lo humano, es el lugar de la lucha por
la existencia, es decir, donde la existencia se realiza y lucha por mantenerse
y desarrollarse en tanto existencia”.?

2M.T. Ramirez, “Merleau-Ponty y el giro politico de la filosofia del siglo xx”,

Astrolabio. Revista Internacional de Filosofia, no. 14, 2013, pp. 62-63.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / resenas / 22



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 177

Ahora bien, desde esta condicidn primigenia y basica, propiamente ontoldgica,
lo politico pone ciertamente en juego todos los aspectos particulares de la
coexistencia humana: los intereses, el deseo, las pasiones, la inteligencia, el
poder, los valores, los proyectos, las ideologias, la reflexion tedrica, incluso
las utopias. Todo entra en juego en lo politico, pero todo y cada cosa, cada
dimensién, cuenta en tanto que se “fenomenologiza”, es decir, en tanto que
adviene fendmeno, forma y figura de la existencia concreta, que se manifiesta
en acciones, se expresa en conductas, se muestra en actitudes, en didlogos, en
coordinaciones, en movimientos y procesos concretos.

GRACIELA RALON DE WALTON
Universidad Nacional de San Martin
grwalton@fibertel.com.ar

Didnoia, volumen LIX, nimero 73 (noviembre de 2014): pp. 177-181.

dianoia / resenas / 23





