Alejandro Tomasini Bassols, Filosofia moral y visiones del hombre, Deve-
nir, Madrid, 2012, 421 pp. (Devenir el Otro, 42).

Una maiana, a finales del mes de mayo de 2011, el doctor Alejandro Tomasini
Bassols recibié un comunicado de Bilbao, Espafia, en el que se le informaba
que su libro Filosofia moral y visiones del hombre habia sido galardonado con
el XII Premio de Ensayo Miguel de Unamuno. Exactamente un afio después,

Dianoia, volumen LVIIl, nimero 71 (noviembre 2013): pp. 174-181.

dianoia / d71res / 8



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 175

su texto fue publicado en Madrid, Espafia, por la editorial Devenir, con el
numero 42 de la coleccién Devenir el Otro dirigida por Juan Pastor.

Como es facil de inferir por el titulo, el tema del libro es la ética, pero, a mi
juicio, lo que vale realmente la pena, y por lo que creo que recibié tan honroso
premio, es la originalidad de su tratamiento. Sobre esto deseo decir algunas
palabras breves en esta resefia.

Desde el inicio de su libro, el autor nos recuerda que la ética:

constituye la rama mas dificil de la filosofia [...]; se trata de un area de
especulacion, investigacién y discusion en donde todavia no hay acuerdos
generalizados; peor aun: ni siquiera hay concordancia respecto a la natu-
raleza misma de la “disciplina” [...]; es dificil encontrar acuerdos inclusive
en relacién con lo que son sus conceptos centrales, los objetivos que se per-
siguen, los métodos a los que hay que recurrir, la forma que deben revestir
las teorias que se desarrollen y asi indefinidamente. (p. 10)

Creo que nadie que alguna vez haya incursionado en el terreno de la ética
podria rebatir sensatamente ese diagndstico. Empero, Tomasini se las arregld
para tratar los problemas de la filosoffa moral de una manera novedosa. El
vuelve las divergencias comprensibles, coherentes, interesantes, y ademas lo
logra de una manera sumamente amena. Casi diria que el suyo parece un libro
de divulgacion, sélo que tiene una profundidad que evidentemente s6lo un
profesional experto en filosofia podria alcanzar.

La estrategia que utilizé Tomasini para hacer inteligible la existencia simul-
tdnea de una enorme diversidad de opiniones en torno a las posturas éticas
consiste en darle un giro por demas original a su tratamiento, que concuerda
perfectamente con la segunda parte del titulo de su obra: entender los proble-
mas morales desde la perspectiva de lo que él denomina “antropologia filoséfi-
ca”. Sobre lo que quiere decir esto, el autor comenta:

el objetivo de la investigacion ética es suministrar medios y mecanismos
para juzgar las acciones de las personas. Una teoria de antropologia filosé-
fica es, pues, en alglin sentido, una “teoria del ser humano”, es decir, debe
decirnos algo acerca de los resortes de la acciéon humana: las pasiones,
la razdn, los objetivos ultimos de las personas, sus capacidades, etc. [...]
Particularmente importante para nosotros es, pues, destacar en casos con-
cretos las conexiones que se dan entre concepciones del hombre y sistemas
de ética. (pp. 32-33)

Con este enfoque, lo que hace Tomasini es ensefiarnos a tratar de entender
la ética no Uinicamente en términos de lo que diversos fildsofos nos dicen en
concreto sobre el bien, el mal, el deber, la conducta correcta, etc., sino desde la
plataforma de las preconcepciones del hombre, que implicita o explicitamente

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 9



176 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

subyacen a sus diversas posturas morales. No es lo mismo suponer que el hom-
bre es movido siempre por sus pasiones que suponer que el hombre es un ser
racional y que, por lo mismo, sus decisiones y juicios también deberian serlo.
Esto es interesante, porque entendiendo cémo concibe determinado pensador
la estructura de la naturaleza humana, casi de manera natural se sigue como
visualiza dicho fildsofo las lineas de conducta que se deben perseguir para lo-
grar una vida buena, los elementos importantes que se tienen que considerar
para alcanzar nuestros objetivos, cdmo se determinan nuestros derechos y de-
beres ante nosotros mismos, ante nuestros congéneres, ante los animales, ante
la vida en general, etc. Como si esto no fuera suficiente para apreciar el valor
del contenido del libro de Tomasini, la moraleja que también nos deja esta obra
es que detras de la simpatia o antipatia que nos puede producir determinada
doctrina moral, también esta nuestra propia forma de visualizarnos a nosotros
mismos como seres humanos y esto, segiin considero, es un regalo extra que
nos proporciona la lectura de este estupendo libro.

El texto abarca 421 pédginas que comienzan con una nota sobre la edicién,
donde se aclara que se respetd el uso excesivo de negritas por insistencia del
autor. La nota me parece pertinente porque, como el lector lo apreciara, efecti-
vamente hay un exceso de negritas a lo largo del texto, unas quiza necesarias,
pero muchas otras se hubieran podido eliminar sin menoscabo del énfasis que
el autor deseaba marcar. Inmediatamente después de esa nota aparece el acta
donde, por unanimidad, el jurado declara a don Alejandro Tomasini Bassols
ganador de la XII edicién del Premio de Ensayo Miguel de Unamuno. Después
de esos preambulos, Tomasini inicia con una espléndida introduccién, segui-
da de siete ensayos donde se trabaja de manera puntual a Aristételes, David
Hume, Immanuel Kant, John Stuart Mill, Friedrich Nietzsche, George Edward
Moore y Ludwig Wittgenstein. Todo esto se recoge en las consideraciones fina-
les; mientras que las ultimas pdginas contienen el indice.

La introduccién esta dividida en siete apartados, los cuales, a mi juicio, son
la parte medular del libro, pues contienen todos los elementos que se necesitan
para entender el tratamiento original que Tomasini nos va a ofrecer sobre los
siete fildsofos que trabaja en el resto del texto. Por su importancia, decidi
dedicarle buena parte de esta resefia a la introduccién.

En los “Prolegémenos” el autor explica los motivos que lo indujeron a es-
cribir el libro. En el siguiente apartado emprende la dificil tarea de explicarle
a alguien ajeno a la filosofia la importancia de la ética. Tomasini enfatiza su
aspecto practico y le dice al lego: “la ética algo tiene que ver con cosas como
las decisiones y las acciones humanas, las pasiones, los objetivos de la vida, la
conducta correcta o incorrecta, el bien y el mal, etc.” (p. 13). Pero aclara lo
siguiente:

hay cantidades inmensas de personas que no se plantean nunca un dilema
moral, esto es, que no tienen dudas respecto a cdmo actuar y que sélo se
preguntan por lo que tienen que hacer y ello no porque sean omniscientes,
sino porque simplemente no aprendieron a ubicarse en el terreno de la

Didnoia, vol. LVIIl, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 10



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 177

ética, es decir, no desarrollaron nunca la facultad de autoplantearse dile-
mas morales; lo tinico que son capaces de hacer es plantearse problemas
préacticos. En otras palabras, tienen dilemas de la forma “tengo que versus
tengo que”, pero nunca de la forma “quiero versus debo”. (p. 15)

El mensaje de este apartado es que todos hemos sufrido los embates de per-
sonas amorales (o inmorales) que dafian y acaban dafidndose a si mismas sin
percatarse de que sus acciones y decisiones hubieran podido ser menos brutales
y contraproducentes con un poco de entrenamiento ético. Brindarle las armas
de la reflexion ética al publico en general es uno de los objetivos del libro de
Alejandro Tomasini. Empero, no cabe duda de que tampoco a los profesionales
de la filosofia les caeria mal revisar lo que éste tiene que decirnos al respecto,
ya que dedicarse a la filosofia desafortunadamente no siempre es garantia de
que nuestras acciones y decisiones vayan acompaiiadas de una reflexién moral
correcta, o cuando menos consciente.

De manera natural se entra al siguiente apartado, donde Tomasini quiere es-
tablecer la diferencia entre ética y moral. Para ello nos recuerda que debemos
tomar en cuenta que buena parte de la conducta humana es intrinsecamente
evaluable, esto es, nosotros constantemente justificamos nuestras acciones y
juzgamos las de los demas a través de reglas morales, lo reconozcamos o no.
El problema que se nos plantea en este apartado es si las reglas morales que
utilizamos para justificar o juzgar nuestras conductas son ellas mismas justi-
ficables. El autor comenta: “Parte de la complejidad de la tematica es que el
valor moral de las acciones dependera de las reglas morales que se elijan para
medirlas” (p. 23), y la cuestién es que esas reglas morales no se justifican por si
mismas. Ellas también requieren justificacién. Lo que Tomasini dice al respecto
es lo siguiente:

El que una regla sea “moral” no garantiza que se trate de una regla “bue-
na”, una regla que haya forzosamente que acatar, sino simplemente que se
trata de un recurso para la identificacién y la evaluacién de una accién. Por
ello, el que se afirme de una regla moral que es buena o mala es algo que
require ser justificado y el intento por justificar dicha regla es precisamente
una de las funciones de la ética. (pp. 23-24)

Una vez aclarada la idea de que la ética se encarga de justificar las reglas
morales, Tomasini pasa al siguiente apartado, donde refina su definicién de
ética. La pregunta que trata de responder en esta seccion es la siguiente: ¢como
puede la ética justificar las reglas morales a través de principios normativos
que se justifiquen a si mismos? Supongo que ésta es la pregunta porque su
respuesta es que la justificacién la va a dar “una concepcién particular del
ser humano” (p. 30). Esta afirmacién, como ya lo dije desde el principio, no
s6lo es muy original, sino que es la idea que va a permitir a Tomasini articular
casi todo su libro sobre ética desde la perspectiva de lo que €l concibe como
una antropologia filoséfica, que es el tema que trabaja en el siguiente apartado.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 11



178 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Mas adelante dedicaré algunas palabras a por qué considero que no todo el
libro se articula sobre la idea de la antropologia filoséfica que introduce Toma-
sini. Lo que si vale la pena mencionar es que este apartado es, sin duda, el mas
importante. De hecho, todos los anteriores son simplemente preambulos para
poder llegar a la construccién de esta idea crucial y, a mi juicio, sumamente
esclarecedora.

Desde el principio de este apartado Tomasini explica que: “De lo que trata la
antropologia filoséfica [...] es basicamente de elaborar alguna clase de cuadro
general del hombre, del ser humano, sélo que articulado desde la perspecti-
va de la accion” (p. 31). El autor aclara también que a lo largo de la historia
ha habido mudltiples formas de concebirnos a nosotros mismos y que explici-
ta o implicitamente todos los filésofos importantes nos han ofrecido alguna
concepcion del ser humano. Si entiendo bien, lo que esto significa es que la
diversidad de concepciones del hombre que podemos rastrear, de acuerdo con
él, responde tanto a cuestiones de énfasis como a cuestiones de época, a las
que se agregan las condiciones materiales de vida. Para ilustrar lo que quiere
decir emplea estas palabras:

Era normal que Hume por ejemplo tuviera [...] una visién del hombre
de acuerdo con la cual éste es un ser movido ante todo por pasiones y
emociones y para el cual la razén no es mas que meramente instrumental;
es comprensible, en cambio, que Aristételes se elaborara una concepcion
completamente diferente, una concepcioén en la que la razén juega un pa-
pel mucho mas determinante; a nadie podria extrafiar que (por mencionar
a algin gran pensador) Freud elaborara un cuadro del hombre en el que la
sexualidad es el eje fundamental de la accién, asi como en la formacién de
la mente; era razonable que Marx concibiera al hombre como un ser cuya
esencia se devela en la accién practica y especialmente en el trabajo, lo
cual lo puede hacer florecer o convertirlo en un ser enajenado. (pp. 32-33)

Aunque en un sentido importante estoy de acuerdo con esta idea, en lo per-
sonal me surge una duda que el autor no explica: {como es que viviendo en
otra época y con condiciones materiales de vida tan diferentes podemos con-
servar distintas concepciones del hombre y, més aun, identificarnos con alguna
de ellas? Lo voy a poner de una manera mas personal: sin duda, la idea de
Tomasini me sirve para explicarme por qué, en este particular momento de
nuestra historia, surge lo que podriamos llamar el utilitarismo moderno, segin
el cual nuestra idea del hombre se ha reducido a una concepcién de vende-
dores y compradores. Lo que no me explica es por qué personalmente, por
ejemplo, yo me identifico mucho mas, digamos, con la doctrina aristotélica
que con la utilitarista, aunque yo vivo inmersa en una sociedad utilitarista.
Con esto quiero decir que, si bien Tomasini explica muy bien cémo surge una
concepcion del ser humano, no me queda claro cémo se conserva ésta cuan-
do las condiciones que la hicieron surgir ya cambiaron. Con todo, reitero que

Didnoia, vol. LVIIl, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 12



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 179

la idea no sélo me parece muy buena, sino que como hipdtesis de trabajo es
francamente iluminadora para entender coémo se justifican los principios éticos.
Cierro el comentario a este apartado con las palabras del autor, que nos dice,
quiza respondiendo muy parcialmente a mi pregunta: “los principios éticos se
justifican o no dependiendo de si son acordes, congruentes, armdnicos, etc., 0
no con la concepcién del hombre que hagamos nuestra” (pp. 33-34). Estoy de
acuerdo con esta sentencia, pero queda la duda en torno a qué tiene que ver
esto con épocas o condiciones materiales de vida. Para no entrar en una discu-
sion personal, dejo esta incégnita a la reflexion del lector y paso al siguiente
apartado.

Cualquiera que conozca las preferencias intelectuales de Tomasini entende-
ra por qué no podian faltar en la introduccién algunas palabras sobre metaé-
tica. El titulo del pendltimo apartado de esta introduccién se denomina “Etica
y filosofia moral contempordnea (meta-ética)”. La metaética, como bien lo se-
fiala el autor, en realidad no trata propiamente sobre cuestiones directamente
relacionadas con la ética, sino sobre el lenguaje moral. En la escala personal,
entiendo que Tomasini no haya podido resistir la tentacién de introducir algo
relacionado con el tratamiento que la filosofia del lenguaje hace de la ética,
pero, a mi juicio, este apartado, al igual que el capitulo dedicado a Moore,
aunque son interesantes, estan totalmente fuera del contexto del libro.

Las conclusiones que cierran la introduccién son muy cortas, y no me de-
tendré en ellas. Prefiero terminar con unas cuantas palabras sobre los ensayos
que le dan cuerpo al texto.

Aunque cada ensayo tiene su propia personalidad, Tomasini los articula casi
todos desde la perspectiva de su antropologia filoséfica. El presenta, constru-
ye o infiere lo que cada autor dice sobre su concepciéon de lo humano para,
antes o después dependiendo del fil6sofo que se trabaje, explicar cémo se liga
una visién particular del hombre con su ética. Digo que hace esto en casi todos
los ensayos, porque Moore, como lo mencioné antes, ni tiene, hablando propia-
mente, una ética, ni hay ninguna concepcién del hombre que se pueda rastrear,
inferir o hacer explicita. Como quiera que sea, al final de cada ensayo él agre-
ga normalmente una critica o alguna conclusiéon donde expone sus puntos de
vista sobre el pensador en cuestidon. En ellas Tomasini resalta lo que considera
tanto aportaciones como deficiencias de cada autor trabajado. Yo esperaba con
avidez esta ultima parte de cada ensayo, pues los comentarios de Tomasini
realmente enriquecian mi lectura y me daban muchos elementos para acabar
de comprender las implicaciones de cada una de las posturas expuestas. Asi
llegué a Wittgenstein, que es la especialidad de Tomasini. Es el tltimo pensa-
dor trabajado en el texto, y yo imaginé que seria el broche de oro que cerraria
este fascinante libro. Este ensayo, junto con el de Kant, son los mas dificiles de
la obra vista como un todo. Pero en el ensayo sobre Wittgenstein no hay critica
ni comentarios finales, ni nada que ponga en cuestion lo que dice el filésofo;
esto me parecié muy decepcionante, sobre todo si consideramos que, sin duda
alguna, Tomasini maneja a Wittgenstein al derecho y al revés, por lo que es un
tanto inexplicable entender por qué dej6 inconcluso este ensayo.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 13



180 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Las consideraciones finales, como el nombre lo indica, cierran el libro y se di-
viden en cuatro apartados. En el primero, Tomasini hace notar que el concepto
mas recurrente en casi todos los filésofos expuestos en este libro establece una
estrecha relacién entre la vida buena y la felicidad. Empero, Tomasini atinada-
mente seflala que el mismo término no tiene el mismo significado para cada
autor que lo introduce como elemento clave de su ética. Siendo congruente
con su texto, la razén que da Tomasini es que cada definicion de “felicidad”
evidentemente tiene que ser acorde con una concepcién particular del hom-
bre. Si éste es el caso, entonces también cada fildsofo tiene que establecer una
estrecha relacién entre su concepcion de felicidad con la de la vida y la muerte
del hombre. Aunque no siempre lo tengamos en mente, todos sabemos que nos
vamos a morir. Este hecho ineludible, segtin Tomasini, es justo el resorte que
nos lleva hacia la busqueda de una vida feliz. Pero el autor distingue entre
una vida feliz contingente y una trascendental. La primera sucede de manera
fortuita y un tanto azarosa. Esa felicidad, nos guste o no, no depende directa-
mente de nuestras decisiones. En cambio, la felicidad trascendental esta ligada
estrechamente a nuestros actos voluntarios, a nuestras decisiones razonadas,
conscientes y, por ende, libres. Esto, nos dice Tomasini, es el universo de “la fe-
licidad moral, tan dificil de caracterizar” (p. 406). Pese a esta tiltima sentencia,
en el apartado siguiente Tomasini emprende esa espinosa tarea.

Tomasini identifica la felicidad moral con la moral personal. Esa moral per-
sonal, nos dice, no es factual ni compartible. Recogiendo lo que el autor habia
mencionado antes, lo que yo entiendo es que la moral personal esta relacio-
nada intimamente con situaciones conflictivas donde nos preguntamos “équé
debo hacer?” No se trata de contestar ¢qué puedo hacer? o équé quiero hacer?
La respuesta a {qué debo hacer? tiene que ser acorde con los principios éticos
que libremente hicimos nuestros. Por ello mismo, una decisién moral no tiene
nada que ver con los cédlculos para sumar o restar pérdidas de ganancias o
conveniencias de inconveniencias. En la decisiéon que tomamos se ve implica-
da nuestra vida mds intima, nuestro estar a gusto o a disgusto con nosotros
mismos. AlejdAndome un tanto de la paréfrasis del libro, quizd valga la pena
recordar aqui que con la tnica persona con la que necesariamente tenemos
que dormir cada noche de nuestra vida es con nosotros mismos; por lo tanto,
tenemos que cuidar el no pelear con nosotros mismos, y nunca ir en contra
de nosotros mismos. Como yo lo veo, éste es el mundo del ser moral; por eso
siempre va acompafiado de la felicidad moral, esto es, de nuestra propia tran-
quilidad, independientemente de cémo nos juzguen los demas.

En el pendltimo apartado Tomasini analiza varias acepciones del término
“deber”. Su proposito es caracterizar debidamente lo que significa e implica el
deber moral personal. El dltimo apartado reitera la importancia de la tematica
ética, no sélo como ejercicio intelectual, sino en funcién de como puede afectar
nuestra vida practica de todos los dias la comprension de los problemas éticos.

Para terminar esta resefia, diré que esta obra de Tomasini me parece como
un prisma, cada una de cuyas caras nos muestra a nosotros mismos de multi-
ples formas con el propésito de ensefiarnos a entender la importancia de elegir

Didnoia, vol. LVIIl, no. 71 (noviembre 2013).

dianoia / d71res / 14



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 181

lo que somos y cémo debemos vivir de acuerdo con ello. Se trata de un texto
ante el cual no se puede ser indiferente; realmente creo que un buen lector
quedarad, sin duda, marcado vital y moralmente para siempre, después de leer
este magnifico libro.

NYDIA LARA ZAVALA

Division de Ciencias Sociales y Humanidades
Facultad de Ingenieria-UNAM
nydialz@yahoo.com

dianoia / d71res/ 15



