La dimension estética del poder soberano
en Giorgio Agamben

MERCEDES RUVITUSO

Centro de Investigaciones Filoséficas

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Universidad Nacional de San Martin
mercedesruvituso@gmail.com

Resumen: El presente articulo aborda el problema de la imagen en el pen-
samiento de Giorgio Agamben desde la perspectiva abierta por Homo sacer
(1995), es decir, en relacidn con los conceptos de soberania y vida desnuda,
con la finalidad de analizar la relacion entre politica y estética en el filésofo
italiano.

Palabras clave: Agamben, imagen, soberania, dispositivo, homo sacer

Abstract: This paper focuses on the concept of image as articulated in Giorgio
Agamben’s Homo sacer (1995) —i.e., in its relationship with the concepts of
sovereignty and bare life— in order to throw light on the connection between
aesthetics and politics in Agamben’s thought.

Key words: Agamben, image, sovereignty, apparatus, homo sacer

Con la publicacion de Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita
(1995), el fildsofo italiano Giorgio Agamben dio a conocer una investi-
gacién —que prosigue hasta la actualidad en una serie de seis libros—!
cuyo horizonte de trabajo, como él mismo anuncia en pocas palabras,
se propone “repensar todas las categorias de nuestra tradicién politica a
la luz de la relacién entre el poder soberano y la vida desnuda” (Agam-
ben 1996, p. 10).2 Este trabajo se propone interpretar lo que Agamben
identifica como la “estructura originaria” de la politica, la excepcién

! La serie “Homo sacer” consta actualmente de siete libros: Homo sacer: Il po-
tere sovrano e la nuda vita (1995) —que luego de la aparicién de los siguientes
volumenes pasé a llamarse Homo sacer [—; Quel che resta di Auschwitz. L’archivio
e il testimone. Homo sacer III (1998); Stato di eccezione. Homo sacer, II, 1 (2003); Il
Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del governo. Homo sa-
cer, I, 2 (2007a); Il sacramento del linguaggio. Archeologia del giuramento. Homo
sacer; II, 3 (2008b) y, por ultimo, los recientes Altissima povertd. Regole monastiche
e forma di vita. Homo sacer, IV, 1 (2011) y Opus Dei. Archeologia dell’ufficio. Homo
sacer, I, 5 (2012).

2 Las referencias bibliograficas remiten en todos los casos a las ediciones en su
idioma original. En cuanto a las traducciones al espafiol de las obras de Agamben,
s6lo empleamos las que hemos traducido, conjunta o individualmente, y que ya han
sido publicadas. En los otros casos preferimos traducirlas para el presente trabajo.

Dianoia, volumen LVIIl, nimero 71 (noviembre de 2013): pp. 105-125.

dianoia / d71aruvs /1



106 MERCEDES RUVITUSO

soberana, a partir de un concepto que hasta el momento no se ha consi-
derado central en ningtin estudio sobre la filosofia politica del autor: el
concepto de imagen. En primer lugar, a través de un panorama general
del modo en que la nocién de imagen aparece en la obra de Agamben,
se propondra definir la imagen en términos de lo que denominamos
el “dispositivo imagen-exposicién”. En segundo lugar, se mostrara el
modo en que este dispositivo surge en el centro de las investigaciones
de Homo sacer I. Por ultimo, el propésito de mostrar la centralidad del
concepto de imagen especificamente en relacién con la teoria del po-
der soberano permitird arrojar una nueva luz sobre la cuestién de la
relacion entre la estética y la politica en el pensamiento del autor.

1. El problema de la imagen

Una primera dificultad que presenta el concepto de imagen en la obra
de Agamben es que recorre de diversos modos y asociado a diferentes
problemas toda la obra del autor. El siguiente ejemplo podria ilustrar
esta cuestion; en el catdlogo de una exposicién del pintor Ruggero Sa-
vinio (Roma, 1990), Agamben escribe:

Toda investigacion sobre el problema de la imagen, antes que nada, debe
comenzar por reconocer que este término, en nuestra cultura, es la de-
signacion de algo imposible. La imagen, en efecto, es el lugar donde la
metafisica occidental ha intentado solucionar su enigma propiamente cen-
tral: la unién de lo sensible y lo inteligible, de lo multiple y de lo uno.
Es por ello que la imagen lleva en si misma una dualidad irreductible y
originaria: ella es, por esencia, aquello que es repetible y reproducible,
pero, al mismo tiempo, ella es la aparicién de algo tinico. (Agamben 1998,
pp. 138-139)

La esencia de la imagen, continta el autor, no reside en ninguno
de los dos términos, ni en lo repetible ni en lo tnico, y menos aun en

% En relacién con este punto es necesario sefialar que ya una serie de trabajos
ha abordado la cuestién de la estética en el pensamiento politico del autor. En
algunos autores se retoma la critica temprana a la época de la estética en relacién
con el concepto de espectdculo (cfr. Costa 2011, Castro 2008, De la Durantaye
2009); en otros se discute la posibilidad de identificar algtn tipo de rasgo estético
en algunas de las categorias politicas de su propio pensamiento, como la influencia
de la estética kantiana en el uso del concepto benjaminiano de “medio puro” y
de “decisién” de C. Schmitt (¢fr. Morgan 2007, Weber 2006) o la posibilidad de
pensar la teoria del poder de Agamben desde la critica al “romanticismo politico”
schmittiano (Luisetti 2011), y, finalmente, también se ha negado la posibilidad de
entender cualquier tipo de “esteticismo” en la politica de Agamben (Galindo 2003).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 2



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 107

su identificacién, sino en el abismo mismo que existe entre ellos, o,
dicho de otro modo, en su abolicién: “Esta abolicion —la muerte de la
imagen— no es nunca algo que se pueda captar en el dominio estético.
Ella abre mds bien un lugar para el cual parece que nos faltan nombres”
(Agamben 1998, p. 140).

La definicién anterior de imagen podria ponerse en relacién con la
exigencia que plantea el primer libro de Agamben, L'uomo senza conte-
nuto (1970), de pensar la estructura original de la obra de arte mas alla
de una dimension estética, hacia una dimensién en la que estd en jue-
go la estructura misma del ser-en-el-mundo del hombre y su relacién
con la historia. Sobre este imperativo de llevar a cabo una “destruc-
cién de la estética” (Agamben 1970, p. 16) podemos establecer que
el problema de la imagen en el pensamiento de Agamben no busca
referirse a la estética, sino a la ontologia, es decir, en términos de su
teoria del poder, tanto al ambito del lenguaje como al de la politica.
Pero este trabajo buscard investigar cémo aparece esta cuestién no en
los primeros libros de Agamben, mas orientados al arte y al lenguaje,
sino en el primer libro de la serie Homo sacer.* Si uno de los objeti-
vos de Homo sacer I es justamente restituir la politica a su verdadera
dimension ontoldgica y prdctica, mostrar el nexo metafisico que en la
tradicion politica de Occidente une la “vida desnuda” con la existencia
politica, el bios y la z0é (Agamben 1995, pp. 7, 11), el espacio que
abre la imagen —ésta es la hipodtesis principal que deberd mostrar esta
investigacion— pareceria ser entonces el del espacio politico mismo.

4 En relacién tanto con las obras como con la delimitacién de los problemas que
conciernen al concepto de imagen en la obra de Agamben, es necesario tener en
cuenta que no es algo facil ni evidente en parte por la estrecha relacién que existe
en el pensamiento de nuestro autor entre la ontologia, las cuestiones politicas y el
lenguaje. En términos generales podriamos decir que, si en las primeras obras del
autor como L'uomo senza contenuto, Stanze o Il linguaggio e la morte la cuestién de
la imagen estd enfocada claramente hacia el problema de la estética, el lenguaje y
el pensamiento de un nuevo modelo del significar, cuando su itinerario filoséfico
comienza a presentar en su centro en la década de 1990 cuestiones politicas este
mismo giro hacia la politica se plantea a propdsito de la cuestion de la imagen. Sin
embargo, es importante aclarar que este “giro hacia la politica”, que comienza con
la publicacién de La comunita che viene en 1990, debe entenderse s6lo en términos
de un desplazamiento de temas referidos a la cuestion del arte y del lenguaje hacia
cuestiones mas explicitamente politicas. El problema del lenguaje, central en los
escritos entre 1978 y 1990, aparece ahora estrechamente ligado al problema de la
comunidad. Por lo tanto, estos desplazamientos, lejos de significar una ruptura en
la obra, deben considerarse un tinico problema que se traslada de la cuestién del
lenguaje al de la politica o a la inversa.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 3



108 MERCEDES RUVITUSO

Ahora bien, el concepto de imagen se refiere a lo largo de la obra del
autor a tres ejes tematicos principales: el lenguaje, la historia y la poli-
tica y, quiza por ello, dada la diversidad de temas que involucra, atin no
ha sido estudiado desde una perspectiva de conjunto y en relacién con
la teoria del poder que Agamben desarrolla desde sus primeras obras.
Un ejemplo es la entrada “Image” de Connal Parsley en The Agamben
Dictionary, por el momento el Unico escrito dedicado al concepto de
imagen en la obra de Agamben. Alli Parsley sefiala diferentes usos dis-
persos del concepto que agrupamos del siguiente modo: 1) el concepto
de imagen es un “medio privilegiado para Agamben” como “umbral”
y también como “cesura” entre el individuo singular con sus atribu-
tos y la historia, lo “en-comun”, la “memoria social”. 2) La imagen es
siempre un concepto “bipolar, tensional y ambivalente”, el lugar en el
que el hombre se falta a si mismo incesantemente y, a su vez, su Unico
medio posible de salvacién. 3) En un “nivel general”, Parsley identifica
una critica a las estructuras que rodean a la imagen y un intento por
“transfigurar los modos en que la cesura constitutiva de lo humano y
de la imagen se han entendido”.> Esta critica apareceria, por ejemplo,
en las afirmaciones de Agamben sobre la estética y el arte, las mercan-
cias, la representacién y la significacién, y sus comentarios a las tesis
de Guy Debord sobre la sociedad del espectdculo. 4) Se identifica tam-
bién la pretensién de Agamben por “transformar la categoria misma
de imagen”; por ejemplo, en la nocién de gesto como contrapuesta a
la imagen. 5) Por ultimo, el autor identifica un uso del concepto en
relacién con la cuestion del “mesianismo” en Agamben. Aqui la imagen
se presenta como “el atributo definitivo de la especie humana donde la
historia se decide” y donde parece “estar en juego finalmente la aper-
tura a una relacién diferente al tiempo histérico”.®

Luego de sefialar autores que han influido en el pensamiento de
Agamben sobre la imagen —Aby Warburg, Walter Benjamin y los me-
dievales Avicena y Averroes—, Parsley parece ofrecer una especie de
conclusion acerca del concepto: “para Agamben es absolutamente cri-
tico reconocer a la imagen en su tensién dialéctica entre los elementos
que deberia separar: el intelecto individual y el compartido, lo sensible
y lo inteligible y, sobre todo, los instantes histéricos separados”. Por
ultimo:

la cuestién es hacer posible ver el medio de la imagen mismo, llamado a
veces “el ser-imagen de la imagen”, la “imagen en si”, la “imagen de las

® Cfr. Parsley 2011, p. 101.
6 Cfr. Parsley 2011, pp. 100-101.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruvs / 4



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 109

imagenes”, es decir, llevar sus medios a la visibilidad. Por ello Agamben
no propone una nueva lectura de ésta o aquella imagen, que lleve a hacer
su contexto o sus contextos histdricos mas legibles, sino que enfatiza la
paraddjica posibilidad de su visibilidad misma: no en, sino a través de cada
imagen. (Parsley 2011, p. 101)

La recopilacién de Parsley de estos ejemplos del uso del concepto de
imagen y la mencion de algunos de los autores y temas de referencia
es, por un lado, dispersa, pues los ejemplos se toman de obras de muy
distintas épocas y, por otro lado, no ofrece finalmente una definicion
precisa del concepto.’

La hipdtesis de este trabajo es que el concepto de imagen que se defi-
ne en algunos casos como una “tension dialéctica” y en otros como una
“dualidad irreductible” (Agamben 1998, pp. 138-139) o como una “po-
laridad antindmica” (Agamben 1996, p. 49), debe entenderse en térmi-
nos de lo que llamamos el dispositivo imagen-exposicién.® Retomamos
aqui la categoria metodoldgica de Agamben de “dispositivo”. La defini-
cién del concepto de dispositivo ha sido desarrollada por Agamben en
Che cos’é un dispositivo? y después en su obra metodoldgica Signatura
rerum. Tal como se desprende de los andlisis de Castro y Cavalletti,” los
dispositivos poseen cuatro caracteristicas:

1) El dispositivo es “la capacidad de capturar, orientar, determinar,
interceptar, modelar, controlar y asegurar los gestos, las conductas
y los discursos de los seres vivientes” (Agamben 2006, p. 14).

2) El dispositivo “articula dos elementos que, a primera vista al me-
nos, parecen excluirse u oponerse” (Castro 2008, p. 89); el dispo-

7 Existen ademas diversos trabajos que se ocupan del concepto de imagen indi-
rectamente, centrados en algunos de los temas o autores de referencia: la imagen
en relacion con el concepto de gesto (Levitt 2008), la cuestién del mesianismo y
la imagen histérica (Honesko 2009), la imagen y la visibilidad del concepto de
ejemplo (DeCaroli 2001), la lectura de Agamben del “devenir imagen del capital”
y el espectaculo en el pensamiento de Debord (Costa 2011 y Murray 2008) o la
“imposibilidad de la imagen” en las figuras del musulman y el homo sacer (Buch
2007, Downey 2009 y Chow 2006).

8 Podemos considerar que estos conceptos son antecedentes del concepto me-
todolégico de “bipolaridad” que Agamben define en su obra sobre el método Sig-
natura rerum (2008a), en relaciéon con el paradigma como un “modelo analdgico
bipolar” (Agamben 2008a, p. 32). La nocién de bipolaridad surge ademds por la
misma época a proposito de la concepcion dialéctica de Melandri (c¢fr. Agamben
2004, p. xxix, y Agamben 2007b, p. 31), y mucho antes en el articulo de Agam-
ben dedicado al método de Warburg (Agamben 2005, pp. 123-146).

? Cfr. Castro 2008, pp. 88-89, y Cavalletti 2010, pp. 54-56.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 5



110 MERCEDES RUVITUSO

sitivo es a veces un “mecanismo éptico” que puede volverse doble
o bipolar (Cavalletti 2010, p. 54).

3) El funcionamiento de los dispositivos produce “zonas de indiscer-
nibilidad” en las que es imposible distinguir de cudl de los dos
componentes articulados se trata.'®

4) El centro de los dispositivos es una zona perfectamente vacia,
“abstracta”;!! esto significa que la articulacién de sus dos elemen-

tos no tiene una realidad sustancial, sino s6lo funcional y eficaz.!?

Por lo tanto, en el caso de la imagen la bipolaridad del concepto
estard definida, como veremos, por la tensién entre la misma categoria
de “imagen”, por un lado, y la categoria de “exposicién”, por el otro,
como el segundo polo de la relacion. Este trabajo se concentrard, como
ya hemos sefialado, en identificar el dispositivo “imagen-exposicién”
solo en Homo sacer I, pero supone mas en general la posibilidad de
identificarlo no sélo en las obras politicas de Agamben de la misma
época, sino desde sus primeras obras.!® Segtin esta hipétesis, y a partir
de la identificacion en cada caso de esta bipolaridad del concepto, es
posible explicar la diversidad de sus usos de una manera sistematica
como un verdadero concepto técnico del autor.

19 Cfr. Castro 2008, p. 89.

1 Cfr. Cavalletti 2010, p. 55.

12 Cfr. Castro 2008, p. 89.

13 Aqui se indican entonces sélo algunos ejemplos en relacién con las cuatro ca-
racteristicas anteriores del dispositivo: 1) respecto de la primera caracteristica, la
captura y control de gestos y discursos, se trata de un rasgo que aparece definido
claramente en el andlisis de la categoria de espectdculo como la experiencia ac-
tual de la politica que expropia y vacia la propia naturaleza lingiiistica del hombre
(Agamben 1990, pp. 63-66, y 1996, pp. 62-67); 2) la tensién bipolar que define
el dispositivo aparece en las nociones de “medio puro” y “gesto” en relacién es-
trecha con la de imagen (Agamben 1996, pp. 45-52; 1998b, pp. 88-95, y 2005,
pp- 237-249), pero también en la bipolaridad que atraviesa la vida ejemplar entre
una imagen identitaria, abstracta, y una singularidad irrepresentable (Agamben
1990, pp. 13-14) y luego en la simetria entre los conceptos de ejemplo y excepcién
(Agamben 1995, pp. 26-28); 3) la “zona de indiscernibilidad” del dispositivo de
la imagen se encuentra definido claramente a propdsito de la cuestion del estatus
de la imagen cinematogréfica (Agamben 1998b, pp. 88-95); 4) por ultimo, el “va-
cio central” del dispositivo aparece expuesto con toda claridad en la categoria de
rostro como el “espacio vacio” comun e inapropiable que es la misma comunica-
bilidad humana (Agamben 1990, p. 66, y 1996, pp. 74-88) y su aspecto “eficaz”
en la descripcion de la maquina juridico-politica de Agamben en Stato di eccezione
(Agamben 2003, pp. 109-112).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 6



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 111

Por lo tanto, dado que el concepto de imagen no ha sido objeto de
ningun estudio sistematico y que su definicién parece perderse en una
diversidad de usos, este trabajo intentara ofrecer una definicién precisa
del concepto en los términos de este dispositivo a partir del analisis
especifico de su uso en Homo sacer 1.4

2. La imagen del soberano

En la segunda parte de Homo sacer I, luego de delinear en la primera
parte la estructura légico-topoldgica de la soberania, Agamben se ocupa
de la vida que, en la excepcion soberana, se encuentra en relacion mas
intima con la soberania, el “portador del bando soberano”, es decir, la
“vida desnuda”. “Es esta relacion la que se trata ahora de esclarecer”
(Agamben 1995, p. 76), donde la vida desnuda se define como la vida
que estd en relacién con la violencia soberana y que es proclamada
“vida sagrada” (Agamben 1995, pp. 74-75).

Cabe recordar que el autor se ocupa de la vida sagrada a través
de esta figura del derecho romano —la del homo sacer— en la que
por primera vez se afirma el caracter sacro de la vida humana y cuya
estructura topolédgica de doble exclusién-inclusion del derecho divino
y humano delimita la forma de la implicacién de la vida en el orden
juridico-politico. La tesis fundamental de esta parte es que el “elemento
politico originario” no es la simple vida natural, sino la “vida expuesta
a la muerte”; es ésta la definicion de la vida sagrada (o vida desnuda):
la vida que se politiza por medio de su misma posibilidad de que se
le dé muerte.’® La vida sagrada en la relacién de exclusién-inclusién
del dispositivo soberano es entonces la “produccién” y, a su vez, la
“contraparte” del dispositivo:

Soberana es la esfera en la que se puede matar sin cometer homicidio y
sin celebrar sacrificio; y sagrada, expuesta a la muerte e insacrificable es

14 Este trabajo se enmarca en un proyecto de investigacién mas amplio sobre
la categoria de imagen en la obra de Agamben; por ello, el analisis de los textos
elegidos buscarad en general centrarse en la propia argumentacion del autor, sin
que podamos ocuparnos en muchos casos de los problemas a los que Agamben hace
referencia y que ha desarrollado de manera mas amplia en otras obras. Por el mismo
motivo, nuestro analisis centrado en la bipolaridad del dispositivo de la imagen
no abordara en profundidad otras categorias del pensamiento politico del autor
—como las de “potencia”, “mesianismo” y “Voz”— que estdn unidas estrechamente
al problema de la imagen y que ya han sido objeto de numerosos trabajos por parte
de los estudiosos del autor.

!5 Cfr. Agamben 1995, pp. 97-101.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 7



112 MERCEDES RUVITUSO

la vida que ha sido capturada en esta esfera [...]. La sacralidad de la vida
[...] expresa en su origen precisamente la sujecion de la vida a un poder de
muerte. Su irreparable exposicién en la relaciéon de abandono. (Agamben
1995, pp. 92-93)

La relacién entre el cuerpo del soberano y el del homo sacer ya habia
sido sefialada por Agamben y es, como se sabe, uno de los puntos
centrales de su teoria del poder:

a los dos extremos del ordenamiento, soberano y homo sacer presentan dos
figuras simétricas que tienen la misma estructura y son correlativas, en el
sentido en que el soberano es aquel respecto al cual todos los hombres
son potencialmente homines sacri y el homo sacer es aquel respecto al cual
todos los hombres actiian como soberanos. (Agamben 1995, pp. 93-94)

En el articulo “Seeing the Impossibility of Seeing or the Visibility
of the Undead: Giorgio Agamben’s Gorgon”, Robert Buch sefiala un
problema en la formulacién aparentemente contradictoria entre, por
un lado, el poder soberano como “productor” de la vida desnuda (o la
vida desnuda como “produccién originaria” del bando soberano) y, por
otro lado, la “simetria” o isomorfismo entre el cuerpo del soberano y
el del homo sacer o vida desnuda (Buch 2007, p. 189). Sin embargo, a
nuestro modo de ver, esta aparente contradiccion podria disiparse si el
caricter de la relacion entre el cuerpo del soberano y el del homo sacer
se comprende como la “exhibicidon” de este vinculo o, en otras palabras,
si el mismo dispositivo de excepciéon se comprende en los términos
del dispositivo imagen-exposiciéon. Como veremos a continuacién, en
el capitulo que analizamos esta relacion entre el cuerpo del soberano y
el cuerpo sagrado, o entre la vida expuesta a la muerte del homo sacer
y del soberano, se revelara a través de una serie de analisis justamente
sobre la funcién de la imagen en ciertos rituales funerarios.

Se tratard entonces de mostrar cémo el sentido de esta “exposicion
a la muerte” que define el elemento politico originario se vuelve inte-
ligible en la argumentaciéon de Agamben a través de una imagen que
expresa el propio dispositivo agambeniano de imagen-exposicién. En
este punto el articulo de Buch podria considerarse un antecedente de
nuestra lectura. Buch analiza en primer lugar aquello que denomina
la “figura de ceguera” del musulman (en Quel che resta di Auschwitz)
para luego analizar “una dialéctica similar de ceguera y revelacion”
en Homo sacer I (Buch 2007, p. 179); pero su interpretacién, espe-
cialmente de la relacién de la vida desnuda (o la figura del homo sa-
cer) con la del soberano, llega a conclusiones totalmente distintas a

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 8



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 113

las nuestras. Buch considera que en la argumentacién de Homo sa-
cer I la relacién entre el poder soberano y la vida desnuda “no puede
verse” (Buch 2007, p. 186), y que este “punto ciego estructural del
constructo de Agamben de la vida desnuda” (Buch 2007, p. 179) es
un simple déficit o falla en la argumentacion del libro. Aqui intenta-
remos mostrar que lo que Buch denomina “punto ciego” o “dialéctica
entre una ceguera y una revelacion”, lejos de ser una simple “inhabi-
lidad” en la argumentacién de Agamben es, por el contrario, un pun-
to fundamental de su teoria del poder. Coincidimos con Buch cuando
sefiala que, a pesar de las “evidencias” contundentes de su argumen-
tacién, Agamben “no termina de hacer inteligible” el “punto secreto”
donde la vida desnuda y el poder soberano se unen; pero no estamos
de acuerdo con él cuando explica que el uso de “retdricas” e “ima-
ginerias de la ceguera” por parte de Agamben son un mero recurso
para “iluminar la inhabilidad general para apreciar la secreta atraccién
que une la ley y la vida”. Desde nuestra perspectiva, esta “inhabili-
dad” e “ininteligibilidad”, asi como el aparente uso de “imaginerias”,
no son meras fallas argumentativas, sino términos técnicos tanto de
la teoria del poder como de la propia metodologia paradigmatica de
Agamben.'®

2.1. Como deciamos, en la segunda parte de Homo sacer I Agamben
retoma la figura del homo sacer como paradigma de la tesis sobre la sa-
cralidad de la vida producto del poder soberano, pero ademds explora
la relacién entre el cuerpo del soberano y la vida sagrada. Este proble-
ma se desarrolla en particular en el capitulo quinto, “Corpo sovrano e
corpo sacro”, cuyo texto de referencia sobre el cuerpo soberano es The
King’s Two Bodies. A Study in Medieval Political Theology de Ernst Kanto-
rowicz (1957). Si bien los intérpretes tienen en cuenta la interpretacion
y reformulacién de la posicion de Kantorowicz que hace Agamben y la
discusion sobre la funcion de la imagen en los funerales reales de los

16 En efecto, las criticas de Buch a la argumentacién de Agamben y la interpre-
tacion que hace de los paradigmas del homo sacer, los campos de concentraciéon y
la figura del musulman, entre otros, como “fallas argumentativas”, son facilmente
cuestionables si se tiene en cuenta la funcién explicita que Agamben le confiere al
concepto de “paradigma” en su obra. El autor dedica un capitulo del libro metodo-
légico Signatura rerum (2008a) a esta cuestién (cfr. Agamben 2008a, pp. 11-34).
Si bien no podemoos desarrollar el tema con amplitud, sefialamos que la funcién
del paradigma en su obra no es un recurso metodoldgico en el sentido que le otorga
Buch; la metodologia no precede a la investigacion, sino que explicita el propio re-
corrido y esta entonces intimamente relacionada con la misma estructura de poder
que Agamben analiza en los términos de la excepcién soberana.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 9



114 MERCEDES RUVITUSO

reyes franceses, ain no se ha sefialado la importancia de este concepto
de imagen en su propia genealogia del poder.'”

La discusion sobre el ritual funerario surge de un problema mas ge-
neral acerca de la relacién de los estudios y del propio posicionamiento
de Kantorowicz con la teologia politica. Frente a la pretension explici-
ta de Kantorowicz de alejar su investigacion del llamado problema del
“mito del Estado” (él mismo sefiala “la horrorosa experiencia de nuestra
época” donde “naciones enteras, grandes y pequeiias, fueron presas de
los més extrafios dogmas” y “los teologismos politicos se convirtieron en
una auténtica obsesion”) y frente a una lectura consensuada de su obra
como una desmitificacién de la teologia politica, Agamben propone una
relectura de tan delicada cuestién desde la misma genealogia de la doc-
trina de los dos cuerpos del rey. Nuestro autor sefiala que si la teologia
politica de Schmitt se enmarcaba esencialmente en el primer aspecto de
la definicién de Bodin de la soberania (puissance absolue et perpétuelle),
es decir, en el caracter absoluto del poder soberano, Kantorowicz lo ha-
cia en el segundo aspecto, “menos relevante” y “tranquilizador”, de su

7 Sobre la interpretacién de Agamben de la doctrina de los dos cuerpos del rey
en Kantorowicz se pueden seflalar una serie de menciones en distintos trabajos,
aunque no hemos encontrado uno dedicado enteramente a esa cuestion. Por un
lado, existen referencias mas generales al tema: en relacién con el desarrollo ar-
gumentativo de Homo sacer I y la comparacion del cuerpo del soberano y el homo
sacer, cfr. Castro 2008, pp. 56-57, y en relacién con el concepto de excepcién y
el doble cuerpo del rey en Stato di eccezione, cfr. Cassigoli 2011, p. 114. Por otro
lado, es interesante el analisis de Paul Patton quien, comparando la interpretacién
de Agamben sobre la biopolitica con la concepcién de Foucault, establece, a pesar
de sus diferencias explicitas en relacién con el analisis de la soberania clasica, un
antecedente de las tesis de Agamben en la interpretacion de Foucault de The King’s
Two Bodies en Surveiller et punir. Aqui Foucault propone un paralelo entre el esta-
tus del condenado y el del rey —en cuanto figuras simétricas e invertidas— que
recuerda el desarrollo agambeniano (Patton 2007, pp. 213-215). Por tltimo, en el
articulo de Robert Buch al que ya nos hemos referido sélo aparece mencionada la
interpretacién de Agamben de Kantorowicz en una nota (c¢fr. Buch 2007, p. 195).
En concordancia con la critica de Buch a la inhabilidad argumentativa de Agamben
y al uso retdrico de “imaginerias” en su argumentacion, se menciona la lectura de
Kantorowicz como un desarrollo poco claro o como un mero ejemplo del problema
de la relacién entre “los dos polos de la excepcion soberana”, el poder soberano y
la vida desnuda. Si bien Buch identifica aqui aquello que no casualmente podria
considerarse el problema central de Homo sacer I, su lectura vuelve a desconsiderar
el sentido técnico que tienen las “zonas de indistinciéon” en los dispositivos agam-
benianos, y aqui, especificamente, en el dispositivo de la excepcién, confunde estas
zonas con meras “fallas argumentativas”. Para un desarrollo del problema del espa-
cio de la excepcidén o las “zonas de indistincion” en los dispositivos agambenianos,
véase Cavalletti 2010, pp. 53-57; Castro 2008, pp. 87-89, y Downey 2009.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 10



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 115

naturaleza perpetua. La doctrina de los dos cuerpos del rey —un cuerpo
mistico o politico y un cuerpo fisico— apuntaba entonces a la cuestién
de la continuidad del Estado y a la de la organizacién politica estable.
Sélo aqui Kantorowicz hallaba en tultimo término la explicaciéon de la
supervivencia de la dignitas real a la persona fisica de su portador y
su consecuente analogia con el cuerpo mistico de Cristo de la “teologia
politica cristiana”.!®

Sin embargo, Agamben subraya que el andlisis de Kantorowicz de
las ceremonias flinebres de los reyes franceses —donde la efigie del
soberano se exponia en una especie de lit d’honneur y se trataba a la
imagen como si fuera la persona viva del rey— podria haber orientado
su genealogia de los dos cuerpos del rey hacia ese otro aspecto mas
oscuro y relegado del poder soberano, el de la potencia absoluta. El
punto esta en la posibilidad, que Kantorowicz sefiala para luego dejar
de lado, de que su origen se remonte a la apoteosis de los emperadores
romanos. Segun nuestro autor, este rechazo por parte de Kantorowicz
(v luego también de su discipulo R. Giesey) de una influencia directa
del precedente romano en las ceremonias finebres francesas se explica
porque parece evitar el derrumbe, o al menos la reformulacién, de su
tesis sobre la teologia politica cristiana.'® En la apoteosis de los empe-
radores romanos también aparece una imagen; en este caso una imago
de cera yacia en un lecho y se trataba con todos los cuidados de un
enfermo durante siete dias, hasta que “la imagen muere” y era solem-
nemente quemada. Sin embargo, Agamben sefiala que en este ritual
romano no es posible encontrar ese “aspecto mds luminoso de la sobe-
rania que es su cardcter perpetuo” como lo encuentra Kantorowicz en el
ritual francés, sino “una regidon mas oscura e incierta [...] en la que el
cuerpo politico del rey parece aproximarse, hasta casi confundirse, con
el cuerpo pasible de ser muerto [uccidibile] e insacrificable, del homo
sacer” (Agamben 1995, p. 105).

La primera estrategia de Agamben es entonces retomar la reconstruc-
cién del rito de la consagracién imperial romana de Elias Bickermann
en el punto que Kantorowicz y Giesey pretenden ignorar, donde “el
entierro por imagen” (funus imaginarium), segin nuestro autor, revela

18 Cfr. Agamben 1995, pp. 102-104.

19 Agamben cita aqui la tesis en palabras de Kantorowicz: “a pesar de las ana-
logias con algunas concepciones paganas dispersas, la doctrina de los dos cuerpos
del rey debe considerarse como surgida del pensamiento teoldgico cristiano y se
ofrece, pues, como una piedra miliar de la teologia politica cristiana” (Agamben
1995, p. 104).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 11



116 MERCEDES RUVITUSO

su aporia especifica.?® Segin Bickermann, una de las dificultades de
este curioso funeral es explicar la “duplicacién” y no mera sustitucién
del emperador en la imagen del soberano. En efecto, en otros casos
de la misma época el funus imaginarium sirve para sustituir el cadaver
faltante, pero en la ceremonia imperial la efigie de cera no representa
al emperador, lo duplica; la efigie “es el emperador mismo, cuya vida
ha sido transferida al maniqui de cera con ayuda de éste y de otros
ritos magicos” (Agamben 1995, p. 106). Bickerman subraya que si bien
todo hombre muere y es enterrado una sola vez, en la época de los
Antoninos aparece un rito funeral diferente en el que el emperador
consagrado es incinerado dos veces, la primera in corpore y la segunda
in effigie. Varias son las “curiosidades”: no sélo este segundo rito es el
que marca el comienzo del funeral ptblico una vez que los restos del
cadaver reposan en tierra, sino que este funeral atafie entonces a la
imagen de cera que reproduce el semblante del difunto y que se trata
como si fuera el mismo cuerpo del emperador.?!

Si no representa el cuerpo del emperador difunto y tampoco el ca-
racter perpetuo de la soberania, ¢qué representa esta imagen? Para res-
ponder a esta cuestion, la segunda estrategia de Agamben consiste en
retomar otro articulo posterior de Bickermann donde este problema
aparece en relacidon con una especie de rito funerario por imagen que
lleva a cabo el llamado devotus sobreviviente. Esta figura del devotus,
sefiala Agamben, ya ha sido comparada con la figura del homo sacer. El
devotus es el hombre que consagra la propia vida para salvar a la ciudad
de un grave peligro. Segun la descripcién de Tito Livio que aqui se cita,
luego de pronunciar un juramento, el devoto “salta armado sobre el
caballo y se lanza en medio de los enemigos, apareciéndoles a ambos
bandos mds augusto que un hombre, como una victima expiatoria en-
viada del cielo para aplacar la célera divina” (Agamben 1995, p. 108).
Pero el punto que interesa en relacion con la figura del homo sacer es el
complejo ritual que es necesario llevar a cabo en el caso de que el de-

20 Agamben sefiala que este articulo de juventud de Bickermann de 1929 (“Die
romanische Kaiserapotheose”) es citado tanto por Kantorowicz como por Giesey,
y eso vuelve mds llamativo atn el rechazo del rito pagano como precedente del
medieval que los ocupa. Agamben subraya que Giesey declara, por un lado, que el
articulo de Bickermann estuvo en el origen de su trabajo y, por otro, contradicto-
riamente, decide suspender el juicio sobre este problema del precedente pagano.
Todos estos indicios hacen evidente para nuestro autor que la exclusion del prece-
dente por parte de Kantorowicz y Giesey no ha sido por negligencia ni por desdén,
sino que aqui estaba en juego una “region mas oscura e incierta” del poder. Es esta
region la que intenta develar el capitulo (c¢fr. Agamben 1995, pp. 104-105).

21 Cfr. Agamben 1995, p. 106.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 12



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 117

voto sobreviva a la consagracién y el rito no pueda darse por cumplido:
si el devotus sobreviviente ha sido un legionario “es necesario sepultar
una imagen (signum) de siete pies de altura e inmolar a una victima
como expiacion”; si ha sido un magistrado romano “no podra llevar a
cabo ningtn rito, ni publico ni privado” (Agamben 1995, p. 108). Es
decir, el devotus sobreviviente queda en una situacién de exclusién del
mundo de los vivos y, en este sentido, en cuanto que estd excluido tanto
del mundo divino como del profano, es sacer.

En un tercer momento, Agamben empieza a retroceder en las com-
paraciones: la funcion de la imagen en cada caso permite relacionar el
cuerpo del soberano con el del devotus sobreviviente. Ahora bien, en
este dltimo, sefiala nuestro autor, la imagen que era en realidad un “co-
loso” o estatua del devotus, aunque parece ocupar el lugar del cadaver,
permite en realidad, dado que el devotus no ha muerto, una ejecucién
sustitutoria del voto incumplido mds que una especie de funeral per
imagenem. El coloso representa de forma andloga al cadaver pero de
manera mds inmediata y general, “la parte de la persona viva que se
debe a la muerte”, aquella vida consagrada que ya se habia separado
virtualmente del devoto en el momento del voto?? y que, “en tanto
ocupa amenazadoramente el umbral entre los dos mundos, debe ser
separada del contexto normal de los vivos” (Agamben 1995, p. 110).
Por lo tanto, la funcién como imagen del coloso ilumina al devotus su-
perviviente como un ser paraddjico que, hasta que no se cumpla el rito
sustitutorio, al igual que el homo sacer, “se mueve en un umbral que no
pertenece ni al mundo de los vivos ni al de los muertos: él es un muerto
viviente o un vivo que, en verdad, es una larva [...]” (Agamben 1995,
p.111).23

De este modo, la funcién especifica de la imagen en cada una de las
figuras analizadas hasta aqui —la efigie en el funeral de los reyes de
Francia, el funus imaginarium de los emperadores romanos, la imagen
del devotus sobreviviente— parece reunirlas en un tnico paradigma o
“constelacién”. Las comparaciones entre los rituales y las imdgenes se

22 Cfr. Agamben 1995, p. 111.

2 Agamben se refiere aqui a los trabajos sobre la funcién general del coloso de
Vernant y Benveniste, tanto en los funerales vicarios como en algunos juramentos, y
a la interpretacién de la funcién del coloso de Versnel (cfr. Agamben 1995, pp. 109—
111). Aunque no podemos desarrollar el tema aqui, es desde esta perspectiva que
debe entenderse la figura limite del musulman como un “muerto-vivo” en Quel che
resta di Auschwitz (1998a), y entonces también el debate que ha generado en torno
a la posibilidad de “imaginar”, “representar” y “testimoniar” tal figura limite de lo
humano. Sobre esta cuestién, véase Downey 2009, Buch 2007 y Chow 2006.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 13



118 MERCEDES RUVITUSO

entrecruzan aqui con un andlisis de la relacién paraddjica de esos cuer-
pos con la vida y la muerte, y en este punto todas las figuras iluminan
de algin modo la vida del homo sacer como la de una vida expuesta
a la muerte. Sin embargo, como veremos, la vida del homo sacer no
posee imagen alguna, es de algun modo un “punto ciego”, esa regién
mds oscura del poder que Agamben quiere iluminar.

2.2. ¢{Como representar e imaginar la figura paraddjica de la vida des-
nuda, la vida sagrada que es el homo sacer? La hipdtesis que Agamben
sostiene en el capitulo que analizamos considera la vida del homo sacer
como si fuera, en sus palabras,

la de un devotus que ha sobrevivido y para el cual ya no es posible ninguna
expiacién vicaria ni posibilidad alguna de ser sustituido por un coloso. El
cuerpo mismo del homo sacer; en su condicidon de insacrificable al que a su
vez se puede dar muerte, es la prenda viviente de su sujeciéon a un poder
mortal, que no consiste, sin embargo, en el cumplimiento de un voto, sino
que es absoluta e incondicionada. La vida sagrada es vida consagrada sin
que sea posible ningtin sacrificio y mas alla de cualquier cumplimiento.
(Agamben 1995, p. 111)

En la medida en que la exposicion a la muerte es absoluta, es decir,
en la medida en que el homo sacer es una vida que se define sélo por es-
tar en una simbiosis intima con la muerte pero sin pertenecer todavia al
mundo de los difuntos, no hay posibilidad de que una imagen o coloso
recomponga esa relacién de exposicion. El homo sacer, concluye Agam-
ben, podria considerarse entonces “una estatua viviente”, el “doble o el
coloso de si mismo” (Agamben 1995, p. 111).

Sin embargo, si el homo sacer no admite una imagen, define un es-
pacio de “exposiciéon” absoluto. Si por el momento se ha definido al
homo sacer desde su paraddjica condicién de “vida sagrada” o “vida
desnuda”, Agamben subraya que esta vida tiene ademds un cardcter
eminentemente politico en cuanto que exhibe “un vinculo esencial con
el terreno en el que se funda el poder soberano”. A partir de la hipdtesis
de que la funcién del coloso es la representacion de una vida consagra-
da a la muerte, la vida sagrada es finalmente lo que permite unir todas
las figuras analizadas hasta aqui:

Aquello que une al devoto superviviente, el homo sacer y el soberano en un
Unico paradigma es que en todos los casos nos encontramos ante una vida
desnuda que ha sido separada de su contexto y que, al haber sobrevivido,
por asi decir, a la muerte, es por ello mismo incompatible con el mundo

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 14



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 119

humano. La vida sagrada no puede habitar en ningtin caso la ciudad de los
hombres. (Agamben 1995, p. 112)

Segln nuestra interpretacion, Agamben puede en ultimo término
unir estas figuras en un mismo paradigma no por la existencia de una
imagen o coloso, sino méas bien por lo que la imagen presupone en su
funcidn, es decir, una vida sagrada que se define por la “exposicién” a la
muerte. Podriamos pensar entonces que el caracter de esta exposicion
es lo que permite finalmente explicar en cada caso la funcién de la ima-
gen o coloso. Sin embargo, como intentaremos mostrar, la funcién de
la imagen en cada una de estas figuras, e incluso la misma falta de ima-
gen, se explica por lo que llamamos el dispositivo imagen-exposicion,
es decir, por una bipolaridad entre la imagen y la exposicién que, en
continua tensién, no logra resolverse en ninguno de los dos términos.

Comparemos como aparece este dispositivo en cada una de las figu-
ras. En el caso del devotus sobreviviente, la imagen permitia representar
la parte de la persona viva que se exponia a la muerte y que, como no
habia muerto, permitia llevar a cabo un cumplimiento sustitutorio del
voto. El caso del homo sacer era diferente; aqui, sostiene Agamben, “nos
encontramos ante una vida desnuda residual e irreductible, que debe
ser excluida y expuesta a la muerte como tal, sin que ningun rito o
sacrificio puedan rescatarla” (Agamben 1995, p. 112). Ahora bien, en
el caso del funeral imperial, la relacién entre exposicién e imagen es
mds compleja y supone toda una reinterpretacion de la doctrina de los
dos cuerpos del rey. Si se acepta que la funcién del coloso es representar
una vida consagrada a la muerte, argumenta Agamben,

esto significa que la muerte del emperador (a pesar de la presencia del
cadaver, cuyos restos son ritualmente inhumados) libera un suplemento
de vida sagrada que, como sucede con la de aquel que ha sobrevivido a la
consagracién, es necesario neutralizar por medio de un coloso. Es decir,
todo se desarrolla como si el emperador tuviera en si no dos cuerpos,
sino dos vidas en un solo cuerpo: una vida natural y una vida sagrada
que, a pesar del rito funeral ordinario, sobrevive a la primera y que sélo
después del funus imaginarium puede ser asumida en el cielo y divinizada.
(Agamben 1995, p. 112)

La hipétesis final de Agamben que completa su interpretacion de la
doctrina de los dos cuerpos del rey se basa, entonces, en sostener una
“singular simetria” por la cual quien ostenta el poder supremo —que
es poder de vida y de muerte, como ya se habfa mostrado—2* parece

24 Cfr. Agamben 1995, pp. 97-101.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 15



120 MERCEDES RUVITUSO

asumir en su propia persona la misma vida sagrada que produce. Es de-
cir, en el caso del funeral imperial la tensién entre imagen y exposicién
revela justamente la relacién entre poder soberano y vida desnuda. La
muerte del soberano, afirma Agamben, libera una especie de excedente
de vida sagrada, “como si éste no fuera otra cosa en ultimo término que
la capacidad de constituirse a si mismo y a los otros como vida a la que
puede darse muerte pero no sacrificar” (Agamben 1995, p. 113). Asi, des-
de esta perspectiva, y una vez que se vuelve indudable la relacién de la
consagracion imperial pagana con la doctrina de los dos cuerpos del rey,
“el sentido mismo de la teoria cambia radicalmente” (Agamben 1995,
p. 113): el cuerpo politico del rey que, como se ha mostrado, deriva del
coloso del emperador, no representa simplemente la continuidad del
poder soberano, sino sobre todo un “excedente de vida sagrada” que
la imagen, seglin cada ritual, permite divinizar (en el ritual romano)
o trasmitir a un sucesor (en los rituales francés e inglés). La metafora
del cuerpo politico y sus formulas (“Le Roy ne meurt jamais”) expresan
entonces el caracter absoluto, no humano, de la soberania, y sélo en un
sentido derivado la continuidad del poder, el hecho de que el poder se
funda sobre una vida sagrada que a la muerte del soberano inviste a la
persona del sucesor.

2.3. La tesis de que el soberano asume en su propia persona esa vida
desnuda sobre la cual se funda su poder absoluto le permite entonces a
Agamben desplazar esta “singular simetria” a la relacion entre los dos
cuerpos “aparentemente tan distantes” del soberano y del homo sacer,?®
y también esta simetria aparece ahora recorrida por los dos polos del
dispositivo imagen-exposicion.

Repasemos en qué consiste esta “singular simetria”. La comparacién
final entre el cuerpo del soberano y el del homo sacer partia de la dis-

% La interpretacién que Agamben desarrolla més adelante de la soberania en
Hobbes, en el capitulo sexto, “Il bando e il lupo” (Agamben 1995, pp. 116-123),
descansa en definitiva sobre la relacion de estos dos términos —la vida desnuda y el
poder soberano, pero en términos hobbesianos: el estado de naturaleza y el estado
civil— que mantienen unida la estructura de la excepcion. La tesis de Agamben en
este capitulo serd que no es el contrato el que funda la potestad de la soberania,
sino la supervivencia del estado de naturaleza en el seno del estado civil: “La vio-
lencia soberana no estd, en verdad, fundada sobre un pacto, sino sobre la inclusién
exclusiva de la vida desnuda en el Estado. Y, como el referente primero e inmediato
del poder soberano es, en este sentido, aquella vida a la que puede darse muerte
pero que es insacrificable cuyo paradigma es el homo sacer, asi, en la persona del
soberano, el licantropo, el hombre lobo para el hombre, habita establemente en la
ciudad” (Agamben 1995, p. 119).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 16



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 121

cusién en torno a la funcién de la imagen que, como vimos, Agamben
extrae en principio de las tesis de Kantorowicz. La simetria entre am-
bas figuras, las dos caras de la relacién politica originaria, pareceria
no ser otra que una singular exposicion en la que se encuentran am-
bas vidas, como “vida a la que puede darse muerte pero no sacrificar”
(Agamben 1995, p. 113). Ademds, existe una diferencia fundamental
entre el soberano y el homo sacer que aparece como la posibilidad de
un “funeral vicario” del primero. Agamben parece sostener aqui que la
soberania necesita una imagen no tanto para asegurar su perpetuidad,
sino porque de otro modo no seria absoluta. Por otro lado, el homo sa-
cer es exposicion de si mismo, una imagen que no representa nada; en
palabras del autor, el homo sacer es “el coloso de si mismo”, la “estatua
viviente” para la que no existe funeral vicario alguno (Agamben 1995,
p- 111). Es de este modo que la tensién entre exposicién e imagen
parece atravesar la simetria entre ambas figuras. Pero ¢qué significa
esta tension entre imagen y exposicion —o, en nuestros términos, el
dispositivo imagen-exposicion— y qué implicaciones tiene en la teoria
del poder que sostiene Agamben en el libro que nos ocupa?

La exposicion en la que se encuentra la vida desnuda es siempre
exposicién a la muerte y en ella no hay imagen; la imagen aparece
para “representar”, “neutralizar” esa exposicién y hacer posible, segtin
las distintas figuras de la vida desnuda, el funeral vicario (cuando no
hay cadaver), la apoteosis del soberano, el cumplimiento del voto en el
devotus. La imagen “representa” la vida desnuda, una exposicion a la
muerte que debe restablecer su estado en el contexto de los vivos, su
relacion “normal”: en el caso del soberano, la vida que debe ser asumi-
da por otro cuerpo fisico; en el caso del emperador, la vida que debe ser
divinizada; en el caso del devoto superviviente, la vida que debe tener
un funeral para restablecer al devoto en la vida publica. Es decir, la
imagen siempre cumple la funcién de “restablecer” o “neutralizar” la
condicién paraddjica de la “vida sagrada” (como si fuera posible “sal-
var” al homo sacer de su exposicion absoluta a la muerte); pero para el
homo sacer mismo no hay salvacién posible, él siempre estd “expuesto”
absolutamente. La vida del homo sacer es una exposicién absoluta al
poder soberano.

Desde esta perspectiva podriamos entender la imagen y la exposicion
—que finalmente es una no-imagen— del siguiente modo: si el homo
sacer es imagen de si mismo en cuanto exposicion del modo en que la
vida estd en relacién con la soberania, la imagen (efigie o imago de
cera) del soberano es imagen en cuanto exposicion del modo en que
el soberano estd en relacion con la vida, en cuanto que representa la

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 17



122 MERCEDES RUVITUSO

idea de que la soberania no muere. Uno, el homo sacer mismo, expone
la relacién de la vida con la soberania y ello s6lo puede dar como
resultado la muerte, en la medida en que sélo se define como exposicién
absoluta a la muerte; pero el otro, el coloso del emperador expone, en
cambio, la relacién de la soberania con la muerte en cuanto que la
soberania en relacién con la muerte sigue viva, dado que el soberano
nunca muere. Se comprende entonces la afirmaciéon de Agamben de que
para el homo sacer no hay posibilidad de funus imaginarium, porque la
relacion de exposiciéon con la muerte es absoluta. Por lo tanto, desde
el dispositivo imagen-exposicion la simetria entre ambas figuras en un
caso funciona para exponer en la vida la desnudez, la “vida desnuda”,
y en el otro para exponer en la muerte la vida, el “poder soberano”.

3. Consideraciones finales

A través del andlisis del modo en que Agamben concibe la simetria
entre el poder soberano y la vida sagrada, se ha podido identificar la
manera en que el problema de la imagen aparece en el centro mismo de
la estructura originaria de la politica, es decir, la excepcion soberana.

En Homo sacer I el concepto de imagen esta atravesado por una bi-
polaridad: por un lado, la imagen, como imagen propiamente dicha, es
expresién del poder soberano; por otro, en tensién con este primer po-
lo, se trata del espacio de exposicion de la vida desnuda del homo sacer.
Estos dos elementos constituyen precisamente los dos polos de lo que
hemos llamado el dispositivo imagen-exposicién. Ahora bien, el poder
soberano necesita una imagen porque, finalmente, estd construido so-
bre la base de una auténtica operacién estética. Retomando el término
de Buch, la dialéctica entre la vida desnuda y el poder soberano se apo-
ya por completo en una “imagineria”. Esto significa —y Agamben se
ocupara extensamente de ello en Stato di eccezione (2003)— que el es-
tado de excepcidn es en realidad una “ficcién”, es decir, una operaciéon
libre, infundada y arbitraria que permite unir un elemento anémico
y otro normativo, la vida y el derecho.?® A pesar de su carécter ficti-
cio, este elemento oscuro y no visible del poder soberano, lejos de ser
una falla argumentativa de Agamben, hace posible su funcionamiento
y convierte la excepcidén soberana en una maquina politica eficaz.

A su vez, los dos polos del dispositivo imagen-exposicién estan en
continua tension y tienden a confundirse. Por un lado, la imagen pro-
piamente dicha es, en un sentido estético, el elemento andémico pero

26 Cfr. Agamben 2003, p. 112.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 18



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 123

que crea la norma. En ese punto ciego la norma toca el cuerpo viviente
de los hombres. Por otro lado, la imagen como exposicién, como abo-
licién de la imagen, hace aparecer la ficciéon que constituye la captura
del espacio politico.

En esta tensidn entre imagen y exposicion, ¢de qué modo afronta
Agamben la necesidad de pensar una politica mas alla de la relacion
de bando o excepcién? Su respuesta intentard recuperar la “zona de in-
discernibilidad” del dispositivo, con la estrategia de exhibir la “tensién
constitutiva” que une el poder soberano y la vida desnuda, el elemento
andmico y el elemento normativo. Ahora bien, si, como habiamos dicho
en un comienzo, el centro de los dispositivos es una zona perfectamente
vacia —en la medida en que la articulacion de sus elementos no tiene
una realidad sustancial, sino sélo funcional y eficaz—, entonces pode-
mos decir que en esta estrategia se trata de que el centro vacio de la
misma estructura de poder sefale la posibilidad de otro uso del espacio
politico, esta vez no encaminado hacia la decisién soberana, sino hacia
un verdadero “uso comun” del espacio politico donde no hay captura
ni apropiacion de la vida, sino s6lo una “pura exposicién”.

La perspectiva de una pura exposicion es la que define —aunque no
lo hemos desarrollado aqui— la ontologia de la potencia que Agamben
desarrolla a lo largo de su obra. En ella, la positividad de la politica
se define en los términos de una “inoperatividad” [inoperositd] consti-
tutiva de la vida humana. Desde esta perspectiva es posible entender
la definicion de la imagen de la que habiamos partido: la imagen no
reside en ninguno de sus dos términos y tampoco en su identificacidn,
sino en el abismo que existe entre ellos, en la abolicién o “muerte de la
imagen” que nunca serd algo que se pueda captar en el dominio estéti-
co, sino solo en “un lugar para el cual parece que nos faltan nombres”
(Agamben 1998, p. 140).

Como se desprende del recorrido anterior, no resulta facil abordar
la pregunta “équé es la imagen para Agamben?” La respuesta, en todo
caso, no podra dejar de tener en cuenta que la imagen como dispositivo
(en el sentido agambeniano del término) es una estructura que articula
dos polos: la imagen que captura el espacio politico y, a su vez, la ima-
gen que desaparece para dar paso a una exposicion de la vida humana
que so6lo se muestra. Recuperar ese espacio de exposicién mds alld de
toda decisién soberana serd precisamente el desafio al que ha llegado
la teoria del poder de Agamben.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 19



124 MERCEDES RUVITUSO

BIBLIOGRAFIA
Fuentes

Agamben, G., 2012, Opus Dei. Archeologia dell’ufficio. Homo sacer, II, 5, Bollati
Boringhieri.

——, 2011, Altissima poverta. Regole monastiche e forma di vita. Homo sacer,
IV, 1, Neri Pozza, Vicenza.

, 2008a, Signatura rerum. Sul metodo, Bollati Boringhieri, Turin. Versién
en castellano: Signatura rerum. Sobre el método, trad. Flavia Costa y Merce-
des Ruvituso, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2009.

———, 2008b, Il sacramento del linguaggio. Archeologia del giuramento. Homo
sacer II, 3, Laterza, Roma. Version en castellano: El sacramento del lenguaje.
Arqueologia del juramento, trad. Mercedes Ruvituso, Adriana Hidalgo, Bue-
nos Aires, 2010.

, 20074, Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e
del governo. Homo sacer, II, 2, Neri Pozza, Vicenza. Version en castellano: El
Reino y la Gloria, trad. Flavia Costa, Edgardo Castro y Mercedes Ruvituso,
Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2008.

———, 2007b, Ninfe, Bollati Boringhieri, Turin.

———, 2006, Che cos’é¢ un dispositivo?, Nottetempo, Roma.

——, 2005, La potenza del pensiero. Saggi e conferenze, Neri Pozza, Vicenza.

——, 2004, “Archeologia di un’archeologia”, introduccién a Enzo Melandri, La
linea e il circolo, Quodlibet, Macerata, pp. Xi—XXxv.

, 2003, Stato di eccezione. Homo sacer II, 1, Bollati Boringhieri, Turin.

———, 1998a, Quel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone. Homo sacer
II1, Bollati Boringhieri, Turin.

, 1998b, Image et mémoire: écrits sur l'image, la danse et le cinéma, Hoé-

beke, Paris.

, 1996, Mezzi senza fine. Note sulla politica, Bollati Boringhieri, Turin.

——, 1995, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Einaudi, Turin.

———, 1990, La comunita che viene, Einaudi, Turin.

———, 1970, L’'uomo senza contenuto, Rizzoli, Milan.

Bibliografia secundaria

Buch, R., 2007, “Seeing the Impossibility of Seeing or the Visibility of the
Undead: Giorgio Agamben’s Gorgon”, The Germanic Review, vol. 82, no. 2,
pp. 179-196.

Cassigoli, I., 2011, “El derecho del Estado de excepcién y la politica del hom-
bre”, en Karmy Bolton 2011, pp. 113-154.

Castro, E., 2008, Giorgio Agamben. Una arqueologia de la potencia, Unsam Edi-
ta, Buenos Aires.

Cavalletti, A., 2010, “El filésofo inoperoso”, Deus Mortalis, no. 9, pp. 51-71.

Chow, R., 2006, “Sacrifice, Mimesis, and the Theorizing of Victimhood (A Spec-
ulative Essay)”, Representations, vol. 94, no. 1, pp. 131-149.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruv5 / 20



LA DIMENSION ESTETICA DEL PODER SOBERANO EN AGAMBEN 125

Clemens, J., N. Heron y A. Murray (comps.), 2008, The Work of Giorgio Agam-
ben, Edinburgh University Press, Edimburgo.

Costa, E, 2011, “El dispositivo museo y el fin de la era estética”, en Karmy
Bolton 2011, pp. 21-36.

DeCaroli, S., 2001, “Visibility and History: Giorgio Agamben and The Exem-
plary”, Philosophy Today, no. 45, pp. 9-17.

De la Durantaye, L., 2009, Giorgio Agamben: A Critical Introduction, Stanford
University Press, Stanford.

Downey, A., 2009, “Zones of Indistinction. Giorgio Agamben’s ‘Bare Life’ and
the Politics of Aesthetics”, Third Text, vol. 23, no. 2, pp. 109-125.

Galindo Hervas, A., 2003, La soberania. De la teologia politica al comunitarismo
impolitico, Leserwelt, Valencia.

Honesko, VN., 2009, “O paradigma do tempo. Walter Benjamin e mesianismo
em Giorgio Agamben”, Revista Filosofia Politica do Direito Agon, vol. 3, pp. 7—
101.

Karmy Bolton, R. (comp.), 2011, Politicas de la interrupcién. Ensayos sobre Gior-
gio Agamben, Ediciones Escaparate, Santiago de Chile.

Levitt, D., 2008, “Notes on Media and Biopolitics: ‘Notes on Gesture
ens, Heron y Murray 2008, pp. 193-211.

Luisetti, E, 2011, “Carl Schmitt and Giorgio Agamben. From Biopolitics to
Political Romanticism”, Journal of Philosophy of Life, vol. 1, no. 1, pp. 49-58.

Morgan, B., 2007, “Undoing Legal Violence: Walter Benjamin’s and Giorgio
Agamben’s Aesthetics of Pure Means”, Journal of Law and Society, Blackwell
Publishing, Oxford, vol. 34, no. 1, pp. 46-64.

Murray, A., 2008, “Beyond Spectacle and the Image: The Poetics of Guy Debord
and Agamben”, en Clemens, Heron y Murray 2008, pp. 164-180.

Parsley, C., 2011, “Image”, en Alex Murray y Jessica Whyte (comps.), The
Agamben Dictionary, Edinburgh University Press, Edimburgo, pp. 100-101.

Patton, P, 2007, “Agamben and Foucault on Biopower and Biopolitics”, en
Matthew Calarco y Steven DeCaroli (comps.), Giorgio Agamben. Sovereignty
and Life, Stanford University Press, Stanford, pp. 203-218.

Weber, S., 2006, “Going along for the Ride: Violence and Gesture: Agamben
Reading Benjamin Reading Kafka Reading Cervantes”, The Germanic Review,
vol. 81, no. 1, pp. 65-83.

79

, Clem-

Recibido el 15 de febrero de 2012; aceptado el 4 de abril de 2013.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71aruvs / 21



