
La dialéctica negativa en el joven Marx:
una lectura adorniana de la crítica
al hegelianismo
FACUNDO NAHUEL MARTÍN
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad de Buenos Aires
CONICET

facunahuel@gmail.com

Resumen: En este trabajo se evalúan algunas de las continuidades y rupturas
entre el hegelianismo y la obra temprana de Karl Marx. Se intenta mostrar,
contra la lectura althusseriana, que la crítica de la dialéctica hegeliana aco-
metida en los Manuscritos de 1844 sitúa a Marx fuera de todo marco antropo-
céntrico y de todo primado del sujeto. El recurso al pensamiento de Adorno
permitirá precisar algunos elementos propios de una dialéctica negativa en
el planteamiento juvenil marxiano. Esta relectura autoriza, asimismo, la re-
cuperación de ciertos trazos de dicho planteamiento en el contexto filosófico
contemporáneo.
Palabras clave: materialismo, sujeto, objeto, especulación, crítica

Abstract: In this article I intend to analize some of the differences and resem-
blances between Hegel and Marx’s early work. I will try to prove that, against
the Althusserian interpretation, the young Marx does not endorse any form
of anthropocentrism or primacy of the subject. This analysis will also be ori-
ented by some of the concepts of Adorno’s Negative Dialectics. Revisiting Marx
this way will enable us to critically reconsider the possible relevance of early
Marxian thought in the contemporary philosophical context.
Key words: materialism, subject, object, speculation, critique

En este artículo presentaré una interpretación del pensamiento juve-
nil de Marx en una clave no humanista. Trataré de mostrar que los
conceptos nodales de los Manuscritos de 1844 no comportan, como se
interpreta habitualmente, una carga antropocéntrica o subjetivista. La
crítica hacia la filosofía hegeliana desplegada por el joven Marx augura
ya una ruptura con el horizonte de una filosofía especulativa centrada
en el sujeto. Para precisar esta lectura de Marx recurriré al concepto
adorniano de dialéctica negativa, no ligada al primado de la identidad
subjetiva. Ésta es, por lo tanto, mi hipótesis: la “dialéctica” original del
joven Marx trasciende toda relación especulativa entre sujeto y objeto,
por lo que es ya una dialéctica negativa que se instala más allá del ho-
rizonte del antropocentrismo y la totalidad subjetiva. Esta lectura, que

Diánoia, volumen LVIII, número 71 (noviembre de 2013): pp. 53–78.

dianoia / d71anah3 / 1



54 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

vuelve sobre la relación entre Marx y Hegel, permite cuestionar la con-
cepción althusseriana de un joven Marx antropocéntrico y subjetivista.
Asimismo, esta revisión (en clave no humanista) de la relación entre
el joven Marx y Hegel habilita algunas vías para plantear de nuevo la
vigencia posible del planteamiento marxiano en el horizonte filosófico
contemporáneo.

La relación de Marx con Hegel fue, sin duda, ambigua. En las tra-
diciones filosóficas y políticas herederas de Marx, esa ambigüedad fue
habitualmente interpretada a partir de la idea de inversión de la dialéc-
tica. Se mentaría así cierta continuidad dialéctica en una ruptura con
ciertos elementos del hegelianismo. El pensamiento filosófico y social
del joven Marx, como intentaré mostrar, se produjo a partir de un dis-
locamiento teórico con respecto al hegelianismo. Ese dislocamiento, sin
embargo, no es absoluto, ya que Marx continuó valorando la dialéctica
como una aportación insoslayable para su propia elaboración intelec-
tual. En este trabajo me propongo evaluar el alcance de las continui-
dades y rupturas entre algunos aspectos del pensamiento hegeliano y
la obra temprana de Marx. Sugeriré una reformulación que trascienda
la idea de una inversión de la dialéctica como momento fundante del
pensamiento de Marx. Asimismo, el recurso al pensamiento de Theodor
Adorno permitirá iluminar algunas claves de este movimiento. Como
intentaré mostrar, en la relación del joven Marx con Hegel operan ya
algunas notas fundamentales del concepto de una dialéctica negativa.

La adhesión de Marx a la dialéctica fue puesta en cuestión profunda-
mente en el pensamiento francés, tanto en el marxismo estructuralista
como en las derivaciones contemporáneas del posmarxismo. Louis Al-
thusser señaló que Marx había llegado a producir su propio pensamien-
to únicamente en virtud de un dislocamiento con respecto a Hegel. La
piedra clave de la crítica althusseriana contra la dialéctica radica en su
rechazo de toda primacía del sujeto. Este concepto se correlaciona, para
Althusser, con el de “totalidad expresiva”. Althusser localiza la produc-
ción de la filosofía madura de Marx en un simultáneo dislocamiento con
respecto al humanismo feuerbachiano y la dialéctica hegeliana. En un
principio, Hegel no partiría de una concepción esencializada del Origen
o del Sujeto (Althusser 1977, p. 141). Por el contrario, las categorías
dialécticas serían la “moneda” que se pone en circulación cuando se
rechaza la filosofía del sujeto y del origen (Althusser 1977, p. 143).
Sin embargo, para Althusser, Hegel “mistifica” doblemente la dialécti-
ca. En primer lugar, porque su dialéctica es idealista, es decir, especula-
tiva: produce su propio contenido en el movimiento espontáneo de su
autodesarrollo. En la dialéctica especulativa, el sujeto absoluto se des-

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 2



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 55

pliega incluso en su propia materia. El Origen, negado como punto de
partida puro, es conservado transfigurativamente como totalidad final
del proceso (Althusser 1977, p. 144). En segundo lugar, la dialéctica
hegeliana procede con figuras mistificadas (la negación y la supera-
ción). Bajo estas figuras, Hegel comprendería la realidad como parte
de una totalidad cuya esencia actual se manifiesta universalmente en
cada determinación particular (Althusser 1977, p. 145). La negatividad
dialéctica no sería sino el motor de la manifestación de lo universal en
lo particular que le estaría subordinado. La reducción de la heteroge-
neidad de lo real a la expresión de un principio único y la infatuación
del sujeto por elevarlo a totalidad productora serían, pues, las dos caras
de la dialéctica especulativa.

El pensamiento maduro de Marx (excluidos los Manuscritos de 1844,
de los que nos ocuparemos aquí) implica, en la reconstrucción althus-
seriana, un dislocamiento con respecto al totalismo y el subjetivismo
dialécticos. El Marx maduro, entonces, abandonaría todo recurso a la
idea de una totalidad producida especulativamente para considerar al
propio sujeto como un resultado descentrado de un todo social sobre-
determinado y desigual.

Asimismo, en varios exponentes de la tradición posmarxista, de gran
pregnancia en el horizonte filosófico contemporáneo, se profundiza la
continuidad entre Marx y Hegel para movilizarla críticamente contra
el proyecto emancipatorio marxiano. El tramo principal del cuestiona-
miento posmarxista al pensamiento de Marx destaca una (presunta)
pretensión identificante en este último. Marx, se dice, estaría atado a un
ideal reconciliador subrepticiamente totalizante, que llevaría a ocluir la
conflictividad y pluralidad características de la sociedad democrática.
Este tipo de crítica a Marx fue desarrollado paradigmáticamente por
Claude Lefort en La invención democrática. Lefort sostiene que, en su
crítica al Estado y el derecho, Marx sentaría las bases para el totalitaris-
mo, que “tiende a abolir todos los signos de autonomía de la sociedad
civil, a negar las determinaciones particulares” (Lefort 1990, p. 16).
Lefort parece extender el cuestionamiento de Althusser a la “totalidad
expresiva” dialéctica (vigente sólo en el joven Marx) al proyecto mar-
xiano de una sociedad comunista como tal, enfatizando una dimen-
sión ética más que epistémica. Lefort no intenta detectar una rupture
épistémologique en la maduración intelectual de Marx, sino condenar
el contenido de su proyecto emancipador como tal. Marx, por haber
descuidado la inherente conflictividad de lo social, no podría proveer
un concepto de lo político (y de los derechos del hombre) compatible
con el ejercicio democrático. La fascinación por la totalidad y la falta

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 3



56 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

de atención hacia el carácter irreductible de lo particular y diverso en
la sociedad pondrían al conjunto del proyecto revolucionario marxiano
en la peligrosa senda del totalitarismo.

En La democracia contra el Estado, Miguel Abensour sostiene que
Marx comparte con las metafísicas idealistas de la Modernidad el su-
puesto de la centralidad del sujeto. Es interesante destacar su trabajo
porque explícitamente vincula el “totalismo” marxiano con el legado de
la dialéctica. Para Abensour, si la exterioridad del Estado político puede
ser reconducida a la inmanencia cerrada sobre sí de una democracia
absoluta, entonces el hombre puede llegar a ser el sujeto y principio
incondicional de su existencia social. El pueblo emancipado en la de-
mocracia que sobrevendría al fin de la revolución social sería “principio,
sujeto y fin” (Abensour 1998, p. 107) de su propia vida colectiva. Así, la
crítica marxiana encerraría un “objetivo de reconciliación” exacerbado
que implica “una metafísica de la subjetividad, [. . .] una negación de
la exterioridad [. . .] un rechazo de la alteridad y una forclusión de la
finitud” (Abensour 1998, p. 106). El precio de la unidad del demos origi-
nario consigo mismo es la imposición de la identidad sobre la diferencia
en la sociedad y, por lo tanto, la negación del conflicto. Para Abensour,
Marx levanta su ideal democrático contra las escisiones conflictivas de
la individuación moderna. Para ello apela, empero, al horizonte me-
tafísico de la modernidad filosófica: “remite la objetivación política a
un sujeto erigido en una posición de soberanía [. . .] como presencia a
sí” (Abensour 1998, p. 106). Si la escisión de la esencia humana en el
Estado puede superarse, ello se debe a que para Marx el hombre sería
originariamente sujeto soberano, pleno y total de su propia realidad.
Para Abensour, por todo esto, el ideal democrático de Marx está ligado
a una peligrosa pretensión de unificación social.1

En suma, existe una larga corriente de pensamiento, dominante so-
bre todo en Francia, que interpreta la persistencia de la dialéctica en el
pensamiento de Marx como lastre idealista, antropocéntrico y centrado
en el sujeto, que conlleva una visión especulativa de lo social y esconde
aspiraciones políticas totalitarias. En este horizonte, Althusser se pro-
pone diferenciar el pensamiento maduro de Marx del hegelianismo de
su obra juvenil. El posmarxismo no se centra en una ruptura episte-
mológica, sino que intenta fundar un horizonte filosófico diverso, pero
entiende que la crisis del proyecto marxiano original está fundada en

1 Puede encontrarse una crítica similar de Marx en Laclau 2003, p. 50 (véanse
también Laclau y Mouffe 1985, y Laclau 2005). También véase la crítica de Rancière
a la “metapolítica” (Rancière 2007, pp. 117 y s.).

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 4



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 57

buena medida en una insuficiente ruptura con la metafísica idealista y
su centramiento en el sujeto.

En este trabajo me propongo defender una interpretación diferente
de la obra capital del pensamiento juvenil de Marx, los Manuscritos
económico-filosóficos de 1844. Intentaré mostrar que es posible recupe-
rar el concepto de ser genérico [Gattungssein] fuera del horizonte de
pensamiento del antropocentrismo y la preponderancia del sujeto. De
este modo, la idea de que se haya producido un corte epistemológico
entre los escritos marxistas tempranos (presuntamente ligados al hege-
lianismo) y los escritos maduros (posteriores a las Tesis sobre Feuerbach)
debe ser puesta en duda. Pero, fundamentalmente, así podría recupe-
rarse el proyecto marxiano de las críticas posmarxistas. Reconsiderar la
noción marxiana de la dialéctica en una clave adorniana (como dialéc-
tica negativa) puede resultar de utilidad para dicha recuperación.

Abordaré las diferencias entre Marx y Hegel a partir de la relación
entre el sujeto y el objeto. Como trataré de mostrar, algunas categorías
elaboradas por Adorno en Dialéctica negativa permiten interpretar cuá-
les son los puntos de continuidad y ruptura entre Hegel y el joven Marx,
contribuyendo a desenmarañar el significado filosófico de la “inversión
de la dialéctica”. En esta interpretación de Hegel, así como de las con-
tinuidades y discontinuidades trazadas por Marx, se seguirá, pues, la
elaboración teórica de Adorno y su peculiar concepto del materialismo
filosófico.

Podrá objetarse que, dentro del amplio legado de la teoría crítica,
las referencias a Hegel y Marx son cuantiosas y constantes, por lo que
el privilegio otorgado a Adorno puede parecer un tanto arbitrario. Bas-
te mencionar a Marx y su concepto del hombre de Erich Fromm, o El
concepto de naturaleza en Marx de Alfred Schmidt, como trabajos a los
que podríamos acudir. También son importantes las contribuciones más
actuales de Axel Honneth, que hacen una reapropiación efectiva de He-
gel (Honneth 1997), o el ya clásico libro de Herbert Marcuse, Razón y
revolución. Sin embargo, sin excluir la legitimidad de ulteriores inves-
tigaciones que consideren el problema desde el conjunto de la teoría
crítica, recurriré de modo privilegiado a Adorno debido a su insisten-
cia en la no identidad entre sujeto y objeto y a que apela a una lectura
“no especulativa” de la dialéctica. Por ejemplo, Schmidt mantuvo una
relación teórica más definidamente agonística ante el estructuralismo
(véase Schmidt 1973), mientras que Marcuse se preocupó escasamen-
te por el carácter totalista de la dialéctca hegeliana. La pertinacia de
Adorno en torno a la gestación de una filosofía atenta a lo “no idénti-
co”, en cambio, lo vuelve particularmente adecuado para entablar una

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 5



58 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

discusión crítica con la corriente de pensamiento francesa mencionada.
Si se puede mostrar (como aquí se intentará) que operan ya en el joven
Marx algunas de las invectivas antiidentitarias de la dialéctica negativa,
entonces sería posible dar algunos pasos hacia su recuperación crítica
en el contexto contemporáneo. Frente al estructuralismo marxista y al
posmarxismo, Adorno es decididamente un pensador dialéctico cercano
a Hegel; sin embargo, Adorno también se distancia del hegelianismo en
algunos puntos que, como veremos, resultan de valor para reinterpretar
y recuperar el proyecto marxiano en el contexto actual.2

De acuerdo con la lectura crítica de Adorno, el materialismo filosó-
fico se emancipa de la idea del primado del sujeto y especialmente de
la idea de un sujeto absoluto. La especulación, la unidad de sujeto y
objeto bajo el primado del sujeto, sería puesta en cuestión por el im-
pulso materialista a entregarse al devenir de la experiencia histórica.
A la vez, en el pensamiento de Marx se encuentra una reformulación
de la dialéctica en ruptura con el elemento especulativo. Los Manuscri-
tos económico-filosóficos de 1844 están impregnados de hostilidad a la
totalización de la experiencia histórica y natural bajo el primado del su-
jeto. Se localiza aquí una autonomización del momento negativo en la
dialéctica como fundamento de la transición al materialismo marxiano.

La índole diferente de lo que no es sujeto (la naturaleza, pero tam-
bién el otro hombre) aparece en el pensamiento de Marx como algo
irreductible al despliegue del idealismo absoluto. La naturaleza, que
en la dialéctica especulativa era un mero momento negativo, una esci-
sión en sí de la identidad espiritual que retorna a la identidad, es en el
pensamiento de Marx —como intentaré mostrar— la instancia nodal y
no superable del pensamiento. La dialéctica se resuelve así en la me-
diación de términos heterogéneos, no identificables el uno con el otro,
como una dialéctica negativa. De este modo, el sujeto que se realiza en
la historia no tiende a la especulación, a la unidad metafísica con su
otro. En especial, de este modo la naturaleza no se reduce al espíritu,
sino que permanece autónoma. Esto compone el giro materialista en la
dialéctica, giro hacia la autonomía del momento negativo, la cual deja
de ser mera instancia de diferenciación de lo absoluto en trance de ser
superada. La hipótesis que orienta este trabajo es, pues, la siguiente:
la inversión marxista de la dialéctica hegeliana se realiza a partir del
abandono del motivo especulativo en la relación entre sujeto y objeto,

2 Martin Jay ha señalado el carácter distintivo de Adorno en la tradición del
“marxismo occidental” en un sentido que refuerza la lectura que hago. Véase Jay
1984.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 6



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 59

y, correlativamente, mediante la autonomización del momento negati-
vo, no idéntico, en el seno de la mentada relación.

1 . La lectura adorniana de Hegel: la unidad de especulación y experiencia

El concepto adorniano del materialismo filosófico se construye a par-
tir de un intento de crítica interna a la elaboración especulativa del
idealismo hegeliano. Su concepto de materialismo filosófico es contra-
rio a la formulación especulativa propia del idealismo absoluto. Si ésta
parece concreta, atenta al devenir histórico y la experiencia, es sólo
porque busca reducir ese devenir a un principio idealista llevado a la
hipérbole. La concreción del sistema del idealismo es falsa para Adorno,
pues se adhiere a las cosas sólo para confirmar su reducción al sujeto
pensante.

En este apartado intentaré mostrar, a partir de la lectura de Adorno,
cómo Hegel socava la separación (establecida por el idealismo tras-
cendental) entre las condiciones de posibilidad de la experiencia y la
experiencia misma, elaborando la unidad del sujeto absoluto. Me ba-
saré para esto en la Fenomenología del espíritu, especialmente en su
introducción, así como en los comentarios de Adorno expuestos en sus
Tres estudios sobre Hegel y en Dialéctica negativa.

Para Adorno, Hegel impugna la escisión entre el sujeto y el objeto
del conocimiento. Hegel identifica, según Adorno, “la verdad media-
da subjetivamente con el sujeto en sí, como si el puro concepto del
sujeto fuese el mismo ser” (Adorno 2002a, p. 131). En la filosofía de
Hegel, el sujeto dejaría de ser trascendental (portador de las condi-
ciones puras de posibilidad de la experiencia) para volverse absoluto
(sujeto que produce, en su autodespliegue metafísico, la objetividad).
Ante la mirada dialéctica, el sujeto debe penetrar en el interior de la
cosa misma que es conocida, hasta comprender que ella es en sí mis-
ma para él y que existe sólo en función de su ser conocida por él. El
resultado de este movimiento, sin embargo, va más allá de constatar la
correlación entre los polos del conocimiento. El resultado de la dialéc-
tica es la transformación de la relación entre objeto y sujeto: el sujeto
hegeliano no se limita a pensar las cosas sino que, a su vez, las produce.
La unidad especulativa de sujeto y objeto significa que el sujeto supera
la aprehensión extrínseca de la cosa, llegando a captar su interior, a
comprender que la cosa proviene de la propia potencia generativa del
sujeto. De ahí que el sujeto hegeliano sea no el individuo que se opone
siempre a la realidad y queda, por lo tanto, fuera de la verdad, sino la

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 7



60 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

sustancia, la totalidad de la realidad que se produce a sí misma como
algo autoconsciente.

En la introducción a la Fenomenología, Hegel discute la tesis de que
sería necesario comenzar por una crítica de las facultades del cono-
cimiento: “siendo el conocimiento una capacidad de clase y alcance
determinados, sin la determinación previa de su naturaleza y límites
captaríamos las nubes del error, en vez del cielo de la verdad” (He-
gel 1994, p. 51). Expresiones como ésta están dirigidas palmariamente
contra la posición crítica de la filosofía trascendental, que querría, an-
tes de abocarse a la tarea del conocimiento, inventariar sus límites y
condiciones. Esa filosofía supone, por lo tanto, una separación entre
el conocimiento y su objeto, viendo a aquél ya como un instrumento
(que por lo tanto modifica lo que conoce al abordarlo), ya como un
médium (que se interpone entre el conocedor y lo conocido). En ambos
casos, el criticismo lleva a la imposibilidad de aprehender la verdad,
pues torna al conocimiento en un “medio que produce de un modo
inmediato lo contrario a su fin” (Hegel 1994, p. 51). Al haber siempre
un factor distorsionante entre el conocedor y lo conocido, el objeto se
vuelve en última instancia inaprehensible, lo que resulta escandaloso
a los ojos de Hegel. El escándalo se duplica cuando el objeto de que
se trata es lo absoluto. El criticismo acaba por postular que el cono-
cimiento se halla separado de lo absoluto, o sea fuera de la verdad,
pero sigue pretendiendo alcanzar un conocimiento verdadero (Hegel
1994, p. 52).

Frente a la concepción criticista, que juzga inconducente, Hegel vin-
dica la unidad entre el conocimiento, la verdad y lo absoluto. Declara,
entonces, que “solamente lo absoluto es verdadero o solamente lo ver-
dadero es absoluto” (Hegel 1994, p. 52). El saber absoluto, término
del movimiento dialéctico, es la comprensión de la unidad del conoci-
miento y su objeto, o de lo absoluto que se autoconoce y autoproduce
a la vez.

La separación de sujeto y objeto, o sea la separación entre el cono-
cimiento y lo conocido, sólo sería concebible, para Hegel, fuera de la
consideración fundamental, la consideración de lo absoluto. Pero, a su
vez, esta consideración es necesaria y ningún conocimiento particular
puede escapar a ella. Así, sólo es verdadera en última instancia la uni-
dad de sujeto y objeto, la unidad metafísica del conocimiento y el ser,
mientras que la escisión no dinamizada dialécticamente reconduciría al
escepticismo. En la concepción hegeliana, el objeto acaba por reducirse
al sujeto absoluto y su omnipotencia productiva (insisto, el sujeto del
idealismo absoluto debe comprenderse metafísicamente y no es homo-

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 8



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 61

logable con el sujeto individual). En este marco, el concepto se revela
como la totalidad, como unidad del ser y el pensar.

La expresión “idealismo especulativo” manifiesta la unidad antes ex-
puesta. El término “especulación” indica la unidad metafísica entre el
sujeto y el objeto. Pero no se trata de una coincidencia que llegara a
producirse contingentemente entre términos diversos. Si el sujeto es
lo absoluto, el objeto al que se dirige no puede ser, pues, otra cosa
que él mismo. Para Hegel hay unidad entre lo conocido (la experiencia
en la que se muestran los objetos) y lo cognoscente (el sujeto con sus
categorías). Si se los pensara separados, se enfrentaría al sujeto una
materia sensible dada que lo volvería, al menos, parcialmente pasivo y
lo colocaría fuera de la verdad interior del objeto. Para un sujeto conce-
bido en términos de especulación, para el sujeto de un saber absoluto,
semejante cosa no tiene sentido, sino que, por el contrario, el interior
mismo de la cosa es un sucedáneo del autodespliegue del saber.

La unidad de conocimiento y objeto, sin embargo, no es un presu-
puesto que Hegel asuma, sino el término del movimiento que su obra
describe. En el comienzo, el conocimiento no se manifiesta como abso-
luto. “Su aparición —dice Hegel, refiriéndose al saber— no es aún la
ciencia en su verdad, desarrollada y desplegada [. . .]. Pero la ciencia
tiene que liberarse de esta apariencia, y sólo puede hacerlo volviéndose
contra ella” (Hegel 1994, p. 52). La conciencia debe recorrer un camino
para llegar a la unidad plena con su objeto o al saber absoluto. En su
aparición, en su primera manifestación fenoménica, el conocimiento
asume una forma ligada a la escisión. Como saber inmediato, es un
saber de lo inmediato, de los objetos dados a la experiencia que se pre-
suponen singulares e independientes de la conciencia. En su autodes-
pliegue, el saber debe, entonces, negarse en su manifestación primera,
volviéndose contra sí mismo en cuanto saber de lo inmediato que pos-
tula la autarquía de su objeto singular. Por eso el escepticismo es un
momento necesario de la dialéctica (Hegel 1994, p. 55): la conciencia
natural que está en el punto de partida debe llegar a mostrarse en su no
verdad para que, sobre los resultados de su desmoronamiento, emerja
el saber absoluto.

En relación con el escepticismo aparece la negatividad que pone en
marcha la dialéctica. El saber verdadero sólo se alcanza sobre la ex-
posición de la no verdad de la conciencia inmediata. Una negación
de la aparición primera del conocimiento está, entonces, supuesta en
el movimiento de la conciencia hacia la unidad con su objeto o hacia
el saber absoluto. La conciencia natural debe llegar a “desesperar” de
sus pretensiones inmediatas de poseer el saber, para que, del seno de

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 9



62 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

esa desesperación, surja el saber absoluto. Así, “la conciencia natural se
mostrará solamente como concepto del saber o saber no real” (Hegel
1994, p. 54).

La negación dialéctica, inscrita en el movimiento de la conciencia, no
es una negación abstracta cuyo resultado sería una mera nihilización de
todas las cosas. Por el contrario, la negación dialéctica es negación de-
terminada, negación de aquello “de lo que es resultado” (Hegel 1994,
p. 55). El movimiento negativo no lo aniquila unilateralmente todo,
sino que sólo niega una forma determinada del saber y del objeto (en
particular, niega el saber inmediato o natural, que supone la indepen-
dencia de su objeto). Por ser negación determinada, la negación dialéc-
tica es también productiva: engendra cada vez una forma nueva, em-
pujando el movimiento del saber absoluto. El movimiento negativo del
escepticismo, que lleva a la conciencia natural a desesperar, es a la vez
el movimiento por el que se alcanza el saber absoluto o la conciencia
realiza su experiencia.

En suma, para Hegel no existe algo como un conocimiento de las
cosas por un lado y unas cosas conocidas por el otro. El saber, para él,
es en última instancia el todo, en cuanto que produce finalmente a su
objeto. Si pasamos de la introducción al capítulo final de la Fenomenolo-
gía, vemos que, cuando llegamos al saber absoluto, el objeto se muestra
como un momento subordinado a la conciencia que lo aprehende. “[El
objeto] es la enajenación de la autoconciencia, que pone la coseidad”
(Hegel 1994, p. 461). La conciencia comprende, al fin, que lo que pa-
recía enfrentársele como algo independiente en la cosa, no era sino un
enajenarse ella misma. Para adquirir determinación y particularización,
la conciencia necesita exponerse a la negación de sí. El movimiento
conduce, entonces, a la reapropiación de la cosa por la conciencia, que
se revela como la que pone la totalidad de sus determinaciones.

La Fenomenología es, en conjunto, una ciencia de la experiencia de
la conciencia, una descripción del movimiento del saber que se llega
a comprender a sí mismo como absoluto. La experiencia, aquí, es “el
movimiento dialéctico que la conciencia lleva a cabo en sí misma, tanto
en su saber como en su objeto” (Hegel 1994, p. 58). La experiencia es el
movimiento incesantemente negativo por el que la conciencia desespe-
ra de su saber inmediato o natural y asciende trabajosamente al saber
absoluto. La pretensión del sistema filosófico de aprehenderlo todo en
una unidad pensable alcanza con Hegel su máximo punto: la totalidad
sistemática se amplía hasta abarcar lo que tradicionalmente abstrajo,
la experiencia. Según Adorno, Hegel va verdaderamente por el todo:
“[Hegel] reivindica, por consiguiente, tanto haberse adueñado del es-

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 10



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 63

píritu en sus experiencias interpretativas del mundo como construir
la experiencia en el movimiento del espíritu” (Adorno 2002b, p. 66).
Hegel piensa de modo especulativo y concreto a la vez. Especulación
(preeminencia del elemento intelectual, reducción de la experiencia al
dominio del sujeto) y concreción (atención a las particularidades de la
experiencia, hostilidad a la separación entre el pensamiento y su con-
tenido empírico) son para él lo mismo. Para otorgar a la idea ya no
primacía, sino poder para producir la realidad, Hegel debería, al mis-
mo tiempo, atar el pensamiento a la realidad. Si los separara, poniendo
por un lado las condiciones de posibilidad de la experiencia y por el
otro sus contenidos, por un lado al sujeto y sus facultades puras y por
el otro la materia objetiva amorfa, por un lado lo sistemático y por el
otro lo empírico, recaería en la escisión de la filosofía crítica objetada
en su introducción.

Por el contrario, para Hegel, las condiciones de posibilidad de la ex-
periencia no son ajenas al despliegue efectivo de la experiencia real: el
saber, para poder enseñorearse de la cosa hasta producirla, debe ser al
mismo tiempo incapaz de separarse de ella. Así, no hay conocimiento
por fuera del recorrido necesario y único de la experiencia de la con-
ciencia. Claro que no por eso el sujeto absoluto hegeliano se inclina
ante una empiria diferente de él: no hay, para él, experiencia que no
sea a la vez su propia producción. El sujeto, que en el criticismo aún
era concebido bajo las formas de la individualidad y la universalidad
abstracta, contrapuestas a la realidad, deviene en el pensamiento de
Hegel la sustancia misma de lo real, el todo.

2 . La crítica de Adorno y el concepto de materialismo

Frente la totalidad del sistema del idealismo, Adorno propone una in-
versión de la reducción subjetiva que conlleva una recuperación parcial,
pero crítica, de la dialéctica hegeliana. Esta inversión tiene dos caras.
Por un lado, para el materialismo adorniano el objeto no puede redu-
cirse al sujeto. La materia sensible no es producida por el pensamiento,
que debe mantener por fuerza un momento de pasividad. Sujeto y ob-
jeto son de índole diferente en su correlación. Por otro lado, el sujeto
carece de pureza, está empapado de objetividad. El hombre deviene
sujeto del conocimiento y la acción, permaneciendo como un ser natu-
ral y empírico. De lo contrario, el materialismo revertiría en idealismo
trascendental. El sujeto no puede asimilar el interior del objeto, ni al
revés. Sin embargo, el sujeto es objetivo: se conforma en un movimien-
to histórico y natural. El sujeto del conocimiento es el sujeto real y

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 11



64 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

empírico, no una humareda intelectual pura. La ruptura materialista
afirma, por un lado, la irreductibilidad de sujeto y objeto, y, por el otro,
su afinidad sin identidad. La cosa no puede ser un producto del pensa-
miento ni agotarse en su ser pensada, pero el sujeto no es tampoco una
abstracción intelectual, sino que pertenece al mundo objetivo.

Expliquemos lo primero. Las pretensiones del sujeto del idealismo de
construir una totalidad sistemática llevan a su propio desgarramiento
total. La contradicción inmanente a la totalidad espiritual vuelve an-
tinómico el sistema idealista: “la intranquilidad del ad infinitum hace
saltar el sistema, cerrado en sí mismo a pesar de que sólo la infinitud
lo hace posible; ésta es la razón de que la antinomia de totalidad e
infinitud sea esencial al Idealismo. Imita una antinomia central de la
sociedad burguesa” (Adorno 2002b, p. 30). El sistema se erige sobre
el principio constructivo de la razón, a partir del que quiere producir
la empiria. Como sistema, pretende abarcar el todo, eliminando toda
diferencia exterior. Debe ser el sistema de todo lo real, el principio de
todo fenómeno. Pero, para sostener el carácter fundante de su princi-
pio, el sistema debe hacerse invulnerable volviéndose absolutamente
limitado, estático y cerrado en sí ante lo fenoménico que quiere abar-
car. Su contradicción interna, su ser total, estático, cerrado y limitado,
lo vuelve a la vez dinámico, abierto, infinito. En este punto, Adorno
reinterpreta la negatividad incesante del sistema idealista (incluido el
hegeliano, cuya totalidad sólo es posible a través de un insoluble mo-
vimiento negativo) como signo de un antagonismo irresoluble entre
identidad y no identidad. El sistema pretende abarcar el todo, pero
sólo puede hacerlo manteniendo una relación perpetuamente negativa
con el elemento de la experiencia, a la que empero subsume. Si es pre-
ciso que la conciencia “desespere” del saber inmediato para acceder al
saber absoluto, como parece sostener Adorno, entonces el propio saber
absoluto se ve contaminado de una negatividad irreductible que mina
sus pretensiones totalistas.3

3 Una lectura contemporánea de Hegel que lo acerca al planteamiento adorniano
puede encontrarse en Žižek 1992, p. 229: “este poder negativo, desgarrador, que
amenaza nuestra identidad es al mismo tiempo una condición positiva de ella”. La
diferencia principal radica en que Adorno moviliza la persistencia imborrable de
la contradicción contra el carácter programáticamente idealista del pensamiento
de Hegel, mientras que Žižek parece desconocer esa dimensión programática. Así,
si bien Adorno admite que “la experiencia es la moviente contradicción de tal
verdad absoluta”, agrega inmediatamente que “en Hegel, el ser y el fundamento
son ‘determinaciones reflexivas’ del sujeto” (Adorno 2002a, p. 63), lo que da cuenta
de la persistencia de la contradicción de Hegel con su propio programa.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 12



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 65

Para Adorno, el sujeto no puede apresar acabadamente al objeto,
porque allí donde aquél se pretende principio del sistema, se desgarra
completamente. La singularidad de la cosa, el componente sensorial
e inmediato del conocimiento, no es reductible a la mediación con-
ceptual. Sostiene Adorno: “la lógica dialéctica [. . .] respeta en el pen-
samiento lo que hay que pensar, el objeto, incluso cuando éste no se
pliega a las reglas mentales” (Adorno 2002a, p. 132). El intento ma-
terialista del pensamiento consiste en, sobre la base de las contradic-
ciones del sistema idealista, entregarse a lo que es de otra índole, al
objeto. Esto supone que la cosa no es en sí misma reductible al sujeto,
sino que permanece diferente. El primer momento del giro materialis-
ta, en suma, consiste en afirmar la autonomía relativa de la dimensión
objetiva del conocimiento. El objeto y, con él, todo el mundo de lo sen-
sorial no pueden atenuarse hasta expresar la potencia hiperbólica de
una subjetividad absoluta que se desplegaría incluso objetivamente. La
concreción del idealismo es falsa: depende de someter la experiencia a
la totalidad del pensamiento.

Ser materialistas es, según lo anterior, afirmar la autonomía rela-
tiva de la naturaleza y de la experiencia. Esa autonomía no es, con
todo, absoluta; porque no hay conocimiento sin componente subjetivo:
“la objetividad del conocimiento requiere a su vez del pensamiento,
de la subjetividad” (Adorno 2002a, p. 132). No podemos, claro está,
recaer por el giro materialista en un realismo ingenuo. La autonomía
relativa del contenido empírico no significa que éste sea accesible sin la
mediación del pensamiento. Significa, en cambio, que esa mediación no
puede producir sus propios contenidos. La autonomía de la materia, de
lo objetivo, sensible y natural en el pensamiento, no excluye un papel
constitutivo para el sujeto. En cambio, la autonomía relativa o limitada
del momento sensible nos pone en guardia contra todo intento de ex-
tremar la potencia del sujeto para calar en el interior de los contenidos
empíricos hasta verse como productor suyo. En fin, ser materialistas, en
este primer sentido, significa separar limitadamente el sujeto del objeto
para mostrar la relativa autonomía de este último. Esto, insisto, no equi-
vale a negar el carácter constitutivo que las operaciones conceptuales
subjetivas tienen en la empiria, sino a no atribuir a esas operaciones un
poder omnímodo.

Ahora bien, si no se movilizan a su vez las afirmaciones anteriores, el
materialismo parece recaer en una suerte de idealismo trascendental.
Decimos que el impulso hegeliano a la totalidad subjetiva era excesivo;
tal vez, entonces, sería mejor volver a una mesurada filosofía de los
límites, que dé al sujeto lo que es del sujeto y al objeto lo que es del

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 13



66 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

objeto. Tal cosa no constituiría un giro materialista, sino el intercambio
de un idealismo por otro. Lo que Adorno no puede aceptar es el forma-
lismo: la determinación conceptual que torna la experiencia en objeto
para un sujeto no puede ser pura. Eso supone un sujeto trascendental
independiente de la empiria, que porta unas condiciones del conoci-
miento separadas del objeto. Para salir de esta especie de recaída en
el kantismo, el giro materialista cuestiona a su vez la interioridad pura
de la conciencia. De ahí la disputa con el “yo pienso”, la “pura iden-
tidad” del sujeto kantiano, que se pretende “como algo independiente
de toda facticidad espaciotemporal” (Adorno 2002a, p. 24). El carácter
abierto al objeto, pasivo y necesitado de un contenido dado que ma-
nifiesta el sujeto trascendental, no basta para acabar de sacarlo de su
interioridad soberana. Para subvertir desde dentro el idealismo es pre-
ciso, además, mover la frontera entre sujeto y objeto. Adorno sostiene
frente a Kant que no sólo el contenido dado como exterior al sujeto es
empírico-objetivo, sino que también el propio sujeto y las formas que
porta lo son.

Las formas kantianas son una especie de datos; así, pues, en el “para noso-
tros” que Kant emplea una y otra vez [. . .] se reconoce la referencia de
las formas categoriales precisamente a lo existente aludido, a saber, a los
hombres. (Adorno 2002a, p. 24)

La operación materialista adorniana consiste en introducir al sujeto en
el interior de la objetividad. El yo trascendental, entonces, ya no puede
separarse del empírico. La filosofía materialista opera una “inversión
de la reducción subjetiva” (Adorno 2002b, p. 163). Allí donde el yo
pretende abstraerse de la facticidad para fundar sus propias catego-
rías puras, “lo olvidado persigue al sujeto como un castigo”. Así, “la
reflexión gnoseológica se contagia de ese carácter objetivo, de cuya au-
sencia le gusta tanto extraer superioridad sobre el ámbito de lo fáctico”
(Adorno 2002b, p. 26). El materialismo de Adorno supone que en toda
operación abstractiva perdura aquello que se abstrae, de modo que la
objetividad expulsada del sujeto del idealismo se conserva inconscien-
temente en él. Para Adorno, el sujeto no sólo es incapaz de superar
su diferencia con el objeto, sino que también pertenece al mundo obje-
tivo. Él mismo, como sujeto, se constituye objetivamente. La segunda
cara del giro al materialismo es, pues, la interpretación de la subjeti-
vidad en términos histórico-materiales. “Lo que media los hechos no
es tanto el mecanismo subjetivo que los preforma y concibe, como la
objetividad heterónoma al sujeto tras lo que éste pueda experimentar”

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 14



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 67

(Adorno 2002a, p. 158). El sujeto no puede producir su experiencia,
pero tampoco permanece indiferente ante ella. La otra cara de la pri-
macía materialista del objeto consiste, pues, en la mediación del sujeto
por la objetividad. El sujeto, en resumen, es el hombre real que vive en
la naturaleza y la historia y no un sujeto puro. Este breve recuento de
las ideas de Adorno nos provee los lineamientos de un concepto de ma-
terialismo útil para comprender el significado de la dialéctica negativa.
Ahora pasaremos a rastrear en Marx este mismo giro materialista.

3 . Los Manuscritos de Marx I: dialéctica y naturaleza

Busquemos ahora, a partir de lo anterior, los lineamientos de un giro
materialista en los Manuscritos de Marx. Este giro tiene, como se dijo,
dos caras: por un lado, la imposibilidad de la reducción del objeto a
la subjetividad; por el otro, la reconducción del sujeto a la objetividad
histórica e incluso natural. Lo primero aparece en Marx en la refuta-
ción de la especulación hegeliana (en el último manuscrito) y en la
imposibilidad de que el hombre viva en unidad inmediata con su praxis
(especialmente en los manuscritos sobre el trabajo alienado y sobre el
comunismo y la propiedad privada). La hostilidad a la especulación
(que Marx identifica con la abstracción) se refiere, precisamente, a la
imposibilidad de reducir la objetividad al movimiento autoproductivo
de la conciencia. La caracterización del ser genérico como actividad
libre y consciente conlleva, a su vez, la imposibilidad de que el hom-
bre coincida inmediatamente con su praxis. Esas dos imposibilidades
son correlativas: la negación del sujeto absoluto supone la inhabilidad
histórica para acceder a una identidad plena con el mundo objetivo.
Al mismo tiempo, el giro materialista tiene otra cara, la reconducción
objetiva del sujeto. El sujeto que se produce y aliena en la historia no se
agota para Marx en el pensamiento o en la interioridad de la conciencia.
Se trata, en cambio, del hombre real, atado a las fuerzas naturales y so-
ciales. El sujeto, para Marx, tiene dos características centrales. Primero,
es un existente sensorial, tanto porque se relaciona con el mundo natu-
ral como porque él mismo es corpóreo, natural. Segundo, es histórico,
crea en el despliegue de su actividad productiva las condiciones de su
propia vida. La naturalidad e historicidad inherentes al ser humano lo
devuelven a la pertenencia objetiva de la que la especulación parecía
arrancarlo.

Comencemos, entonces, analizando la manera como Marx interpreta
la imposibilidad para el sujeto de reducir la objetividad a la propia po-
tencia. Marx critica que Hegel comience su dialéctica en la abstracción,

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 15



68 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

en “lo infinito, lo universal abstracto” (Marx 2004, p. 188) para lue-
go postular lo “real, sensorial, concreto, finito, particular” y, finalmen-
te, superar eso real en una nueva abstracción e infinitud. Para Marx,
abstracto se opone, antes que a concreto, a sensorial, natural, objetivo,
particular. Marx opone lo abstracto y lo real-empírico. Para Hegel, el
saber absoluto no es una abstracción, sino lo más concreto, porque ha
alcanzado la unidad con su objeto. Marx, sin embargo, ve en ello la
abstracción más profunda, porque tal unidad supone que la objetivi-
dad en cuanto sensorial-natural, en cuanto lo otro del pensamiento, es
superada en su ser-otro y reconducida al pensamiento.

El núcleo de la dialéctica negativa de Marx está en el dislocamiento
ante el saber absoluto. “Lo principal es que el objeto de la conciencia
no es otra cosa que autoconciencia” (Marx 2004, p. 194). El objeto, en
la Fenomenología, es postulado por la autoconciencia como alienación
de sí, como lo negativo. La victoria sobre la enajenación es, entonces, el
retorno a sí de la autoconciencia, que supera su ser otro o la coseidad.
El objeto es, pues, lo negativo, la autoconciencia enajenada, pero tam-
bién tiene un significado positivo, que radica en su nulidad o en su ser
superado (Marx 2004, pp. 195 y 196). Así, todo el movimiento de la
conciencia es un retorno a sí desde la enajenación en el objeto. Contra
esta reducción subjetiva, Marx sostiene la imposibilidad de reconducir
la naturaleza a la conciencia, atacando tanto el punto de llegada como
el punto de partida hegelianos. Contra el salir de sí y retornar a sí de
la especulación, enarbola la autonomía del momento negativo, o sea la
afirmación del ser sensible como instancia irreductible a la actividad
especulativa.

Con lo anterior pasamos a la otra cara de la inversión de la dialéc-
tica: Marx no parte de un saber absoluto que postula como su otro a
la objetividad, sino de la posición intraobjetiva del sujeto humano. “El
hombre real, corpóreo, que está sobre la tierra firme y completamen-
te redonda, que inhala y exhala todas las fuerzas naturales, postula
sus capacidades esenciales reales, objetivas” (Marx 2004, p. 197). La
actividad humana no es la actividad pura de la conciencia, sino la “ac-
tividad objetiva [. . .], la actividad de un ser natural objetivo” (Marx
2004, p. 198). Para Marx es abstracto partir de la idea como algo puro
que está en sí mismo. De igual modo, el concepto de un saber absoluto
que supera la objetividad es igualmente abstracto en la medida en que
sale de la determinación real y sensible del pensamiento.

Las dos caras de la dialéctica negativa se correlacionan en las obje-
ciones de Marx a Hegel. El punto de partida para Marx es el hombre
como ser sensible, real y objetivo. Una vez que nos trasladamos a ese

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 16



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 69

punto de partida, no es posible aspirar a la totalidad especulativa: el
hombre, en cuanto ser objetivo, es por fuerza un ser necesitado de su
otro. “El hombre es inmediatamente un ser natural [. . .]; el hombre es,
como ser natural, corpóreo, sensorial, pasivo, condicionado y limitado”
(Marx 2004, p. 198). Sólo la abstracción especulativa puede soñar con
un sujeto que sea actividad absoluta. El sujeto real y empírico es tanto
activo como pasivo: despliega sus capacidades esenciales siempre en
relación con otro, con un objeto exterior diferente de él. Un ser natural
es aquel para el que “los objetos de sus impulsos existen fuera de él”
(Marx 2004, p. 198). Un ser que no tiene otra naturaleza fuera de sí
mismo no es un ser objetivo. Ser objetivo es ser para otro; por lo tanto,
ningún ser objetivo puede ser el todo. Un ser natural es un ser que
es objeto para otro ser, un ser que tiene “su naturaleza fuera de sí”
(Marx 2004, p. 199). Sólo un ser no objetivo, un ser identificado con
el pensamiento puro, podría pretender abarcar la totalidad de lo real.
“Imaginemos un ser que ni es él mismo objeto, ni tiene un objeto. [. . .]
sería el único ser, estaría aislado y solo”, porque “en cuanto tengo un
objeto, este objeto me tiene a mí como objeto” (Marx 2004, p. 199).
Sin embargo, “un ser no objetivo es un no ser” en la medida en que “es
un ser irreal, no sensorial, sólo pensado, [. . .] sólo imaginado” (Marx
2004, p. 199). Lo que en la dialéctica especulativa era un momento ne-
gativo en el retorno a sí de la autoconciencia, es para Marx el corazón
de la dialéctica: el ser objetivo, natural, sensorial. El sujeto, justamente
porque es también natural-objetivo, es siempre un ser necesitado de la
realidad exterior. No puede reconducir el objeto al nivel de su autopro-
ducción pura, porque él mismo comparte con aquél su naturaleza.

4 . Los Manuscritos de Marx II: ser genérico e historia

Ahora bien, el hombre tiene una existencia tanto natural como históri-
ca: “el hombre no es sólo un ser natural, sino un ser natural humano;
es decir, un ser que es para sí mismo, por ende un ser genérico” (Marx
2004, p. 199). Hasta ahora consideramos la vigencia de una dialéctica
negativa en Marx desde una perspectiva bajo la que el hombre no tiene
especificidad alguna en la naturaleza. Esto nos permitió ya compren-
der el giro materialista en los términos del propio Marx. Nos falta, sin
embargo, elaborar ese giro desde el punto de vista de la génesis de la
historia humana, el “acto de origen” (Marx 2004, p. 200) del hombre.
Porque la naturaleza no está disponible inmediatamente para el sujeto
humano, ni subjetiva ni objetivamente. Por el contrario, el hombre se
vincula con ella mediatamente, es decir, como un ser genérico.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 17



70 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

Desde el punto de vista del ser genérico humano también se ratifi-
ca el giro materialista. La inherencia objetiva de la subjetividad significa
en este caso que el sujeto humano es su propia existencia social, de
modo que se constituye como tal objetivamente. No se trata tanto de
que el sujeto de conocimiento posee también un cuerpo que lo vuel-
ve inherentemente natural, como en el manuscrito dedicado a Hegel,
sino de que el hombre se subjetiva en la interacción social. Pero, ade-
más, el hombre siempre se enfrenta en esas relaciones con lo que le
es diferente. El sujeto situado en medio de la historia no puede llegar
a totalizarla como absoluto porque el rasgo invariante que se realiza
en la objetivación histórica, la producción conforme lo universal, no
le permite coincidir con el objeto.4 La praxis genérica humana es un
poner a distancia y mediatizar lo dado. Opera siempre, por lo tanto,
con un material objetivo que no produce por sí misma. Las dos caras
de la inversión de la dialéctica, la inmanencia histórica de la subjeti-
vidad y la imposibilidad de reducir el objeto al sujeto, por lo tanto, se
confirman también en relación con el ser genérico. Para explicar esto,
primero caracterizaré brevemente los conceptos básicos de la antropo-
logía marxiana.

Marx concibe al hombre como un ser genérico, que se vincula con-
sigo mismo y con el mundo a través de lo universal. “El hombre [. . .]
se relaciona consigo mismo como con el género actual y vivo, porque se
relaciona consigo mismo como con un ser universal y, por ello, libre”
(Marx 2004, p. 111). El ser genérico no es otra cosa que el ser cons-
ciente, el ser que es “para sí” o que produce su vida trascendiendo en
cada caso lo inmediato. Para Marx, la capacidad para superar lo in-
mediato separa al hombre del animal. “El animal produce sólo bajo
la coacción de la necesidad física inmediata, mientras que el hombre
produce también libre de la necesidad física, y sólo produce verdadera-
mente cuando está libre de esa necesidad” (Marx 2004, p. 113). Puesto
que el hombre tiene una actividad vital consciente, ésta “no es una de-
terminación con la que coincida inmediatamente” (Marx 2004, p. 112).
La no coincidencia inmediata del hombre con su práctica implica la im-
posibilidad para asimilarse al objeto hasta el fondo.

El carácter negativo ligado a la universalidad de la praxis humana
puede esclarecerse apelando nuevamente al comienzo de la Fenome-
nología del espíritu. En “La certeza sensible”, Hegel sostiene que aun la

4 La lectura adorniana de Marx que aquí proponemos se diferencia especialmen-
te de la interpretación de Lukács (1985), para quien el proletariado debía realizarse
como “sujeto-objeto idéntico” de la historia.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 18



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 71

más llana forma de la conciencia humana, la conciencia del esto, el obje-
to singular dado inmediatamente a la experiencia, es una conciencia de
lo universal. El esto singular se da bajo la doble determinación del ahora
y el aquí, que lo anclan a la inmediatez. Podemos decir, por ejemplo, si
preguntamos por el ahora, que “el ahora es la noche”, dando cuenta de
esta determinación singular. Sin embargo, al cabo de un tiempo, cesa
la noche y acaece el día, sin que por eso deje de ser ahora. El ahora y el
aquí revelan entonces su universalidad: “El ahora mismo se mantiene,
sin duda, pero como algo que no es noche; y asimismo se mantiene con
respecto al día que ahora es como algo que no es tampoco día o como
algo negativo en general” (Hegel 1994, pp. 64–65).

Lo universal, nos enseña Hegel, tiene el carácter de la mediación y
de lo negativo. Universal es aquello que es por medio de la negación de
lo singular, que no es “esto ni aquello”, sino que perdura a través de la
desaparición de todos los “estos” y “aquellos” que lo instancian. Cuan-
do Marx habla de que el hombre produce “universalmente” se refiere,
pues, a que su actividad posee una dimensión negativa, extática. La
paradoja de la universalidad es que alcanza su propia permanencia a
través de la negación de lo singular. Universal es lo permanente, pero
perdura a través de la sucesión de los momentos singulares de los que es
la permanencia. Así, hay en la constitución de la universalidad un ele-
mento de distanciamiento ante lo dado inmediatamente. Cuando Marx
caracteriza la praxis humana como universal está, en suma, apuntando
a ese carácter negativo o extático que la recorre. Claro que hay una
diferencia entre Marx y Hegel: el segundo moviliza lo negativo como
escalón en el ascenso del saber inmediato al absoluto. Marx, por el
contrario, no cree que la dimensión sensorial del conocimiento pueda
superarse, sino que esgrime la caracterización negativa de la universa-
lidad para respaldar la irreductible otredad de la cosa ante el concepto.
Lo que en Hegel corrobora las pretensiones absolutas de la autoconcien-
cia, en Marx las frustra. Puesto que pensar conceptualmente el objeto
es ponerlo a distancia o concebirlo en lo que lo trasciende y niega,
entonces el pensamiento y la cosa no pueden identificarse nunca. Pen-
sar universalmente, devenir consciente, conlleva la imposibilidad de la
coincidencia de sujeto y objeto en el marco de una dialéctica negativa.

Lo que constituye la praxis humana es, por ende, la negación o me-
diación de lo inmediato, la toma de distancia con respecto a los con-
tenidos sensibles, se refieran éstos al mundo circundante o al propio
cuerpo. Hay una correlación entre la capacidad de concebir lo dado a
la luz de la universalidad del pensamiento y la capacidad de trascender-
lo en la práctica, transformando el mundo para vivir en él. El hombre

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 19



72 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

puede independizarse de la coacción de la necesidad física inmediata,
lo que no significa desatenderla, sino demorar su satisfacción. La uni-
versalidad pensante no es, luego, sino un momento del “metabolismo”
del hombre en la naturaleza. Las relaciones concretas que los hombres
entablan entre sí y con la naturaleza son el modo histórico como pro-
ducen su vida. El ser genérico como ser consciente no es, en suma, más
que la capacidad que el hombre tiene de transformar la naturaleza y,
de ese modo, crear su propia historia.

Ahora bien, ¿es el ser genérico humano, caracterizado por la activi-
dad libre y consciente, una esencia invariable? Es preciso comprender
lo genérico a la luz de lo histórico. Decimos que la condición genérica
humana consiste en la mediación de lo inmediato. Pero, al mismo tiem-
po, el modo que asume la mediación, el orden social específico bajo el
cual el hombre se constituye en sujeto, es históricamente variable. La
historia es, para Marx, el alumbramiento del ser genérico humano. No
es una esencia trascendente que subyace a la historia humana, sino,
por el contrario, es la actualización misma de esa historia. Dice Marx
refiriéndose al hombre: “El íntegro movimiento de la historia es, por
ende, como su auténtico acto generativo —el alumbramiento de su ser
empírico— también para su conciencia pensante el movimiento sabi-
do y consabido de su devenir” (Marx 2004, p. 142). El ser genérico
es la actualización social de las capacidades humanas. “Para el hom-
bre en sociedad, la realidad objetiva se convierte siempre en realidad
de las capacidades esenciales humanas, en realidad de las propias ca-
pacidades esenciales del hombre” (Marx 2004, p. 148). El hombre no
permanece inalterado en su existencia social, sino que su ser genérico
le va en esa existencia. Al objetivar sus capacidades, al producir sus
objetos y producir las relaciones sociales bajo las que esos objetos son
apropiados, el hombre objetiva, realiza, su propio ser. El hombre es lo
que produce, es su producción o su propio ser histórico. Por eso, “la in-
dustria es sólo el libro abierto de las capacidades esenciales del hombre”
(Marx 2004, p. 150).

No hay para Marx una esencia humana escondida detrás de la histo-
ria, sino que el hombre constituye su esencia en la inmanencia de las
propias relaciones sociales. Antes decíamos que la condición genérica
de la praxis humana radica en la mediación de lo inmediato. Con ello
constatamos lo que Marx considera una invariante de toda actividad
cultural. Esa invariante, sin embargo, remite eminentemente a la histo-
ria humana, no la trasciende, porque el problema no es que el hombre
simplemente habite en la negación universal o mediatice su sensibili-
dad, sino cómo, bajo qué relaciones sociales lo hace. El problema del

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 20



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 73

hombre es de qué modo histórico constituye su ser genérico, su produc-
ción y su praxis.

Podemos reformular lo anterior de otro modo: el hombre no sólo
produce historia, sino que es también producido por ella. Sin esa tesis
adicional Marx no sería un materialista. Que el hombre es producido
por la historia implica que ejerce el trabajo de la mediación o la ne-
gación en el seno de una corriente colectiva que a su vez lo crea como
sujeto. El trabajo de la mediación está socialmente condicionado, inclu-
so socialmente constituido. Así, la invariabilidad constatada en torno a
la mediación de lo sensible en la cultura no es, para Marx, lo central.
Lo central es de qué modo concreto realizan los hombres esa media-
ción, qué relaciones contraen entre sí, o sea, cómo se constituye su
subjetividad. El sujeto humano se forma en el proceso interactivo de la
sociabilidad; por lo tanto, es un sujeto práctico, histórico, objetivo.

En suma, Marx asocia la capacidad intelectual para tomar distancia
de lo dado en la experiencia y la capacidad práctica para transformar
la naturaleza. Pero —a su criterio— el hombre no sólo modifica el
mundo circundante, sino que al hacerlo crea la historia, que a su vez lo
condiciona como sujeto.

Podemos citar a Étienne Balibar, un pensador de la órbita althusseria-
na, para refrendar esta lectura del joven Marx. Él señala que la esencia
humana no es una propiedad inherente al individuo singular, sino que
es el entramado de las relaciones sociales en que los hombres se vuel-
ven sujetos (Balibar 2006, pp. 32–35).5 En resumen, la capacidad para
trascender lo dado inmediatamente a la experiencia no es ella misma
una potencia estática, sino que se realiza históricamente.

Ahora nos falta la segunda determinación de la inversión de la dia-
léctica. ¿Por qué el sujeto que pertenece a la historia no puede deve-
nir en ella sujeto-objeto idéntico, sujeto absoluto, aunque sea en una
forma secularizada? Ante todo, porque la actividad del hombre no se
realiza en sí misma, sino en relación con la naturaleza. La naturaleza
es, para el hombre, su “cuerpo inorgánico”. Así, aparece como medio
de vida inmediata que le garantiza la subsistencia, pero también y ante
todo como “materia, objeto y herramienta de su actividad vital” (Marx
2004, p. 112). El hombre realiza su ser al elaborar un mundo objetivo

5 Balibar se refiere principalmente a textos posteriores a las Tesis sobre Feuerbach,
o sea, según la lectura althusseriana, que están en una relación de ruptura episte-
mológica con el humanismo de los Manuscritos. Sin embargo, creo que es posible
atribuir al joven Marx, sin violencia sobre el texto, la tesis según la cual la esencia
humana es la propia praxis histórica. Las largas citas unos párrafos atrás muestran
suficientemente que para Marx el ser genérico es su propia actualización histórica.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 21



74 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

que se le enfrenta libremente como algo que le es diferente. No coin-
cide inmediatamente con su práctica porque ésta misma es un poner
a distancia, un hacer extático o negativo. Toda práctica vital humana
necesita, por ende, un objeto sobre el cual ejercerse, un objeto del cual
apropiarse. La producción humana como actividad negativa se realiza
en relación con la naturaleza. Luego, la naturaleza es para el hombre
su propia vida y realización. “La naturaleza aparece como la obra y la
realidad del hombre” (Marx 2004, p. 113). Explicaré más profunda-
mente lo anterior. El hombre que produce su vida se apropia de una
porción de realidad porque se vincula con los objetos que le son dados
en términos de sus propias capacidades (sociales y naturales a la vez).
Una cita más:

Para el hombre social la realidad objetiva se convierte siempre en realidad
de las capacidades esenciales humanas, en realidad humana y, por ello,
en realidad de las propias capacidades esenciales del hombre, todos los
objetos se convierten en objetivación de sí mismo, en objetos que realizan
y confirman la individualidad del hombre. (Marx 2004, p. 148)

Al apropiarse de un objeto, el hombre lo pone en relación con sus facul-
tades, lo torna un objeto suyo o un objeto en que él mismo se realiza.
La apropiación humana, con todo, se distingue de la mera posesión. Un
hombre puede apropiarse de un objeto que, sin embargo, permanece
distinto y distante de él y, para hacerlo, no necesita poseerlo ni violen-
tarlo. El hombre que se apropia de la naturaleza —o de otro hombre—
es el que se realiza en ellos, no el que los posee o los consume, sino el
que despliega sus capacidades intrínsecas en relación con ellos. Y esta
realización puede producirse aun cuando el ser humano no sea activo
frente al objeto, aun cuando padezca ante él:

La apropiación de la realidad humana, su relación con el objeto, es la
puesta en práctica de la realidad humana; es, por ello, tan múltiple como lo
son las determinaciones del ser y las actividades humanas; acción humana
y pasión humana, puesto que la pasión, humanamente concebida, es un
autodisfrute del hombre. (Marx 2004, p. 146)

El ser genérico, mediante la universalidad del pensamiento, despliega
una actividad apropiadora sobre el mundo. Por eso lo recorre un ele-
mento negativo, de toma de distancia frente a lo sensible. Ese elemento
negativo da cuenta de la exterioridad o diferencia radical del objeto
ante el hombre. Pero, además, la apropiación humana no reduce lo

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 22



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 75

distinto en la cosa a la identidad del sujeto apropiador. Por el contra-
rio, en esa distancia, ante la alteridad de su objeto (con la carga de
pasividad que impone), el hombre también se realiza. La pasividad y la
negatividad dan cuenta de que la naturaleza, siempre puesta en rela-
ción con la praxis humana, es sin embargo radicalmente diferente del
hombre. Luego, el sujeto no puede realizarse en la historia como algo
absoluto, sino que produce su ser histórico siempre en relación con lo
que le es diferente. El “momento negativo”, el ser natural relativamen-
te autónomo, no puede, pues, superarse. Así, el sentido mismo de la
negatividad se ha transfigurado. Si en Hegel lo negativo se identifica
con el aparecer-otro o momento de enajenación de la sustancia-sujeto,
en el pensamiento de Marx lo negativo es una fuerza que recorre toda
actividad humana, pues es constitutiva del ser genérico en cuanto que
éste se vincula mediatamente con el ser inmediato. La apropiación hu-
mana de la naturaleza se levanta, para Marx, sobre la base del objeto
relativamente independiente y encierra un momento de pasividad ante
él (por más que ese momento no pueda escindirse del elemento subje-
tivo activo).

Conclusiones

En el análisis precedente intenté mostrar en qué consiste el giro ma-
terialista del pensamiento marxiano. Este giro materialista informa el
carácter insuperablemente negativo de la dialéctica marxiana. Esta dia-
léctica, cuyo concepto se elaboró a partir de Adorno, reposa sobre dos
pilares: la reconducción del sujeto al interior de la objetividad tanto
histórica como natural, y la simultánea imposibilidad de reducir el ob-
jeto a la autoproducción pura del sujeto. Por un lado, el sujeto es él
mismo objetivo, sensorial. Para el materialista, no hay separación entre
un sujeto empírico intramundano-fenoménico y un sujeto puro abstrac-
to y exclusivamente cognoscente. Pero, además, como sostiene Marx en
“Propiedad privada y comunismo” y en “El trabajo alienado”, el hom-
bre en cuanto ser genérico no sólo pertenece a la naturaleza, sino que
se crea en su propia historia. La acción orientada por fines y mediada
por el pensamiento conceptual (el “producir universalmente”, el ser ge-
nérico) permite al hombre transformar la naturaleza que lo rodea —y
a la que pertenece— generando la historia. Pero él mismo no perma-
nece indiferente a la historia que produce, porque su ser genérico no
es una propiedad universal y abstracta inherente a cada individuo. El
ser genérico humano, como potencia que genera la historia, se realiza
en sus objetivaciones. El sujeto, por lo tanto, se configura en la trama

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 23



76 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

histórica misma. Así, también desde el punto de vista del ser genérico,
el sujeto forma parte de la objetividad, en este caso histórica, produ-
cida humanamente. Por otra parte, el hombre es incapaz de incluir su
objeto en una totalidad producida por él mismo. Como ser natural, es
siempre un ser para otro: ser natural es ser en relación con otro que
me tiene a mí por objeto. El sujeto está enlazado profundamente a la
finitud y la determinación de la existencia empírica, lo que le niega
toda capacidad de asimilación de la totalidad. Al sujeto real-empírico
le está vedada la identidad especulativa con la cosa. Como ser genérico,
al mismo tiempo, el hombre produce su vida en una relación negativa
o transformadora con respecto a la naturaleza exterior. Así, se vincula
siempre con la objetividad que no puede producir por sí, sino que le es
en parte dada. El ser genérico transforma la naturaleza, no la crea. El
objeto natural, entonces, permanece irreductible al sujeto aun a través
de las apropiaciones que éste efectúa y aun cuando sólo se accede al
objeto natural con la mediación de la actividad apropiadora.

En resumen, no hay en los Manuscritos lugar para la idea de un
sujeto absoluto, que pueda abarcar o totalizar la objetividad (contra
la reconstrucción althusseriana, pero también contra las invectivas de
los posmarxistas). Pero, al mismo tiempo, tampoco hay una interioridad
pura en la que el sujeto pueda recluirse fuera de todo vínculo objetivo.
El momento negativo en la dialéctica, así, se autonomiza hasta volverse
el centro del pensamiento marxiano. Lo sensorial-objetivo se reasegura
porque la objetividad deja de ser algo superable en la potencia de la
autoconciencia. A su vez, se afirma la oposición o la irreductibilidad,
pues el sujeto ya no puede incluir totalizadoramente la cosa o reducirla
a sí mismo. La autonomía del momento negativo es la recuperación
de lo natural y empírico, pero también de lo diverso y oposicional, en
el interior de la dialéctica. La imposibilidad de elevarse a la totalidad
especulativa y superar la objetividad es, pues, el corazón de la dialéctica
negativa que ya se anuncia en los Manuscritos de Marx.

BIBLIOGRAFÍA

Abensour, M., 1998, La democracia contra el Estado, trad. Eduardo Rinesi, Co-
lihue, Buenos Aires.

Adorno, Th., 2002a, “La sustancia experiencial”, en Tres estudios sobre Hegel,
trad. Víctor Sánchez de Zavala, Editora Nacional, Madrid, pp. 63–95.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 24



LA DIALÉCTICA NEGATIVA EN EL JOVEN MARX 77

Adorno, Th., 2002b, Dialéctica negativa, trad. H.A. Murena, Editora Nacional,
Madrid.

—–—, 1991, “La idea de historia natural”, en Actualidad de la filosofía, trad.
José Luis Arantegui Tamayi, Paidós, Barcelona, pp. 103–134.

Althusser, L., 1977, Posiciones, trad. Nuria Garreta, Anagrama, Barcelona.
—–—, 1973, La revolución teórica de Marx, trad. e introd. Marta Harnecker,

Siglo XXI, Buenos Aires.
Balibar, É., 2006, La filosofía de Marx, trad. Horacio Pons, Nueva Visión, Buenos

Aires.
Braverman, H., 1987, Trabajo y capital monopolista. La degradación del trabajo

en el siglo XX, trad. Gerardo Dávila, Nuestro Tiempo, México.
Engels, F., 1975, Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana, Edito-

rial Ateneo, Buenos Aires.
Fromm, E., 1965, Marx y su concepto del hombre, trad. Julieta Campos, Fondo

de Cultura Económica, México.
Hegel, G.W.F., 1994, Fenomenología del espíritu, trad. Wenceslao Roces, Fondo

de Cultura Económica, México.
Honneth, A., 1997, La lucha por el reconocimiento. Para una gramática moral

de los conflictos sociales, trad. Manuel Ballesteros, Grijalbo, Barcelona.
Jay, M., 1984, Marxism and Totality. The Adventures of a Concept from Lukács to

Habermas, UCLA Press, Los Ángeles.
Laclau, E., 2005, On Populist Reason, Verso, Londres/Nueva York.
—–—, 2003, “Identidad y hegemonía: el rol de la universalidad en las lu-

chas políticas”, en J. Butler, E. Laclau y S. Žižek, Contingencia, hegemonía
y universalidad. Diálogos contemporáneos en la izquierda, trad. C. Sardoy y
G.Homs, Fondo de Cultura Económica, México, pp. 49–93.

Laclau, E. y Ch. Mouffe, 1985, Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Rad-
ical Democratic Politics, Verso, Londres/Nueva York.

Lefort, C., 1990, La invención democrática, trad. Irene Goff, Nueva Visión, Bue-
nos Aires.

Lukács, G., 1985, Historia y conciencia de clase, trad. Manuel Sacristán, Grijal-
bo, Madrid.

Marcuse, H., 1971, Razón y revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social,
trad. Julieta Fombona de Sucre y Francisco Rubio Llorente, Alianza, Madrid.

Marx, K., 2004, Manuscritos económico-filosóficos de 1844, trad. Miguel Vedda,
Fernanda Aren y Silvina Rotemberg, Colihue, Buenos Aires.

—–—, 2003, Sobre la cuestión judía, trad. Gervasio Espinosa, Prometeo, Buenos
Aires.

Rancière, J., 2007, El desacuerdo. Política y filosofía, trad. Horacio Pons, Nueva
Visión, Buenos Aires.

—–—, 2006, El odio a la democracia, trad. Irene Agoff, Amorrortu, Buenos
Aires.

Schmidt, A., 1976, El concepto de naturaleza en Marx, trad. Julia M.T. Ferrari
de Prieto y Eduardo Prieto, Siglo XXI, Madrid.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 25



78 FACUNDO NAHUEL MARTÍN

Schmidt, A., 1973, Historia y estructura. Crítica del estructuralismo marxista,
trad. Gustavo Muñoz, Alberto Corazón, Madrid.

Virno, P., 2004, Cuando el Verbo se hace carne, trad. Eduardo Sadier, Cactus/Tin-
ta Limón, Buenos Aires.

Žižek, S., 1992, El sublime objeto de la ideología, trad. Isabel Vericat Núñez,
Siglo XXI, México.

Recibido el 23 de noviembre de 2012; aceptado el 14 de febrero de 2013.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71anah3 / 26


