Kierkegaard y la estrategia del tiempo

JAVIER TOSCANO
Universidad Paris IV - Sorbonne
tosgue@yahoo.com

Resumen: Este articulo considera algunas de las indagaciones de Sgren Kier-
kegaard como aportaciones de primer orden que tuvieron eco entre pensa-
dores clave en el siglo xX, entre los que podemos contar a Martin Heidegger
y a Walter Benjamin. Mas que una exposicién histdrica, el articulo se cen-
tra sobre todo en dos puntos. Por una parte, analiza la nocién del pecado
original, reconstituye su sentido como condicién ontolégica mds alla de un
ambito religioso y describe su funcion especifica para la construccién de la
subjetividad. Por otra parte, describe una idea de la temporalidad de este
filésofo que se desprende de su estrategia de lenguaje, y muestra de qué
forma Kierkegaard buscaba con ello llevar a cabo el paso de la teoria a la
experiencia.

Palabras clave: pecado, transmisidn, conexién transductiva, instante, eter-
nidad

Abstract: This paper aims at interpreting certain arguments developed by
Seren Kierkegaard as eminent discoveries for his day, and that had a huge
impact on major 20™-century thinkers, such as Martin Heidegger and Wal-
ter Benjamin. More than a historical synthesis, this paper focuses on two
issues. On the one hand, it analyzes the notion of original sin, restructuring
its meaning out of a religious context and describing its specific function for
the construction of subjectivity. On the other hand, it describes a concept of
time that derives from the philosopher’s specific use of language, showing
thus how Kierkegaard sought to work out an explicit transition from theory
to experience.

Key words: sin, transmission, transductive connection, instant, eternity

A pesar de que constituye uno de los pilares de la tradicién filosdfica,
la obra de Sgren Kierkegaard ha recibido recientemente poca atencién
fuera de los circulos especializados. Este articulo es un intento por con-
siderar algunas de sus indagaciones como verdaderos descubrimientos
avanzados para su época, los cuales tuvieron eco en pensadores clave
del siglo xxX, como Martin Heidegger y Walter Benjamin. Me concen-
traré sobre todo en la funcién del pecado original, reconstituyendo su
sentido como condicién ontoldgica mas alla de un ambito religioso, asi
como en la estructura de las nociones mas importantes que sustentan
una idea del tiempo en este filésofo, en particular las nociones de eter-

Dianoia, volumen LVIIl, nimero 71 (noviembre de 2013): pp. 25-52.

dianoia / d71atos2 / 1



26 JAVIER TOSCANO

nidad y de instante, con un énfasis en su obra clave El concepto de la
angustia [Begrebet Angest] de 1844.!

1. La analitica del pecado. Transmisién y conexion transductiva

La obra de Kierkegaard se ha interpretado en su conjunto como el ori-
gen del existencialismo filoséfico.? Para entender la estructura de su
pensamiento en esa direccion, son cruciales el desarrollo de su nocién
de angustia [Angest] —su elevacion a nivel de concepto— y su articu-
lacion con la idea del instante [Oieblikket]. Es cierto que Kierkegaard
revistio su reflexién con el contexto de la tradicion cristiana; sin embar-
go, bien entendido, este revestimiento no es de un orden religioso, sino
de una espiritualidad radical. Tan es asi que, en ocasiones, es posible
adscribir la filosofia kierkegaardiana mds a una corriente de la teologia
negativa que a la de la doctrina cristiana dominante.® Pero ni el con-
cepto de angustia ni la idea del instante son nociones instrumentales
ni independientes de una serie de conceptos con los que se engarzan
y refuerzan. Entre ellos podemos contar el concepto de pecado [Synd],
una idea especifica del origen [Oprindelse] y del destino [Skjebne] li-
gados a éste, la nocién siempre esquiva de la repeticién [Gjentagel-
sen] y una serie de categorias que configuran la experiencia espiritual-
ética de una vida humana. Veamos entonces como se construye poco a
poco el entramado de categorias, pues a través de ellas veremos tam-
bién como surge una manera especifica de entender la temporalidad,
asi como una forma especifica y original de pensar la construccién de
la subjetividad.

! Se cita la versién original en danés de los textos de Kierkegaard que han apa-
recido como Sgren Kierkegards Skrifter, Gads Forlag, Copenhague, 1994-2006 (se
anotard la edicién con las siglas SKS, seguidas del tomo y el nimero de pagina).
También se llevd a cabo una revisién cuidadosa de los textos en distintas traduccio-
nes que vienen sefialadas en la bibliografia junto con sus respectivas abreviaturas.

2 Esta corriente filoséfica fue popularizada sobre todo por Sartre con su conoci-
do dictum de que la existencia precede a la esencia. Heidegger nunca aceptd esa
interpretacion, a la cual criticé y propuso, en cambio, que el Dasein es el ente cuya
esencia es existir. La relacion de estas alocuciones con Kierkegaard se entiende
sobre todo por la manera en la que en el autor danés se da, mas que la busqueda
de un conocimiento objetivo, la afirmacién de la subjetividad y el desarrollo de una
filosofia concreta que tiene por centro al individuo y su existencia concreta.

% David Law, en un estudio sucinto, encuentra un ctimulo de analogias de interés
en este sentido entre Kierkegaard, Meister Eckhart y Nicolds de Cusa, entre otros.
D. Law, Kierkegaard as Negative Theologian, pp. 208-217.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 2



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 27

El pecado original no es para Kierkegaard un asunto de falta o de
castigo. Mds que negacion es una posicion, una categoria de la indivi-
dualidad. En un sentido, es por esta nocién especificamente que Kierke-
gaard califica su pensamiento de “cristiano”: lo que el paganismo nunca
reconoceria, el cristianismo lo acepta, e incluso hace de él su razén de
ser: su fundamento. Pero, entonces, ¢a qué se refiere aqui este pensa-
dor? Tenemos que acercarnos con cautela para evitar hacer del pecado
un hecho objetivo. Lo que el fil6sofo quiere es hacerlo ilocalizable y, sin
embargo, detallar su intensidad: “El pecado tiene su lugar determinado;
o, mejor dicho, no tiene ningtn lugar en absoluto, y esto es cabalmen-
te su determinacién.”* El pecado es, por decirlo de alguna manera, una
marca de lo humano, su propia huella. No es algo que anteceda al hom-
bre, como si él hubiera venido a profanar el mundo desde un dmbito de
pecaminosidad, ni algo que aparezca después, como la consecuencia de
una accion, sino que es la estela misma de su existencia en el mundo,
su forma de ser-en-el-mundo. “El pecado, pues, entra al mundo subi-
tamente, es decir, mediante un salto [Springet]; ahora bien, este salto
pone ademas la cualidad, y en el mismo momento de ser puesta la
cualidad tiene lugar el salto en la cualidad, de suerte que la cualidad
supone el salto y el salto supone la cualidad.” La idea de pecado se
comprende mejor cuando se consideran una serie de nociones que éste
pone en juego y por las cuales se acentua su cualidad: la fe, la razén,
la desesperanza y la angustia misma.® En su libro La enfermedad de la
muerte, Kierkegaard escribe que “lo contrario del pecado no es la virtud,

* Citado en la introduccién de Demetrio Gutiérrez a Kierkegaard, CA, p. 9. Una
definicién construida de la misma manera aparece en La enfermedad de la muerte:
“El pecado consiste, estando ante Dios o encontrandose en un estado de desespe-
ranza, en no querer ser uno mismo, o en querer serlo” (SKS 11, p. 195/MM, p. 125).
Este estilo argumentativo de Kierkegaard es parte de su propuesta de escritura, la
cual se construye en un nivel paraddjico del lenguaje para escapar a la investigacion
especulativa y tratar de aludir asi a otro orden de experiencia. Para un excelente
estudio sobre la retdrica kierkegaardiana desde un punto de vista deconstructivista,
cfr. Roger Poole, Kierkegaard. The Indirect Communication, 1993.

® SKS 4, p. 338/CA, p. 72.

6 Mi interpretacién busca considerar ciertos elementos del pensamiento kierke-
gaardiano en su especificidad como sintomas de una forma de enunciacién, y no
necesariamente en la demostracién de su estructura dialéctica compleja, que insiste
en imponerle cierta 1dgica. No es por menosprecio, sin embargo, que se evita ese
camino metddico, y una de sus mejores exposiciones se halla en A. Clair, Pseudony-
mie et paradoxie. La pensée dialectique de Kierkegaard, 1976. Otro buen trabajo en
este sentido es el de Arnold B. Come, Kierkegaard as Humanist. Discovering My Self,
1995.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 3



28 JAVIER TOSCANO

sino la fe.”” Esta méxima se repite constantemente: para adquirir la fe
hay que renunciar a la razén, y ésta es la inica manera de sobreponer-
se al pecado. La ausencia de fe es una forma de la desesperanza, un
momento en que se muestra la impotencia de la existencia. La fe, por
el contrario, queda justamente mds cercana a la sinrazdén, al absurdo, y
por ello es mds afin al enigma profundo que significa existir. “La fe es
lo contrario de la duda”, es una certeza, una relacién intima de la exis-
tencia con la vida, y nunca “un conocimiento, sino una libertad, una
manifestacién de la voluntad”.® Con todo, tanto la fe como el pecado
estan mads alla de la esfera de la ética, esa insistencia disciplinaria con
que el hombre apunta a la vivencia general, pues bajo la constriccidon
ética éste vive a la vez su vida personal y la vida de los otros como
una expresién de lo general en la vida. No, en el pecado no se trata del
bien y del mal, porque no se implica en él un discurso fantasmal, sino
la encarnacién de una vida concreta pues, como escribe Ledn Chestov,
en Kierkegaard “los pecadores estan liberados del poder absoluto de la
ética. La ética es incapaz de regresarle al hombre su pierna cortada, sus
nifios muertos, su bienamada.”

Esto se acenttia con una cuestién capital: del pecado, como nocién
determinante, no se habla en plural, como consecuencia de las acciones
humanas, sino sélo en singular. Es decir, no hay mas que un pecado,
el de origen, la macula que denota nuestra condicién. “El pecado ha
venido al mundo por medio del primer pecado de Ad4n.”'° Incluso, “el
primer pecado es el pecado”,!! una determinacién cualitativa que confi-
gura la forma de ser del hombre en este mundo. En este punto podemos
aventurar ya un esbozo de aquello a lo que el fildsofo alude con este
término para terminar de alejarlo de la interpretacidn ortodoxa religio-
sa de la que, al menos en un periodo temprano, quiere distanciarse.
Podriamos decir que el pecado es un tipo de condicién especifica, algo
que le es dado al hombre a pesar suyo. La forma vivencial en la que
éste se manifiesta es con una ausencia de respuesta racional frente al
profundo misterio de la existencia. La imposibilidad de generar una
razon profunda a la pregunta “{para qué?” vincula al individuo con un
vacio que nada puede llenar, al tiempo que lo demarca como miembro
de una especie asi delimitada. Esa responsabilidad que tiene el hombre

7SKS 11, p. 196/MM, p. 126.

8 SKS 4, p. 282-283/M, pp. 90-91.

? L. Chestov, Kierkegaard et la philosophie existentielle. Vox clamantis in deserto,
p. 196.

9SKS 4, p. 339/CA, p. 73.

' SKS 4, p. 336/CA, p. 69.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 4



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 29

sobre sus hombros es un fardo no solicitado del que, sin embargo, tiene
que dar cuenta. Esta obligacion de dar cuenta de algo —de eso que es
su vida misma— es equivalente a contraer una deuda, una culpa,'? de
la mds amplia magnitud, y en la que estd en juego su propia existencia.
No encontrar una respuesta es no encontrar un sentido: el pecado es el
nombre de esa condicidn en que la consecucién de un fundamento se
nos escapa definitiva y ontoldgicamente. Visto asi, el pecado es la con-
traparte de un don excesivo, y es aquello por lo que el hombre queda
obligado existencialmente con la vida y con su creador.!® Es también
a ello a lo que se refiere Santo Tomds de Aquino en su Suma teoldgica
cuando escribe: “El hombre no puede darle a Dios nada que no le deba.
Pero jamds igualarad su deuda.”’* Que Adén sea el primer pecador no
exime a nadie; antes bien, le advierte y al mismo tiempo lo sumerge de
lleno en el seno de la forma especifica de la existencia humana.

Ahora bien, la articulacion formal del pecado como pecado original
tiene ademas una consecuencia fundamental que ha despertado poco
interés en los comentaristas de la obra de Kierkegaard. Podemos sinte-
tizarla como el asunto de su transmisioén o su transferencia, de la que
se sigue la generacion de una forma de conectividad intersubjetiva es-
pecifica que por su naturaleza llamaremos transductiva. Para explicarlo
con el detalle necesario, haré de este fenédmeno un tanto inadvertido
en la obra de este filésofo un andlisis en cuatro tiempos.

En primer lugar, es necesario destacar la idea que Kierkegaard tiene
de la relacion entre la especie y el individuo. El hombre es individuo
porque es “a la par si mismo y la especie entera, de tal suerte que toda

12 Recordemos que ciertos lenguajes nérdicos sélo tienen un vocablo para las
expresiones “deuda” y “culpa”: Schuld en aleméan; Skuld en sueco. Aunque el danés
de Kierkegaard permite una diferencia matizada entre ambas, esta condicién no se
escapa a su consideracion.

13 También es cierto que el cristianismo no es la tinica religién que tiene una
concepcidn parecida sobre esta deuda contraida con el creador. Por ejemplo, en el
Rig Veda la deuda es constitutiva de la naturaleza humana. Para un analisis reciente
de la deuda primordial en el hinduismo y otras culturas, cfr. David Graeber, Debt,
The First 5000 Years, 2011.

14 Santo Tomds de Aquino, Suma teoldgica, II, A, pregunta 80, p. 12. Santo To-
mas especifica que la deuda (cristiana) hacia Dios es doble: por una parte, por la
creacion del mundo; por otra, por el hecho de que Cristo murid en la cruz para
pagar por ese pecado original. Filoséficamente puede verse aqui una cuestiéon muy
interesante de trasfondo teoldgico: a través del Cristo se reencauza la deuda del
pecado original hacia la institucion religiosa de la Iglesia, en lugar de hacerlo di-
rectamente hacia Dios. Sin embargo, no es aqui el lugar para profundizar en este
dilema de orden confesional, pero el problema forma parte del contexto en el que
Kierkegaard se rebela contra la religién institucionalizada.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 5



30 JAVIER TOSCANO

la especie participa en el individuo y el individuo en toda la especie.”®

Pero esto que comienza como una cita en tono aristotélico se vuelve
mas especifico cuando Kierkegaard sitia con mas precision a lo que se
refiere por individuo:

Una especie animal jamds producira un individuo, por mas que aquella
se conserve durante miles y miles de generaciones. Si el segundo hombre
no descendiese de Addn, no seria el segundo hombre, sino una repeticiéon
vacia y, en consecuencia, tampoco de ahi habria surgido la especie ni el
individuo. (SKS 4, pp. 340/CA, pp. 75-76)

Y es que un individuo es tal porque tiene una historia, una vida que
contar.'® De Adan podria no saberse mucho, pero de ahi no puede su-
ponerse que no tenga historia, porque sin ella no serfa individuo, y la
especie comenzaria con un individuo que no es individuo. Por lo tanto,
la historia de Addn es necesariamente real y es bien especifica: que él
nombra las cosas del mundo y que el suyo es el pecado original que se
halla en toda la especie. Entonces, asi como Adéan es el primer individuo
en el que la especie hace su aparicién, todos y cada uno de sus descen-
dientes son también la especie en si, porque son individuos en si —son
hombres con una historia especifica: son los hijos de Adédn, individuos
de una especie que tiene como condicion de existencia cargar con un
pecado original—.!” En otras palabras, en funcién de esta historicidad
de los individuos nos encontramos frente a una monadologia en la que
cada hombre es al unisono si mismo y toda la especie.

En segundo lugar, aun cuando cada individuo, por ser toda la espe-
cie, lleva en si el pecado original, es necesario que, de alguna manera,
lo actualice para si mismo. La forma necesaria en que esto sucede es a
través de la culpa.'® “Todo hombre, en realidad, pierde la inocencia del
mismo modo que la perdié Adan, es decir, mediante una culpa.”*® Pero
esto quiere decir también que, a través de hacerse culpable, el individuo

15 SKS 4, p. 335/CA, p. 66. El pasaje hace eco de una anotacién de Montaigne
en el que éste escribe: “Cada hombre porta en si la forma entera de la condicién
humana” (Montaigne, Essais, Libro III, capitulo 2, “Du repentir”).

16 Cfr. SKS 4, p. 339/CA, p. 74.

7 Cfr. SKS 4, p. 351-352/CA, p. 94.

18 Es una forma necesaria porque, de acuerdo con Kierkegaard, “la culpa tiene la
peculiaridad dialéctica de no ser transferible” (SKS 4, p. 411/CA, p. 197), por lo
que sdlo puede actualizarse mediante la vivencia individual y propia que encienda
la conexidn. No es, sin embargo, una forma suficiente: para ello se requiere el
complemento de la fe, como veremos mds adelante.

9 SKS 4, p. 342/CA, p. 78.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 6



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 31

encuentra una conexion con sus origenes, le otorga un sentido propio al
pecado original, que el fildsofo explica en El concepto de angustia como
dar un salto:

[Se constituye asi] una predisposicion que esencialmente no significa nada
antes de que el individuo se haya hecho culpable; en cambio, al hacer-
se culpable el individuo mediante el salto cualitativo, constituye el su-
puesto mediante el cual el individuo se remonta mas alla de él mismo,
una vez que el pecado se presupone a si mismo. (SKS 4, pp. 366/CA,
pp. 119-120)

Incluso, de manera radical, este salto no explica sélo la transmisiéon
del pecado, en cuanto actualizacion para cada individuo, sino que es la
condiciéon misma de la individuacion, la conformaciéon de cierta forma
de subjetividad: “En todo caso, el auténtico ‘yo’ [‘Selv’] s6lo es puesto
mediante el salto cualitativo.”®® En otras palabras, puede decirse que la
transmision del pecado de generacidn en generacion, incluso hasta re-
montarse al pecado de origen, se da por una transferencia determinada
en la que se traslada también cierta forma de conciencia. Sin pretender
referirnos a una construccion explicita, podriamos denominar ya a ésta
como una forma de conectividad intersubjetiva que habria que descri-
bir como transductiva:?! un seguimiento, una forma de continuidad o
un tipo de relacién aparentemente aldgica de elementos que se da de

20SKS 4, p. 382/CA, p. 147. Y también en otro pasaje: “El concepto de pecado
y de culpa pone cabalmente al individuo en cuanto individuo” (SKS 4, p. 401/CA,
p- 178).

21 F] término “transductivo” ha sido utilizado para denominar un tercer camino,
entre la induccién y la deduccidén, que, por lo tanto, no se construye ni en el paso
de lo particular a lo general, ni tampoco de lo general a lo particular. Se trata
mas bien de una analogia que acerca elementos semejantes, y en la que un par-
ticular se “convierte” en otro. Esto implica procesos miméticos de transmutacidn,
reconversion, hibridacién, mestizaje o equivalencia que son dificiles de anticipar
y cuantificar. Piaget se basa en él para describir en el nifio una forma temprana
de descubrimiento del mundo (en sus propios términos, “la transduccién consti-
tuye [...] el resultado de un equilibrio incompleto entre una asimilaciéon [...] y
un acomodamiento parcial” (Jean Piaget, La Formation du symbole chez Uenfant,
pp. 248-251. Cfr. también Piaget, La Psychologie de lintelligence, p. 137, y El naci-
miento de la inteligencia en el nifio). David Kennedy y Walter Kohan se basan en la
descripcién de esta experiencia de mimesis temprana para referirse a un estado de
inmediatez psicoldgica del nifio por el que éste se acerca al lenguaje “de los pajaros,
los arboles o el trueno” con un cddigo polisémico y no lineal que desestructura el
mundo del adulto (¢fr. Kennedy y Kohan, “Aién, Kairds and Chronos: Fragments of
an Endless Conversation on Childhood and Philosophy and Education”, pp. 5-22).
Por su parte, Gilbert Simondon alude a la transductividad para tratar el tema de

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 7



32 JAVIER TOSCANO

particular a particular, y en la que los particulares son los individuos
mismos en el curso de las generaciones. Este dispositivo no explicito
en la obra de Kierkegaard es de la mayor importancia incluso para en-
tender su manera particular de ejercer la filosofia (en la conformacién
de sus seuddénimos, por ejemplo);2? pero por lo pronto es momento
de incluir aqui ya una tercera conexion primordial, a partir de la cual
continuaremos con el trabajo de ubicar toda su dimensidn.

Asi pues, tenemos en tercer lugar que el pecado original es la fuente
primigenia de la angustia.?®> El pecado nos conecta asi con un origen
que sdlo puede soportarse, en su irracionalidad y su absurdo, a través
de la angustia. Pero este origen peculiar, que es casi un no origen, se
proyecta también hacia el futuro para dar forma a un destino que no es
tal: una nada. “El destino [‘Skjebne’] es la nada de la angustia.”?* Pero
si el pecado original es una atribucién explicita del judeocristianismo,
la del destino como una nada es una nocién que han descubierto por
igual distintas formas de religiosidad “paganas”:

la invencién como un proceso intersubjetivo de generacién (Simondon, Du Mode
d’existence des objets techniques y, sobre todo, L’Individuation psychique et collective).
Aqui lo utilizo porque me parece que con €l se describe mejor la forma de una co-
municacién que no sélo transmite y proyecta, sino que, en el transcurso del tiempo,
transmina, impregna, inscribe, absorbe o infiltra un pensamiento o una forma de
hacer y de decir —una existencia— a través de distintos elementos, por ejemplo,
la interfase que puede ser un objeto cultural (digamos, un libro) o un rito (p.ej., el
bautismo). Si ademads se ubica como una forma de conectividad intersubjetiva, no
es para ubicar un nuevo objeto de estudio, sino para aludir a una forma de concilia-
cién de la individualidad, no precisa ni definida, en el que se opera la transitividad
del discurso, de un saber o de cierta informacién vital, de manera inter-subjetiva,
que emerge sin regla exacta en la experiencia de un individuo.

22 para André Clair, la distancia que marcan los pseudénimos de Kierkegaard im-
plica “que el caracter singular de toda existencia es impenetrable directamente”.
Esto quiere decir que siempre habra una distancia irreductible entre el discurso
producido o transmitido y la existencia misma. Y con todo, los textos kierkegaar-
dianos, incluso los firmados con pseudénimo, “confirman una afirmacién mds in-
directa, una relacidn estética o religiosa con la vida, una presencia indicada con
la palabra, o incluso una capacidad de decir ‘yo’ sin intermediario. Una ambigiie-
dad esencial marca la pseudonimia, puesto que su caracter indirecto lo mantiene
siempre a distancia de la experiencia existencial —es una persona ficticia la que
habla— pero también en cuanto que los pseudénimos tienen como primera signifi-
cacién el recordar que cada existente es un sujeto que no accede a la existencia sino
cuando es capaz de decir ‘yo’. [...] En efecto, la pseudonimia significa la multitud
indefinida” (A. Clair, Kierkegaard. Penser le singulier, pp. 65-67; las cursivas son
mias).

2 SKS 4, p. 353/CA, p. 97.

24 SKS 4, p. 400/CA, p. 177.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 8



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 33

En el destino, pues, encuentra la angustia del pagano su objeto, su nada.
[...] Quien nos venga a descubrir el destino tendrd que ser tan ambiguo
como el propio destino. Esto era, precisamente, lo que ocurria con el ordcu-
lo. Este podia dar a entender también las cosas més opuestas. Por eso, la
relacién del pagano con el oraculo vuelve a ser la de la angustia. (SKS 4,
pp. 400/CA, pp. 177-178)

Por lo tanto, la angustia es esa latencia que se ubica entre el origen y el
destino: de la especie, si, pero también de la vida de cada individuo, al
punto que lo constituye y, como el pecado era ya también parte consti-
tuyente de la especie, la angustia puede verse entonces también como
estructura existencial del individuo, como condiciéon que reincide, una
repeticion en diferencia que reaparece en el curso de las generaciones.
“La angustia se refleja mas en el individuo posterior como consecuencia
de su participacién en la historia de la especie —historia comparable
con un habito, que indudablemente equivale a una segunda naturaleza
en nosotros [...]”%> Es conocida esa definicién de la angustia en Kier-
kegaard que, sin ser una categoria de la necesidad ni de la libertad,
consigna una libertad trabada, una imposibilidad autoimpuesta: “La
angustia es el vértigo de la libertad; un vértigo que surge cuando, al
querer el espiritu poner la sintesis, la libertad echa la vista hacia aba-
jo por los derroteros de su propia posibilidad, agarrandose entonces
a la finitud para sostenerse. En este vértigo la libertad cae desmaya-
da.”?® A partir de la delimitacién de la angustia, la operacién de la co-
nexién transductiva —esa funcién que se califica de salto cualitativo—
se hace mds patente. En un pasaje, el fildsofo escribe:

Por lo tanto, la angustia significa ahora dos cosas. En primer lugar, la
angustia dentro de la cual el individuo pone personalmente el pecado
por medio del salto cualitativo. Y, en segundo lugar, la angustia que ha
venido y sigue viniendo con el pecado; esta angustia, por consiguiente,
también viene al mundo —si bien de un modo cuantitativo— cada vez que
un individuo peca. (SKS 4, p. 359/CA, p. 108)

El pecado es asi la funcién vinculante entre subjetividades de distintas
épocas, es la conexién de conciencias que se autorreconocen en su mo-
dalidad de especie. Por lo tanto, es el modelo con el que se desarrolla

% SKS 4, p. 358/CA, p. 105.
26 SKS 4, p. 365/CA, p. 118.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 9



34 JAVIER TOSCANO

y opera la realidad peculiar de eso que hemos denominado conexién
transductiva.?’

Como cuarto elemento de andlisis debemos acudir directamente a
las reflexiones de Kierkegaard sobre la subjetividad en general en otras
secciones de su obra, para encontrar ahi algunas evidencias sobre el fe-
noémeno que queremos comprender. Es cierto que un andlisis completo
del tema de la subjetividad en Kierkegaard exige una profundizacién
que no podemos ofrecer en este espacio.?® Sin embargo, hay un punto
esencial en el que podemos concentrarnos y que tiene que ver con la
tarea que, segun Kierkegaard, debe asumir todo ser humano: devenir si
mismo. Sin embargo, en su mismo desarrollo, la emergencia de este
si mismo solo puede verse como la del avance de un “tercero” —sea una
entidad, una realidad o una estructura— que esté mds alld, aunque a la
par incluya las polaridades de alma/cuerpo, finitud/infinitud y necesi-
dad/posibilidad.?’ Para entender entonces el desarrollo de esta realidad
o entidad tercera —u otra, para determinarla con un término afin a las
sensibilidades de nuestra época— hay que entender el esfuerzo onto-
epistemoldgico de toda la obra kierkegaardiana. Este se puede explicar
como la voluntad de oponerse a una reflexion objetiva u objetivante,
en cuanto que ésta se construye con el supuesto de una continuidad
que produce reducciones generalizadas y con una actitud distanciada o
desinteresada. En otras palabras, este tipo de pensamiento objetivo del
que Kierkegaard quiere alejarse es un acercamiento que supone la uni-
cidad de la realidad, sin cortes ni discontinuidades, y que da cabida a la
pluralidad y la diversidad, pero sin concederles fronteras, divisiones o
alteridades sustanciales. Es cierto que caben en €l las oposiciones, pero
solo como negatividades parciales que han de ser mediadas (superadas)
para organizar un todo, ese sistema de universales abstractos en el que
se subsume todo factor individual unitario. Para Kierkegaard, ese tipo
de enfoque —de corte dialéctico, hegeliano— es un proceso de abstrac-
cién de la realidad y de la existencia, en la que se “olvida la singularidad
distintiva del ser [...], se olvida lo que significa que ti y yo, nosotros,

27 Como ya adelantabamos (cfr. nota 18), no es el tinico modelo con esta funcién
que Kierkegaard explora. Su concepto opuesto, la fe, segtin se describe en el texto
de Migajas filosdficas, también se comporta de manera andloga, y regresaremos a
ello en la segunda parte de este estudio.

28 para un analisis sustancial, el lector interesado puede acudir sobre todo a la
interpretacién de Come, op. cit., pp. 46-108.

2 Sobre la tarea del devenir si mismo, cfr. Come, op. cit., p. 46 y ss. También
E Bousquet, Le Christ de Kierkegaard. Devenir chrétien par passion d’exister, pp. 87—
117.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 10



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 35

seamos seres humanos, cada uno para si mismo.”® Para enfrentarse a
este pensamiento abstracto que vuelve a los individuos observadores,
cuando no meros espectadores, y que hace de la subjetividad misma o
de la mortalidad meras generalidades universales, Kierkegaard desarro-
lla la idea de un pensamiento o reflexién subjetivista que, para rechazar
la abstraccion, recurre a la interioridad, acepta el aislamiento, el pen-
samiento paradoéjico y requiere una comunicacién indirecta. Si hemos
de caracterizar esta busqueda mds a fondo, podemos decir que es la
del desarrollo de esa tenacidad de la dimensidn proyectiva, abierta, del
ser humano —eso que es su cuerpo, su finitud, su necesidad material—
que lo vuelven un ente factico, ya inmerso en la existencia, y renuente
a dejarse capturar y contener en la Idea. Ahora bien, en el desarrollo de
esta forma de reflexién o pensamiento subjetivo es donde Kierkegaard
da con algunos indicios que marcan profundamente la vitalidad de su
pensar. La interioridad se vuelve aqui una topologia de flujos, mas que
un territorio de certezas. Arnold Come describe, por ejemplo, que el fe-
némeno mismo es elusivo, pues la descripcién kierkegaardiana es “deli-
beradamente muiltiple, diversa, no sistematica. Tan sélo estd apuntando
a lo que considera un aspecto fundamental de la experiencia humana
universal.”! Al sumergirse en el abismo de la interioridad —como San
Agustin antes que €él, o como Husserl varias décadas después— Kierke-
gaard se queda sin nombres. Pero lo que ha encontrado ya a través del
pecado es un tipograma por el que la subjetividad se conforma, en una
comunién que anula la distancia de los tiempos. Asi, el conocimiento
humano primordial —la finalidad del pensamiento subjetivo, el logro
intrinseco de la complexién del pecado— se puede conseguir a través
de dos estrategias: en el ejercicio de lo que él llama una comunicacién
indirecta y en la maleabilidad plastica dada al individuo por una con-
cepcion alterna sobre la funcién del tiempo.

Sobre la primera, Kierkegaard no busca una definicién —seria casi
contradictorio—, sino que recurre a designaciones negativas, ejemplos
y contraejemplos. Pero su sentido es claro: la comunicacién indirecta
sospecha de la transmisién inmediata, se construye mas bien en la for-
ma, en la busqueda de la expresion de la palabra, en la performatividad
de la escritura. Nominalmente, su modelo es el arte: la literatura. Con
todo, a lo que Kierkegaard se refiere es a la serie de tropos que atra-
viesan sus alocuciones, a las variedades de la posibilidad afectiva, al
cultivo del enigma y del secreto que le permita al otro cruzar hacia el

30SKS 7, p. 287/PS, p. 267.
31 Come, op. cit., p. 94.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 11



36 JAVIER TOSCANO

terreno de una verdad mds didfana, que es la de su propia interioridad.
“Asi como el pensador subjetivo existente se ha liberado a si mismo a
través de la duplicidad [o ambigiiedad], el secreto de la comunicacion
consiste precisamente en liberar al otro, y justo por eso uno no debe
comunicarse directamente.”®? Asi pues, el pensador subjetivo debe per-
derse primero en esa corriente de la tradicién cultural (la Strome der
Uberlieferung, como dirfa Walter Benjamin),3 para encontrarse después
a sf mismo, a condicién de no cerrarse nunca. Esa es la posibilidad que
brinda el lenguaje:

El existente no cesa de ser en el devenir: el pensador subjetivo que existe
realmente reproduce sin cesar en su pensamiento esta existencia que es
la suya, y pone todo su pensamiento en el devenir. Queda aqui como para
tener un estilo. No puede hablar propiamente de estilo sino aquel que nun-
ca termina algo, y que tan pronto como comienza “las aguas de la lengua
se ponen en movimiento”, de manera que la expresion la mdas cotidiana
aparece bajo su pluma como una frescura renovada. (SKS 7, p. 85/PS,
p. 85; las cursivas son mias.)

La basqueda de la verdad radical de la subjetividad encuentra su
propia fuerza individualizadora en la fuente comun del devenir. Con
todo, quizd no es sino con el complemento de su estrategia sobre la
maleabilidad del tiempo que ese conocimiento —a través de la confi-
guracion de una conexién transductiva— se consigue. El tema no es
sencillo, y para examinarlo es necesario acudir al andlisis de su nocién
del instante, lo que serd el objetivo de nuestro siguiente apartado.

2. La estrategia del tiempo. Instante y eternidad

Una cita importante puede hacer mds claro los motivos con que la plas-
ticidad del tiempo reincide con creces en la conformacion del pensar
que, para oponerse a la reflexién objetivo-especulativa, Kierkegaard de-
nomina como subjetivo. Y es que este pasaje —una alusidon que aparece
casi como al paso en la obra tardia del filésofo— puede servirnos para
ubicar mejor la naturaleza de los conceptos que buscamos, pues parece
denotar en buena medida la intencionalidad de sus trabajos anteriores.
Asi pues, en su libelo llamado justamente El instante (1855), publica-
do de manera pdstuma, Kierkegaard describe “lo eterno” no como una
modalidad del tiempo, sino, sorprendentemente, como un método:

32SKS 7, p. 84/PS, p. 84.
33 Cfr. W. Benjamin, Gesammelte Schriften I, 1, p. 283.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 12



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 37

no: lo eterno, en realidad, no es una cosa sino el modo en que se obtiene.
(SKS 14, p. 139/1, p. 33; las cursivas son mias.)

Lo eterno queda asi apartado de una disquisicion sobre la pureza
o la esencia del tiempo en la tradicion metafisica para convertirse en
una forma del hacer humano, una praxis, una serie de pasos tras los
que se gana algo. Eso que se gana, como veremos, no es algo menor,
sino uno de los puntales de la filosofia existencial kierkegaardiana. Pero
aqui, por lo pronto, la discusién en torno a la naturaleza del tiempo se
inscribe ya de una manera distinta y sugerente.

Para abordar de lleno el problema que nos ocupa, nos ubicaremos
en un contexto especifico. Asi pues, recurriremos al texto de Migajas
filosdficas [Philosophiscke Smuler]. En cierto momento, Kierkegaard se
da a la tarea de pensar la relacién de un discipulo distante en el tiempo
con su primer maestro. Para resolver el problema de la transmisién a
través de la distancia temporal, el fildsofo convoca la solucién de una
especie de absoluta contemporaneidad [Samtidighed]: la posibilidad de
ser por completo simultaneos, comprimiendo la diferencia de tiempos
—1la negacion diacrénica— que separa a dos individuos. Desde esa pers-
pectiva, Kierkegaard estipula lacénicamente:

No existe discipulo de segunda mano. Desde el punto de vista esencial el
primero y el dltimo son iguales, si exceptuamos que la generacién poste-
rior tiene la ocasién [Anledningen] en la informacién del contemporéneo,
mientras que éste la tiene en la contemporaneidad inmediata y en ese
aspecto no debe nada a ninguna generacion. Pero esta contemporaneidad
inmediata es pura ocasion. (SKS 4, p. 301/M, p. 108)

La contemporaneidad es, entonces, una tactica que resulta de la opera-
tividad de la ocasidn, que es, para Kierkegaard, ya en si una categoria
de la finitud. Es decir, la contemporaneidad —la absoluta sincronicidad
del tiempo histérico para un momento dado— resulta de una operacién
sobre la forma de implicar la temporalidad.?* Para entender toda la di-
mension y novedad de este planteamiento, dividiremos el problema en

34 En esto coincide Nguyén van Tuyén, que describe este proceso como una “re-
lacion transhistoérica”. Hasta cierto punto, van Tuyén explica la operacién kierke-
gaardiana en el sentido que aqui tratamos de describir. Asi, sefiala que “la contem-
poraneidad se transmite por mimesis: para ser contemporaneo de Cristo, hay que
reconocerlo como modelo”. Y, mas adelante, menciona que “pecado/fe y mime-
sis son indisociables”. Sin embargo, su andlisis queda atrapado en la terminologia
que el danés impone. Cfr. J. Nguyén van Tuyén, Foi et existence selon Kierkegaard,
pp- 136y ss. (citas de las pp. 141 y 145). Por su parte, Bousquet, en una interpreta-

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 13



38 JAVIER TOSCANO

dos partes. Primero daré cuenta de un asunto filolégico que explique
las referencias terminoldgicas y, después de un excurso que introduci-
ra ciertas nociones, regresaré a examinar la cuestién de la contempo-
raneidad radical de las subjetividades que, a primera vista, aparecen
separadas en el curso de la sucesién histérica.

Asi pues, comencemos por ubicar los términos. Ahi donde parece
definirse, el filésofo se refiere a la “ocasidon” de manera ambigua:

la ocasidn no es positivamente productiva, sino negativamente productiva.
Una creacién es produccion de la nada, sin embargo, la ocasion es la nada
que deja que todo emerja [...]. Por lo tanto, nada nuevo viene con la
ocasion, pero todo emerge con la ocasidn. [...] Sin la ocasién nada pasa, y
sin embargo la ocasién no desempeila papel alguno en lo que pasa. (SKS
2, pp. 217-222/EOI, pp. 233-238)

Para no desesperar con estas designaciones vacilantes, hay que recor-
dar que occasio y opportunitas son los términos latinos para traducir el
kairés griego —el momento oportuno, una forma de experiencia de la
temporalidad humana—. Para los antiguos griegos, el kairds es parte
de una eleccién que tiene que llevar a cabo el hombre para encontrar
la medida justa y la proporcién; es, asi, el tiempo preciso, el momento
conveniente, la temporada propicia.>® Es dificil dar con un texto griego
que por si solo explique con detalle esta forma temporal. Como mitema,
a kairds se lo consideraba el dltimo hijo de Zeus.*® Como filosofema,

cién mas reciente, desarrolla este mismo problema como la “hipétesis del Hombre-
Dios”. Puesto que esta estructura es mas compleja, explicaré su planteamiento mas
adelante, una vez que se hayan introducido los elementos importantes para su com-
prension.

35 Cfr. Lidell-Scott, Greek-English Lexicon, s.v. También Bailly, Dictionnaire Grec-
Francais, s.v. Por su parte, el traductor de la Etica nicomdquea de Aristételes al
espafiol, Julio Palli Bonet, nos recuerda que son siete los elementos de la situacién
retérica que construyen el momento propicio: la persona, la cosa, el instrumento,
la manera, la causa, el lugar y el tiempo. Este tltimo es el kairds (cfr. Aristételes,
Etica nicomdquea, Etica eudemia, nota 56). El concepto de kairds estaba tan pro-
fundamente arraigado en la paideia griega que filésofos como Platén o Aristételes
no lo tratan de manera explicita. (Lo que recuerda un viejo supuesto de Borges: lo
verdaderamente nativo carece de color local, como lo atestiguaria la “ausencia de
camellos para probar que [el Cordn] es drabe”; cfr. Jorge Luis Borges, “El escritor
argentino y la tradicién”). Con todo, Pierre Aubenque sefiala que, por ejemplo, en
el corpus aristotélico, el tratamiento del kairds como determinacién temporal del
acto moral se puede localizar en particulas como el ote dei (“cuando se debe”), que
constituye un medio que suple aquel término extendido en el mundo griego. Cfr.
P Aubenque, Problémes Aristotéliciens, pp. 29 y ss.

36 pausanias, 5.15.9.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 14



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 39

Arcesilao de Pitane, discipulo de la Academia platénica, ofrecié una de-
finicién kairoldgica de la filosofia: el saber del momento oportuno para
cada cosa.” Con todo, quiz4 los objetos culturales son los que describen
mejor su accién. Por ejemplo, se considera que la escultura de Lisipo
de Socién —cuyo original se perdid, pero cuya forma pdthica llega a
nosotros a través de copias romanas— llamada justamente Kairds, es
una de las mds sugerentes transcripciones escultdricas del concepto. La
siguiente es la descripcion que hace de dicha pieza el ensayista Julian
Serna Arango:

se nos muestra a un joven de cabeza calva a excepcion del mechén de
cabello que cae delante de la frente, de pies alados a punto de correr y
escaparse, lo que obligaria a quien lo persigue a actuar con precision si
quiere atraparlo; el joven aparece con una balanza en la mano izquierda y
el dedo indice de la derecha apuntando a los platillos, como una manera
de advertir al observador que si actia en el momento oportuno estaria en
condiciones de cambiar el curso de los acontecimientos.3®

Como veremos, Kierkegaard utiliza en su caracterizacién del instante
un tono que retoma muchas de las designaciones de esta kairologia.
Sin embargo, su trabajo de operacidn filolégica no queda ahi. En reali-
dad, el filésofo expande el campo semantico del kairds al complemen-
tarlo con significados que ya poseian los términos latinos, sobre todo
la occasio. Y es que, entre otros, la occasio latina también implica una
maldicién, un tributo/tasa/impuesto (es decir, una deuda), una multa
o un peligro.® Incluso la occasio estd compuesta etimolégicamente por
el verbo cadere: caer.*® Esta es la razén de que en las lenguas romances
y, mas precisamente, en espafiol, esta palabra se convirtiera tanto en la
“ocasién” como en el “ocaso”: caida, de-cadencia. De aqui se desarro-
llardn las caracterizaciones del instante como “momento de peligro” y
como “caida”, que a su vez han de considerarse metéforas del “pecado”
(de donde se sigue la stplica: “no nos dejes caer en tentacion”). En todo
caso, Kierkegaard es consciente de esta operacién terminoldgica. En un
pasaje lo deja ver: “La decisién divina, sin ninguna relacién de igual
reciprocidad con la ocasion, debe existir de toda eternidad, lo que, al

37 Diégenes Laercio, IV, vi, 8.

38 J. Serna Arango, Somos tiempo. Critica a la simplificacién del tiempo en Occiden-
te, pp. 42—-43. Otras formas de este tema escultérico presentan a un viejo barbudo
en lugar de un joven, ambos con la parte de atras de la cabeza calva.

%9 Domino Du Cange, Glossarium Mediae et Infimae Latinitatis, s.v.

40 Alfred Ernout y Antoine Meillet, Dictionnaire étimologique de la langue latine,
S.V.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 15



40 JAVIER TOSCANO

realizarse en el tiempo, deviene precisamente el instante. [...] El ins-
tante nace justamente de la relacion entre la decision eterna y la ocasion
sin igual.”*! Por lo tanto, aun si es dificil construir su genealogia,*?
podemos constatar que hay una asociacion explicita entre la nocién de
ocasién y la de instante.*> Queda ahora mostrar cémo en éste, méas alld
de la riqueza etimoldgica, se codifica una forma inédita en que se in-
troduce sugerentemente la maleabilidad del tiempo. Desarrollaré ahora
este asunto con el cuidado que requiere.

El instante es para Kierkegaard la paradoja.** De una manera, eso
explica de inicio que la forma de entenderlo escape a las categorias del
tiempo “objetivo”. De hecho, Kierkegaard niega en muchos pasajes esa
vinculacion; el instante no puede pensarse en relacion con esa forma
de concebir el tiempo: “el instante no es en modo alguno el presente,
por la sencilla razén de que semejante intermediario entre el pasado
y el futuro, concebido de un modo meramente abstracto, no existe en
absoluto.”® El instante no es, entonces, Un Mero punto en una suce-

41 SKS 4, p. 232/M, p. 40-41; las cursivas son mias.

42 Migajas filosdficas es un texto de 1844, el mismo afio en que aparece El concepto
de angustia y sélo un afio posterior a Enten Eller (Either/Or, en inglés; O esto o
aquello, en espafiol), por lo que se antoja muy complicado discernir la genealogia
directa de los términos. Sin embargo, aqui se alude a la posibilidad de apreciar en
dos conceptos estructuras suficientemente cercanas para pensar en su emergencia
simultdnea.

3 Conviene también advertir que la idea de instante, tanto en aleméan [Augen-
blick] como en danés [Oieblikket], implica un parpadeo, una mirada rapida. En ese
sentido, la nocién de un fragmento de tiempo queda ligada indiscutiblemente a
un movimiento o a un reflejo corporal: una duracién en-carnada. En espafiol esta
vinculacion es indirecta, pero un poema de Octavio Paz logra acentuar la relacién.
Asi, leemos en un fragmento del poema “Cuarto de hotel”, del libro Calamidades
y milagros y recogido en Libertad bajo palabra, lo siguiente: ‘Arde el tiempo fantas-
ma: / arde el ayer, el hoy se quema y el mafiana. / Todo lo que sofié dura un minuto
y es un minuto todo lo vivido. / Pero no importan siglos o minutos: / también el
tiempo de la estrella es tiempo, / gota de sangre o fuego: parpadeo.”

4 La paradoja es evidentemente uno de los grandes temas de la filosofia kierke-
gaardiana y, aunque aludiré a algunos de sus problemas, no es aqui el lugar para
revisar con todo detalle sus pormenores. El lector puede acudir para ello al articulo
clasico de Robert Larsen, “Kierkegaard’s Absolute Paradox”, pp. 34-43. Peter Fenves
ofrece una perspectiva mas compleja del problema, si nos es dado acercar la cues-
tién de la paradoja absoluta al de la diferencia absoluta. Cfr. P Fenves, “Autopsies
of Faith in Kierkegaard’s Philosophiscke Smuler”, sobre todo las pp. 1072-1077.

45 SKS 4, p. 390/CA, p. 160. Esta critica se deslinda de la caracterizacién del
“instante” o “ahora” (nun) que se remonta a la tradicién aristotélica de la Fisica y
que lo concibe como una separacidn entre lo anterior y lo posterior. Cfr. Aristételes,
Fisica IV, 13.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 16



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 41

siéon de momentos temporales. Esta nota nos permite profundizar para
explorar, por principio de cuentas, uno de los lados de la paradoja que
involucra a este concepto. El instante, puede decirse, es un puente que
vincula dos campos de posibilidades. De un lado se ubica el pasado; del
otro, el futuro. El pasado no es algo necesario, justamente porque ha
ocurrido.*® Es decir, se ha hecho posible; o, para decirlo atin mejor, ha
sucedido de una manera que ahora se distingue como inmutable, pero
pudo haberse llevado a cabo de otra forma. Inmutabilidad no es nece-
sidad y, de hecho, incluso eso que sucedié puede relacionarse continua-
mente consigo mismo, en sus propios elementos, de otras formas. Su
apertura hacia lo posible es continua. Eso es justamente lo que permite
que el futuro también sea posible, no necesario, que sea también una
apertura. En el caso contrario, si el pasado fuera necesario, el futuro
seria tan sélo su apéndice, una mera inercia necesaria.

Este horizonte le permite a Kierkegaard pensar dos elementos rela-
cionados con el examen de ese pasado que es posibilidad: por un lado,
la historia como saber y, por otro, el papel de ese agente que lleva a
cabo la investigacién en ese campo, el historico-philosophus como pro-
feta. Asi pues, del primero anota: “Lo propiamente histdrico es siempre
pasado [...] y tiene realidad en cuanto pasado, porque es cierto y veri-
dico que ha sucedido, pero el hecho de haber sucedido constituye a su
vez su incertidumbre, que siempre impedird la concepcién del pasado
como si hubiera existido desde la eternidad”*” —que es decir: desde
siempre, como idéntico a si mismo—. Por su parte, en cuanto al agente
que se inmiscuye metodicamente en ese campo, nos dice: “Ser profeta
significa precisamente que en el fundamento de la certeza del pasado
se halla la certidumbre que para éste, en un sentido tan enteramente
idéntico como para el futuro, es posibilidad.”*®

Segln esta concepcion, lo eterno es lo que no tiene historia: ésa es su
perfeccién.* Y, por la misma regla, como no hay historia de lo que atin

no ha sido, “lo eterno se manifiesta como lo futuro”:*° es su primera

6 SKS 4, p. 276-277/M, p. 85.

47 SKS 4, p. 278/M, p. 86. Esta es una concepcién de la figura del profeta que lo
acerca a Spinoza, para quien el profeta es un intérprete de signos materiales, i.e.,
acontecidos, y de ninguna manera un individuo que actda bajo el influjo de una
inspiracién o una revelacion. Cfr. Spinoza, Tratado teoldgico-politico, sobre todo el
cap. 1.

“8 SKS 4, p. 279/M, p. 87.

49 SKS 4, 276/M, p. 84.

0 SKS 4, p. 394/CA, p. 167. Ello no implica la identidad entre ambos. Mi argu-
mento descansa en la sutil diferencia por la que el futuro sigue formando parte del

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 17



42 JAVIER TOSCANO

expresion. Como lo eterno, el futuro aporta una fuerza de incégnito,
un no-saber poderoso que todo lo impregna. El transito de un campo
posible a otro, y de lo sabido a lo incégnito, es el cambio continuo que
implica el devenir. Mas especificamente: el devenir es el paso de la posi-
bilidad a la realidad.>! La realidad transmuta lo posible, es cierto, pero
—contrario a la dialéctica hegeliana— ninguno implica necesidad, lo
cual conllevaria el aniquilamiento del devenir. El devenir demarca dos
campos: si el futuro es posible como un no saber sin historia, el pasado
es lo posible convertido en real y que permanece posible como deveni-
do. “La posibilidad de la que procede lo posible que se convierte en real
—escribe el filésofo— acompafia siempre a lo devenido y permanece
junto al pasado, aunque en medio transcurran miles de afios.”®? Pero
no sélo eso. “Todo devenir acontece por libertad.” Méas atin: “el devenir
es el cambio de la realidad por medio de la libertad”.>® Asi pues, la
libertad marca el transito: el instante es el lugar en el que esta libertad
se ejerce. Por ello, “la transicion es un estado en la esfera de la liber-
tad histérica”.>*

Pero veamos ahora el otro lado de la moneda, lo que hace que el
instante sea profundamente paradéjico. En la interpretacion que hasta
ahora hemos realizado, el instante es transicién y momento de libertad.
Esta libertad s6lo puede aparecer porque el hombre, en un instante,
elige. Pero, {qué elige el hombre? Elige devenir si mismo abrazando
la incégnita del futuro, su no saber profundo: la eternidad.> “Ser si
mismo es la més grande e infinita concesién dada al ser humano, pero
también es la requisicién de la eternidad sobre é1.”°® Asi, “el instante es
realmente iuna decision de eternidad!”™’ En otras palabras, el instante
en su forma decisiva para el ambito de la vida aparece como la relacién
de una decisién de eternidad para cada instante diferente.>®

La idea de un instante diferente conlleva el presupuesto de algo que
regresa: una repeticién. Pero en Kierkeggard —como mds adelante en

suceder temporal y la eternidad es més bien la forma implicita —la decisién— en
la que ese futuro se vive en un instante dado.

1 SKS 4, p. 274/M, p 82.

2 SKS 4, p. 284/M, p. 92.

>3 SKS 4, pp. 275y 277/M, pp. 83 y 85.

>4 SKS 4, p. 388/CA, p. 156.

%5 De hecho, el libro La enfermedad de la muerte constituye un tratado en que de
manera explicita se busca alcanzar este s mismo de ese modo.

6 SKS 11, p. 210/MM, p. 140.

57 SKS 4, p. 260/M, p. 69; las cursivas son mias.

%8 Cfi: SKS 4, 232/M, pp. 40-41.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 18



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 43

Nietzsche— la repeticién no es la reminiscencia platdnica, ni una me-
diacién o un momento dialéctico para una “evolucién” o “superacion”.
El mismo fildsofo escribe:

La repeticién y la reminiscencia son el mismo movimiento, pero en direc-
ciones opuestas, pues lo que se rememora ha sido, se repite hacia atrés,
mientras que la auténtica repeticiéon se rememora hacia delante. La re-
peticién, entonces, si es posible, hace feliz a la persona, mientras que la
reminiscencia lo hace infeliz.>®

La repeticién es un momento que adquiere sentido en la decisiéon de
un individuo que elige en el instante; es un recomenzar, una apertura
hacia lo posible del futuro y no una mera reiteracién de lo idéntico;
es una manera de lidiar con el mundo no como lo dado, sino como
un porvenir y como un don cuya obligacion hay que resarcir. La re-
peticién es eso que se afirma sin cesar, continuamente y sin fin, pero
no como una forma de fusién césmica o histérico-social, sino solamen-
te en el presente, en el valor y el ejercicio de la libertad, incluso en
su forma mads significativa: “hay que concebir la repeticién como tarea
por la libertad”.%° Esto es necesario porque la repeticién en el tiempo
siempre ha de quedar inacabada, incompleta, pues siempre subsiste el
no saber, lo incognito, que pertenece al futuro, i.e., a lo eterno. La re-
peticién es al mismo tiempo el salto cualitativo en el que la decisién
se ratifica y surge de una “reconciliacién”®! entre lo buscado y lo vi-
vido. Es asi una forma de compresion radical del tiempo que-ha-sido
para un momento dado, una sintesis en el que el porvenir recoge todos
los tiempos: produccién de contemporaneidad. Y en la medida en que
eso que-ha-sido se proyecta al porvenir, de repeticién en repeticion, el
sujeto construye su camino individual como una subjetividad que se

9 SKS 4, p. 9/R, p. 131. Como el mismo filésofo explica, su idea de la repeticién
estd en deuda con la nocién de la apokatdstasis de Leibniz, que conlleva una forma
del eterno retorno. (Las relaciones entre Kierkegaard y Leibniz en torno al tiempo
no han sido subrayadas del todo. Sin embargo, la pauta para algunas de las dispu-
tas filosoficas mas relevantes entre estos dos pensadores se encuentra en el articulo
de R. Grimsley, “Kierkegaard and Leibniz”, pp. 383-396.) Por otra parte, esta bus-
queda de la repeticién como aval de la felicidad encuentra una resonancia filoséfica
explicita en el siglo XX en la idea del tiempo mesidnico que Walter Benjamin subraya
en sus Tesis de la historia. Cfr. Benjamin, op. cit., I, 2, p. 693.

60SKS 4, p. 79/R, pp. 224-225.

61 SKS 4, p. 79/R, p. 225.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 19



44 JAVIER TOSCANO

descubre perenne, pues, en ultima instancia, “la verdadera repeticién
es la eternidad.”®?

La repeticion posibilita que un instante diferente tome forma en cada
momento en el que el hombre reconoce la profunda diferencia que
opera en él en su decisién, esa su inmersiéon —la entrega de su pro-
pio pasado— hacia la eternidad, lo que es decir su fe proyectada hacia
el futuro. ¢Y qué implica esta repeticion, esta diferencia —se pregun-
ta Kierkegaard— doénde se ubica? “({Ddnde sino en el pecado, puesto
que la diferencia, la absoluta, ha de ser responsabilidad del hombre
mismo?”%® Asi pues, en cada instante en que el hombre se reconoce res-
ponsable —obligado—, es decir, en cada instante diferente en que ubica
para si el pecado original por cuenta propia, se ubica en el seno —se
reconoce portador— de la no verdad.®* La repeticién es la posibilidad
de la apropiacién para cada uno de su propia posibilidad engarzada
en una historia colectiva de secuencias que en un momento dado se
tornan contemporaneas. Y la libertad radical que se abre en el instante
ha de convivir con esta responsabilidad extrema de encontrarse en esa
tradicién colectiva con la dificil tarea de devenir s mismo.

Tras este desarrollo podemos mostrar ya el vinculo determinante y la
tension entre los conceptos que aqui buscamos explicar. Hemos mencio-
nado la paradoja que es el instante. Esta paradoja implica justamente la
cuestién que nos atafie, y se constituye en varios niveles. En un primer
nivel, de autoconocimiento y cuidado de si, el hombre buscaba lo que
era de suyo mas propio, un autoconocimiento auténtico, y se encuentra
en cambio con el abismo de la no verdad que lo constituye y que tiene
la forma estructural del pecado original que tan efectivamente se trans-
mite. “El hombre que se autoconoce se torna perplejo sobre si mismo,
y en lugar de alcanzar el conocimiento de si, llega a la conciencia de
pecado.”®® Este autorreconocimiento que es principio de individuacién
se da en el instante. Pero no so6lo eso. Como la demanda de Kierke-
gaard de devenir si mismo pasa por la decisiéon de eternidad —i.e., por
el instante en que el “yo” se decide por lo eterno—, y lo eterno es lo
que no ha de historizarse, en el fondo la constitucion de ese si mismo
termina paradéjicamente en un programa de des-historizacién del “yo”
como des-constitucion subjetiva, en términos de una desidentificacién
de lo individual. A fin de cuentas, ser si mismo es estar siempre incom-
pleto, en-el-camino, en un proceso de devenir y de apropiaciones par-

2 SKS 4, p. 87/R, p. 230.
83 SKS 4, p. 251/M, p. 59.
84 SKS 4, p. 235/M, p. 43.
% SKS 4, p. 255/M, p. 63.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 20



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 45

ciales®® que no terminan de constituir nunca la realidad del existente.
En este sentido, la comunién de un individuo con otro que lo antece-
dié —su modelo— que se da en la transmisién de ese salto cualitativo
que es el pecado —o en otras palabras: en la operacidén de eso que
hemos nombrado como conexion transductiva— es un preparativo for-
mal, pero también transitorio, en el camino de una deconstruccién —y
de una posterior recombinacion distinta, en cuanto que el proceso es
repetitivo— del individuo como unidad colectiva.®” Este proceso com-
plejo que integra tanto una forma de transmisién intersubjetiva como
una manera de la individuacion es, entonces, lo que ha de llamarse el
modo de lo eterno.®®

6 Cfi: SKS 7, pp. 66 y ss./PS, pp. 68 ¥ ss.

%7 Esta es una consecuencia mdas que un postulado de la filosoffa kierkegaardiana.
Como deciamos antes (nota 41), Bousquet llama a esta operacién la “hipétesis del
Hombre-Dios.” Para este comentarista, esta figura se desarrolla en el encuentro de
Dios como lo ignoto (lo eterno —el futuro—) con el Hombre lleno de fe (esta nocién
que nos proyecta al futuro) que se confia a ese no saber, bajo el modelo histérico
de Cristo (un modelo que nos ancla al pasado). Asi, la “hipétesis del Hombre-Dios”
implica una compresién extrema de los tiempos: el pasado histdrico y el futuro
desconocido convergen en el punto del instante en que un hombre decide conva-
lidar su vida en la manera en que la han hecho otros tras de si, particularmente
bajo el modelo de Cristo. Cfr. Bousquet, op. cit., pp. 125, 283 y 312, entre otras.
De esta manera, Kierkegaard alude a un proceso de comunion en el tiempo en el
que se expresa el deseo de devenir uno con el origen, es decir, es el encuentro en
el que se conforma una comunidad como resultado de los procesos diacrénicos de
transindividuacion, i.e., una serie de conexiones transductivas que acercan a los
individuos en una forma de conciencia colectiva que atraviesa la secuencialidad de
la historia.

88 Utilizo, pues, la propia sugerencia de Kierkegaard (cfr. la cita de la p. 37)
para tratar de explicar su propio tratamiento paraddjico de la nocién de eternidad.
Busco asf resaltar sus tensiones como un programa positivo, en vez de sefialar
solamente el caracter limitrofe de la paradoja para el pensamiento racional. En
un punto clave, el filésofo escribe: “La eternidad es la continuidad del movimiento;
una eternidad abstracta queda sin embargo fuera del movimiento, y una eternidad
concreta en el existente es el maximo de la pasidon. Toda pasion idealizante es
bésicamente la anticipacion de la eternidad en la existencia para que el existente
exista; la eternidad abstracta se gana solo si se renuncia a la existencia” (SKS 7,
p. 268). Este tipo de afirmaciones implica un problema de interpretacién légica
para los comentaristas que se han acercado a la cuestién de la temporalidad en
Kierkegaard. Sintomadticamente, Jorg Disse denuncia la aparicién del término como
una intrusién, casi como una peticiéon de principio, mas que como un concepto
operativo especifico (J. Disse, Kierkegaards Phdnomenologie der Freiheitserfahrung,
sobre todo las pp. 201-205). Este tipo de solucién esquiva es el que aqui tratamos
de evitar, generando una propuesta frontal de interpretacidon que valore a fondo la
sugerencia kierkegaardiana y que se hara explicita por completo en lo que sigue.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 21



46 JAVIER TOSCANO

En un segundo nivel, Kierkegaard ofrece un significado totalmente
distinto de los términos de tiempo, instante y eternidad. El tiempo, pue-
de decirse, no es sino el trasfondo de una sucesion de eventos que se
dan.®® Pero la eternidad no es su contrario, en cuanto mera “ausencia”
de eventos, o como una forma de “inmortalidad”. Mas bien, lo eterno
es simplemente lo que carece de historia —el futuro—, y si el instante
es el punto en que se da la dialéctica en que se eterniza la historia y
se historiza la eternidad, esto puede explicarse como la trama de lo
histérico que se abre a la incertidumbre. De esa manera, como dispo-
sitivo paraddjico, el instante concilia lo contradictorio.”® El instante es
asi el punto en que la eternidad “toca” al tiempo, gracias al influjo de
la libertad. Si a esta lectura especifica de las modalidades de la tempo-
ralidad reincorporamos la metaforizacién usual —la comprensién ju-
deocristiana ortodoxa—, conseguimos una definicién inusual de lo que
se denomina instante: es la decisién por la que el hombre “temporal”
deviene “eterno”. Pero la significacion kierkegaardiana hace estallar los
conceptos tradicionales, los reclama con una concepcién distinta.”! El

%9 Pero nunca en el sentido kantiano que marca la absoluta independencia de las
cosas que en €l se localizan, y que le da al tiempo el cardcter de una intuicién pura,
en el sentido de ser forma —condicién de posibilidad (junto con el espacio)— de
toda percepcion. Para Kierkegaard, el tiempo “no se deja asignar ningun lugar en
el pensar puro” (SKS 7, p. 286/PS, p. 266).

79SKS 4, p. 263/M, p. 72.

7! Como escribe Francois Bousquet: “El tiempo ya no es simplemente un dato,
sino el don de un donatario, que re-crea a la humanidad como sujeto de su propia
historia. [...] Para resumirlo en pocas palabras: el presente, el pasado y el futuro
quedan modificados. El presente se abre cuando lo eterno no detiene el tiempo,
sino que lo potencializa. El pasado, por causa de la virtud retroactiva del don de
lo eterno convertido en perddn, no pesa ya como fatalidad o como consecuencia
del pecado. Y el porvenir, a partir de este otro presente y esta otra memoria, se
vuelve distinguible como una nueva libertad. [...] Pero podemos ir incluso mas
lejos y describir, a partir del instante y realizando la dialéctica de sus etapas [el
modo de lo eterno, podriamos decir], una suerte de theantropia [théantropie] del
tiempo” (Bousquet, op. cit., p. 384). Es decir, encontramos aqui la operacién de
un hombre que es todos los hombres, una multitud indefinida y transhistérica. En
esa misma medida, las tres categorias tradicionales de la temporalidad (pasado,
presente y futuro) muestran una faceta de operacién estratégica en la que la sub-
jetividad puede ampararse para llevar a cabo la ardua tarea de deconstruirse y
reconstruirse a si misma, encontrando elementos para ello a lo largo de la historia,
pero con la obligacién de hacerlos efectivos, es decir, con la obligaciéon de cono-
cerlos, encarnandolos para si mismo, apropiandoselos a lo largo de su existencia
propia. O, como escribe Nguyén van Tuyén en un léxico mas tradicional: “Es en
el instante de la encarnacion que lo eterno irrumpe en el tiempo para revelarle a
los hombres su no verdad y para salvarlos de ella. En cuanto que la eternidad y

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 22



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 47

instante es, pues, el momento en que el no saber del futuro “toca” la
historia. Pero es también un limite al que constantemente se tiende, una
asintota que es una diferencia absoluta [absolut Forskjellige].”? Como
absoluta diferencia, “siempre estd a punto de revelarse, pero no es asi,
porque el entendimiento [Forstanden] ni siquiera puede pensar lo ab-
solutamente diferente; no puede negarse a si mismo pero se usa a si
mismo para ese fin, y en consecuencia piensa la diferencia en si, que
piensa por si mismo. No puede trascenderse a si mismo absolutamente,
y entonces piensa como sobre si mismo sélo lo sublime que piensa por
si mismo.””® El instante es asi un limite al entendimiento; pero si este
limite ha de respetarse, de resguardarse (a fin de cuentas, es el acceso a
lo eterno), debe vigilarse que se mantenga como diferencia absoluta, lo
que no resulta sencillo, puesto que en cuanto tal no puede distinguirse
como un punto o un concepto clara y distintamente. Por lo tanto, de
esa diferencia absoluta sélo puede haber una mera apelacién, una de-
signacién indefinida sin predicacién, una demostracion o articulacion
indeterminada. El entendimiento se mantiene aqui en una pausa tensa.

[Y] a menos que lo desconocido [Ubekjentde] [...] no sea meramente el
limite, entonces el pensamiento unitario sobre la diferencia [den ene Tanke
om det Forskjellige] se confunde con las muchas ideas sobre las diferen-
cias. Lo desconocido es entonces la didspora, y el entendimiento tiene una
atractiva seleccién sobre lo que estd disponible y lo que la imaginacién
puede pensar.”*

Esta didspora es una alusion a la dispersién del pensamiento concep-
tual, que se ve forzado a abandonar su légica frente a la presencia de
la paradoja. La dispersién se transforma, pues,

[en] un despliegue temporal, en el que cada momento estd a punto de
convertirse en el momento que une los predicados contradictorios que se
asignan a lo desconocido. La plenitud del tiempo, que se da cuando lo
temporal se encuentra con lo eterno, se proyecta constantemente hacia el

la historia permanecen exteriores una de otra, la historia no es sino la ocasion de
rememorar. Pero vemos que Dios ha venido en el tiempo, su venida ha sido tan
perturbadora que ha hecho del instante la decisién de la eternidad. El instante se
vuelve asi un punto de partida histérico del conocimiento eterno” (Nguyén, op. cit.,
pp. 124-125).

72 Cfr. SKS 4, p. 250/M, p. 57.

73 SKS 4, p. 250/M p. 57.

74 SKS 4, p. 250/M, p. 57. Las cursivas son mias; en griego en el original.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 23



48 JAVIER TOSCANO

futuro como futuro, y el futuro recibe su definicién en tanto el momento
est4 siempre por llegar.”®

Se percibe aqui en Climacus, el pseudénimo de Kierkegaard, un emi-
nente tono mesidnico: el instante por el que se accede al reino de lo
eterno esta siempre por llegar; uno lo busca, y vale la pena buscarlo,
pero, como la paradoja ha mostrado lo absurdo del entendimiento, lo
que el entendimiento puede buscar no tiene una marca distintiva: no
hay, por lo tanto, qué buscar. Climacus propone, sin embargo, que esa
absoluta diferencia que esta dispersa en el tiempo llegue en el tiempo
mismo, pero ésta ya no se podra captar por el conocimiento histdrico,
en cuanto que este saber se constituye por un historicismo reglamenta-
do por la causalidad.”® No hay forma légica de percibir o anticipar la
llegada de la diferencia absoluta que es el instante y, sin embargo, asi
como el reconocimiento del pecado original ha servido para constituir
un momento de individuacién en el que se constituye una sincronia con
el pasado, asi también la fe, con su sentido de unificacién primordial,
sirve para organizar hacia delante, hacia el futuro, las distintas emi-
siones proyectadas en un patrén reconocible y coherente. La fe, como
forma de un conocimiento que no puede entenderse como conocimien-
to, y como criterio para la unificacién de la didspora temporal que se
rehusa a ser el criterio de todo pensar, es lo tinico que puede permitir-
nos anticipar la llegada del instante. En ese sentido, la fe “no organiza
otro sentido que el sentido de su propia organizacidén, y entonces, en
contraste con cualquier otro modo de conocimiento, [...] s6lo puede
percibir una cosa y percibirla una vez”.”” El instante, de nueva cuenta,
implica la unificacién de los contradictorios que se da en la diferencia
absoluta, y sélo la fe puede percibir su advenir como un parpadeo en
que esta fe se percibe a si misma y percibe la cancelacién de si misma
como la propia forma de su percepcién. La fe se coliga hacia el futuro
con el principio de repeticion como anticipacién de cierta idea de la fe-
licidad, y a la vez hace del instante un nuevo punto de partida desde el
cual podemos internarnos en la “eternidad” desde la singularidad de la
existencia. Para Kierkegaard, este punto de partida que da el instante
en el seno de la temporalidad humana es un abismo y una fuente de an-

75 B Fenves, op. cit., p. 1074.

76 Un buen comentario sobre el dilema de la historia en Kierkegaard se encuen-
tra en Hermann Schweppenhéuser, Kierkegaards Angriff auf die Spekulation. Eine
Verteidigung, especialmente las pp. 87-90.

’7 R Fenves, op. cit., p. 1077.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 24



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 49

gustia,”® pero también, como promesa de felicidad, es la oportunidad
de un tiempo pleno: el logro de una existencia que en un parpadeo
puede hacer converger lo-que-ha-sido con lo que puede ser, integrando
asi, siempre paraddjicamente, “una plenitud en el tiempo”.”?

La exigencia de Kierkegaard es ardua. ¢Quién puede satisfacerla
efectivamente? El filésofo describe aqui la posibilidad de una figura
especifica: el genio, pero mediante una caracterizacién diferente de las
formulaciones kantiana o hegeliana. Para Kierkegaard, el genio, mas
que una habilidad estética, tiene una capacidad de transductividad his-
térica.

El genio —escribe— sélo se distingue en general de cualquier otro hombre
en cuanto que dentro de sus supuestos histdricos empieza a conciencia
de un modo tan primitivo como Adan. Podemos decir que la existencia es
puesta a prueba cada vez que nace un genio, ya que éste recorre y revive
todo lo que ha quedado atras, hasta que al fin se consigue a si mismo.
(SKS 4, p. 407/CA, p. 189)

El genio asume en el instante todo el peso de la angustia en pos de la
libertad. Realiza asi el “milagro” de la simultaneidad de los tiempos,
del pasado y del porvenir, en la conexién transductiva que comporta el
instante. De esa angustia que lo sobrecoge en momentos en que tiene
que vérselas con el gran desconocido, el no saber del futuro, extrae
toda su fuerza vital, su poderio “casi cosmico”. Ese empoderamiento es
el de la asimilacion de las experiencias pasadas, que recoge “reviviendo
lo que ha quedado atras”, y reconfigurando su subjetividad individual
como una amalgama multiple y pluriforme. Esto que se deja decir con
toda sutileza lo describe muchos afios después Borges con lucidez: “Si
la carne humana asimila carne brutal de ovejas, ¢quién impedird que
la mente humana asimile estados mentales humanos?”®° Con todo, la
operacién transductiva no estd libre de riesgos. ¢Como no regresar al

78 SKS 4, p. 384/CA, p. 151.Y ademas agrega: “Esta es la razén de que la libertad
se llene de escalofrios al manifestarse la posibilidad de la misma ante sus propios
0jos” (SKS 4, p. 422/CA, p. 167). La angustia, por si misma, también constituye un
sintoma. Mas adelante, Kierkegaard afiade: “La angustia va adelante y descubre la
consecuencia antes de que ésta sobrevenga. Es como si uno mismo notase por todo
su cuerpo las sefiales de la tormenta que se avecina. Si, la tormenta esta cada vez
mas proxima. El individuo se estremece hasta los huesos, igual que el caballo que
con grandes resuellos se encabrita en el mismo lugar en que otra vez se espantd”
(SKS 4, p. 417/CA, p. 206).

79 SKS 4, p. 226/M, p. 34.

80 J.L. Borges, “La doctrina de los ciclos”, p. 90.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 25



50 JAVIER TOSCANO

momento de las abstracciones racionalizadas que nos alejan de la exis-
tencia misma? ¢{Como no perderse entre divagaciones y voces de otros
tiempos que nos impiden asentar nuestra propia experiencia asimila-
da? El genio toma el riesgo y restituye el balance justo en el momento
de la contradiccién. El destino es su limite; el instante, el soplo de su
efimera verdad. Y ésta —nos dice Kierkegaard, en una férmula que un
siglo después utilizara politicamente Walter Benjamin— “nunca es mas
fuerte que en el instante del peligro.”®!

BIBLIOGRAF{A
Obras de Sgren Kierkegaard
Soren Kierkegaards Skrifter, Gads Forlag, Copenhague, 1996-2004.

— Traducciones:

CA  El concepto de la angustia, trad. Demetrio Gutiérrez Rivero, Alianza,
Madrid, 2010.

EOI Either/Or, trad. Howard y Edna Hong, Princeton University Press,
Princeton, 1987.

I El instante, trad. Andrés Roberto Albertsen, Trotta, Madrid, 2006.

M Migajas filosdficas o un poco de filosofia, trad. Rafael Larrafieta, Trotta,
Madrid, 2007.

MM  La maladie a la mort, trad. Paul-Henri Tisseau, Nathan, Paris, 2007.

R Repetition, trad. Howard y Edna Hong, Princeton University Press, Prin-
ceton, 1983.

PS  Post-scriptum aux Miettes philosophiques, trad. Paul Petit, Gallimard, Pa-
ris, 1949.

Obras de referencia

Bailly, A., Dictionnaire grec-frangais, Hachette, Paris, 2000.

Du Cange, D., Glossarium mediae et infimae latinitatis, Akademische Druck-
und Verlagsanstalt, Graz, 1954.

Ernout, A. y A. Meillet, Dictionnaire étimologique de la langue latine, Klinck-
sieck, Paris, 2001.

Lidell, H.G. y R. Scott, Greek-English Lexicon, Clarendon Press, Oxford, 1996.

81 SKS 4, p. 403/CA, p. 183. En Kierkegaard, el momento de peligro abre el turno
al pecado y a la posibilidad de la redencién, aunque ésta ultima queda consignada
como una vivencia religiosa. Sin embargo, esta caracterizacién del momento de
peligro tendra una significacién secularizada en dos filésofos alemanes ya en el
siglo xx: Carl Schmitt y Walter Benjamin.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 26



KIERKEGAARD Y LA ESTRATEGIA DEL TIEMPO 51

Obras secundarias

Bousquet, E, Le Christ de Kierkegaard. Devenir chrétien par passion d’exister,
Desclée, Paris, 1999.

Chestov, L., Kierkegaard et la philosophie existentielle. Vox clamantis in deserto,
Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1976.

Clair, A., Kierkegaard. Penser le singulier, Les Editions du Cerf, Paris, 1993.

, Pseudonymie et paradoxie. La pensée dialectique de Kierkegaard, Librarie
Philosophique J. Vrin, Paris, 1976.

Come, A.B., Kierkegaard as Humanist. Discovering My Self, McGuill-Queen’s
University Press, Montreal/Kingston, 1995.

Disse, J., Kierkegaards Phdnomenologie der Freiheitserfahrung, Alber, Fribur-
go/Munich, 1991.

Fenves, P, “Autopsies of Faith in Kierkegaard’s Philosophiscke Smuler”, Modern
Languages Notes, vol. 102, no. 5, Comparative Literature, diciembre de 1987,
pp. 1062-1089.

Grimsley, R., “Kierkegaard and Leibniz”, Journal of the History of Ideas, vol. 26,
no. 3, 1965, pp. 383-396.

Larsen, R., “Kierkegaard’s Absolute Paradox”, The Journal of Religion, vol. 42,
no. 1, enero de 1962, pp. 34-43.

Law, D., Kierkegaard as Negative Theologian, Clarendon Press, Oxford, 1993.

Poole, R., Kierkegaard. The Indirect Communication, University Press of Virgi-
nia, Charlotesville/Londres, 1993.

Schweppenhéuser, H., Kierkegaards Angriff auf die Spekulation. Eine Verteidi-
gung, Edition Text + Kritik, Munich, 1993.

Van Tuyén, J.N., Foi et existence selon Kierkegaard, Aubier-Montagne, Paris,
1971.

Otras obras

Aristételes, Etica nicomdquea, Etica Eudemia, trad. Julio Palli Bonet, Gredos,
Madrid, 2003.

, Fisica, trad. U. Schmidt, unaM, México, 2001.

Aubenque, P, Problémes Aristotéliciens, tomo 2, Vrin, Paris, 2011.

Benjamin, W., Gesammelte Schriften I, 1, ed. R. Tiedemann y H. Schweppen-
héuser, Suhrkamp, Francfort, 1991.

Borges, J.L., “El escritor argentino y la tradiciéon”, en Discusién, Alianza, Ma-
drid, 1998, pp. 128-137.

——, “La doctrina de los ciclos”, Historia de la eternidad, Alianza, Madrid,
1998, pp. 81-94.

Didgenes Laercio, Lives of Eminent Philosophers, trad. Robert D. Hicks, Harvard
University Press, 1925 (Loeb Classical Library).

Graeber, D., Debt, The First 5000 Years, Melville House Publishing, Londres,
2011.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 27



52 JAVIER TOSCANO

Kennedy D., y W. Kohan, “Aién, Kairés and Chronos: Fragments of an Endless
Conversation on Childhood and Philosophy and Education”, en Childhood
and Philosophy, vol. 4, no. 8, 2008, pp. 5-22.

Pausanias, Description of Greece, trad. WH.S. Jones, 5 vols., Loeb Classical Li-
brary, Londres, 1960-1964.

Paz, O., Libertad bajo palabra, Fondo de Cultura Econémica, México, 1960.

Piaget, J., El nacimiento de la inteligencia en el nifio, trad. L. Fernandez Cancela,
Aguilar, Madrid, 1972.

——, La Formation du symbole chez Uenfant, Delachaux et Niestlé, Neuchétel
y Paris, 1970.

, La Psychologie de lintelligence, Armand Colin, Paris, 1967.

Serna Arango, J., Somos tiempo. Critica a la simplificacion del tiempo en Occi-
dente, Anthropos, Barcelona, 2009.

Simondon, G., Du Mode d’existence des objets techniques, Aubier-Montagne, Pa-
ris, 2001.

, L’Individuation psychique et collective, Aubier, Paris, 1989.

Spinoza, B., Tratado teoldgico-politico, trad. Atilano Dominguez, Alianza, Ma-
drid, 2003.

Tomas de Aquino, Somme Théologique, Desclée et Cie, Paris, 1953.

Recibido el 23 de enero de 2013; aceptado el 4 de abril de 2013.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71atos2 / 28



