
RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 187

útil en beneficio del género humano que hace posible conocer y dominar la
naturaleza.

Recomiendo ampliamente la lectura de este libro a estudiantes y profesores,
tanto de filosofía como de pedagogía, que no conozcan la obra de Locke; ésta
podría ser una buena introducción al pensamiento de este filósofo inglés, pues
el libro es claro, ocurrente, ameno, interesante y a ratos sorprendente.

CARMEN SILVA

Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México

carmensilva55@gmail.com

Jacques Derrida, Universidad sin condición, trad. Cristina de Peretti y
Paco Vidarte, Trotta, Madrid, 2010, 77 pp.

L’Université sans condition, título original de este texto publicado por primera
vez en 2001, corresponde a una conferencia pronunciada por Derrida en la Uni-
versidad de Stanford (California), en el mes de abril de 1998 (en el contexto
de las Presidential Lectures). Su reedición en 2010 constituye, a mi juicio, una
buena oportunidad para revisar este magistral ejercicio deconstructivo desple-
gado por el filósofo francés en torno a la universidad y su por-venir desde una
dimensión de sentido central como lo son las Humanidades.1

El movimiento/desplazamiento deconstructivo sobre este tema arranca de
una profesión de fe, de una convicción que, desde mi perspectiva, hace volver
permanentemente el ejercicio deconstructivo sobre una creencia esencial del
autor en relación con los topoi-espacios universidad y Humanidades. La comple-
ja trama de asociaciones semánticas que surge de estos espacios simbólicos in-
tenta articular una óptica sin condición que dé cuenta de esa creencia mediante
una serie de proposiciones. Derrida nos adelanta que esta creencia sostiene
que la universidad tiene una vocación de búsqueda de la verdad desde una
libertad incondicional. Cualquiera que sea el estatus de esta lux-verdad, su re-
velación, adecuación o construcción requieren de amplios horizontes interpre-
tativos no supeditados a presiones o poderes que limiten su comprensión. Esta
afirmación radical de Derrida debe ser asumida en el espacio de unas nuevas
Humanidades. Es allí donde se debe producir la discusión incondicional sobre
la verdad y los campos simbólicos asociados a ella en el contexto actual, pero

1 El texto reseñado es de gran relevancia para la construcción del marco teóri-
co de la investigación “Geografía dicursiva/ideológica de un movimiento social: la
manifestación de los universitarios durante los años 2011 y 2012 en Chile”, código
031376BB, financiado por el Departamento de Investigaciones Científicas y Tecno-
lógicas (DICYT), dependiente de la Vicerrectoría de Investigación y Desarrollo de la
Universidad de Santiago de Chile.

Diánoia, volumen LVIII, número 71 (noviembre de 2013): pp. 187–190.

dianoia / d71res / 21



188 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

también en el pasado y en los posibles escenarios del futuro. Para el autor,
esta discusión, que simultáneamente es una producción discursiva que fluye
sin márgenes preestablecidos, apunta a la resistencia incondicional que la uni-
versidad debe expresar desde los propios presupuestos y axiomas con que ha
funcionado la institución y sus diversas facultades. En la antesala discursiva de
esta deconstrucción sin condición sobre la universidad y las Humanidades, el
autor señala estas coordenadas propositivas insistiendo en que la universidad
debe ser el lugar en que nada está a resguardo de ser cuestionado, incluyendo a
la crítica teórica desde la que emerge la producción del conocimiento-verdad.
Derrida es consciente de que se trata de una ciudadela expuesta que a veces se
vende, es tomada o se transforma en una sucursal de consorcios y de firmas
internacionales. Precisamente esta situación es la que obliga a la universidad
a afirmar una independencia incondicional, una suerte de soberanía que no
conduzca a la abstracción críptica e inexplicable que en ocasiones puede per-
cibirse en el espacio universitario. Re-pensar el concepto de hombre, de hu-
manidad, debiese ser tarea privilegiada de la universidad y, dentro de ella, de
las Humanidades, espacio de resistencia irredenta que la deconstrucción asume
para su comprensión, tensionando múltiples esferas de sentido, fracturándo-
las para abrir espacios sin límites. La práctica deconstructiva debiese entonces,
a juicio del autor, instalarse en el nuevo topos-espacio de las Humanidades que
incluye el derecho, las teorías de la traducción, la teoría literaria y la filosofía,
entre otras áreas del saber. Desde este espacio abierto por una profesión de fe,
cuestión que alimenta y a la vez tensiona el desplazamiento deconstructivo, se
instala con fuerza el principio de incondicionalidad que define centralmente a
las Humanidades.

Delimitadas estas coordenadas de sentido que servirán como referencias
para la reflexión-proposición de Derrida, la conferencia-texto se desarrolla a
través de cuatro puntos o secciones. En la primera de estas secciones el autor
indaga en la naturaleza del trabajo universitario. Producto de la virtualiza-
ción o de las diversas técnicas de la virtualización, el hábitat universitario se
trastorna haciendo que su topología resulte inestable y muchas veces borrosa.
Podemos destacar en este punto la pregunta por el lugar comunitario de la
universidad de hoy, en definitiva por su campus en la era ciberespacial. Frente
a esta problemática conceptual y definicional aparece la modalidad del como si
para referirse al hacer en entornos o espacios virtuales. Esta modalidad condu-
ce el proceso deconstructivo a otro problema académico: el del profesar como
declaración y como compromiso. La pregunta entonces se orienta hacia este
profesar y su vinculación con el trabajo en la universidad y en particular en las
Humanidades.

En la segunda sección del texto, el filósofo profundiza con respecto al pro-
fesar como trabajo en la universidad y en las Humanidades en particular. Lo
que aquí se profesa tiene que ver en este análisis con la enseñanza de un saber,
de un conocimiento. Nuevamente el autor vuelve sobre la profesión de fe como
punto de partida del hacer en la universidad, entendida como compromiso y a
la vez como principio de resistencia incondicional de la universidad. La moda-

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71res / 22



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 189

lidad del como si cobra gran importancia ya que permite la construcción de un
entramado simbólico en el que se da cuenta de la inmunidad absoluta, de la
inviolabilidad de los campus que debe ser reafirmada constantemente. En este
contexto, el trabajo, la profesión de fe de los académicos se expresa finalmente
a través de los cuerpos vivos que interactúan en este espacio.

La tercera sección o punto desarrollado por Derrida retoma la modalidad
del como si y el sentido del trabajo-labor en la dimensión de lo real (y no de lo
virtual), siguiendo la huella semántica de lo laborioso asociada al dolor y a la
penalidad. El recorrido deconstructivo en esta parte de su trayecto se conecta
con los trabajadores universitarios, muchas veces mal pagados e ignorados por
estas instituciones. Esta consideración también vale, a juicio del autor, para
asumir la tarea deconstructiva de las Humanidades tensionando las estructuras
clásicas de los departamentos en los que se organizan las disciplinas y yendo
más allá de sus límites tradicionales para abrir nuevos espacios y perspectivas
de reflexión. La profesión de fe planteada por Derrida exige un nuevo encuentro
entre las disciplinas a partir del cuestionamiento incondicional de sus procesos
de producción de conocimiento.

Por último, en el cuarto punto del texto, Derrida intenta una conclusión
(cuestión difícil desde la lectura deconstructiva) con respecto a las proposi-
ciones antes señaladas. Desde la profesión de fe referida a la universidad, su
preocupación se centra en las Humanidades. Allí vuelve sobre la necesidad de
revisar la historia de sus disciplinas, su desarrollo y estado actual. En esta re-
visión emerge la necesidad de que sea la figura de lo propio del hombre aquello
que centre su atención en una nueva construcción de la modalidad del como si
universitario y humanista. También, las nuevas Humanidades debieran preo-
cuparse por la historia de la democracia y de la soberanía a propósito de pro-
blemáticas emergentes, como la disolución de las ideologías y la trasposición
del ciberespacio respecto del territorio de la vida cotidiana y del trabajo que
en él se desarrolla. En esta conclusión, el autor incluye problemáticas como la
historia de la literatura y la historia de la profesionalización y del profesorado,
con el fin de ver cómo aparecen en este por-venir de la universidad y de las
nuevas Humanidades. Estas afirmaciones conclusivas conducen o se conducen
en último término a una problematización-revalorización y, por lo tanto, re-
descubrimiento del saber, de la profesión de fe y de la puesta en marcha del
como si en el espacio universitario y en particular en el de las Humanidades.
En tal dirección, para Derrida es clave el hecho de que en el origen de esta
tarea deconstructiva se tensiona al límite el como si, entendido en su estatus de
problema central que ocupa dicha actividad deconstructiva. Esto, porque la de-
construcción precisamente tiene que ver con lo que ocurre, cuestionando toda
modalidad del como o del quizá en su condición de virtualidad o virtualización,
que nos lleva a un estado de incertidumbre respecto de un más allá al cual nos
volcamos. Para el filósofo, ese más allá se completa hipotéticamente en la afir-
mación de cierta independencia incondicional del pensamiento, independencia-
distanciamiento de la propia deconstrucción, de las Humanidades y finalmente
de la universidad.

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71res / 23



190 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

El texto reseñado sin duda estimula nuestro hacer en la ciudadela universi-
taria, en el campus y dentro de estos topoi-espacios, en el ámbito de las Hu-
manidades, convocadas desde la voz de Derrida a recuperar o a adquirir una
soberanía incuestionable que, sin dejar de exponerse a las fuerzas de fuera (cul-
turales, ideológicas, políticas, económicas u otras), pueda negociar con ellas y
organizar su resistencia y soberanía poniendo en marcha una contraofensiva
inventiva capaz de re-apropiarse de esa soberanía para ir en busca del sentido
del sentido, es decir, de lo que ocurre casi a pesar de la modalidad del como si,
para encontrarse definitivamente con la acción esencial de la deconstrucción.

JORGE BROWER BELTRAMIN

Universidad de Santiago de Chile
jorge.brower@usach.cl

Diánoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71res / 24


