Orfeo y el neoplatonismo
en la Florencia renacentista

TERESA RODRIGUEZ

Facultad de Filosofia y Letras

Universidad Nacional Auténoma de México
materogo@gmail.com

Resumen: En este articulo sostengo, frente a las explicaciones de caracter
general basadas en supuestos doctrinales (p.ej., Allen y Falco), que el tipo de
platonismo (y su relacion con el orfismo) que revive con las labores filosoficas
de Marsilio Ficino esta anclado en el ejercicio de las tecnologias textuales que
hereda de los neoplaténicos tardios. Para mostrarlo, examino la negativa de
Ficino de comentar el pasaje del Banquete (179d) donde se presenta a Orfeo
como contraejemplo del valor de los amantes y la comparo con la posicién de
Pico della Mirandola. Con ello pretendo distinguir el platonismo ficiniano del
posible platonismo piquiano y subrayar su importancia como transmisor de
la tradicion platénica que incluye, en su caso, un orfismo comprometido no
sélo doctrinalmente, sino también textualmente.

Palabras clave: Ficino, Pico, Platén, orfismo, programa

Abstract: In this paper I propose, against general explanations based on doc-
trinal assumptions (e.g., Allen and Falco), that the kind of Platonism (and
its relationship with Orpheus) reviving in the philosophical works of Marsilio
Ficino is anchored in the exercise of textual technologies inherited from the
late Neoplatonists. To show this, I examine Ficino’s refusal to comment on
Symposium (179d) where Orpheus is presented as a counterexample of the
lovers’ courage and I compare it to the position of Pico della Mirandola on
the same passage. This way, I distinguish Ficino’s Platonism from Pico’s and
I emphasize its importance as a transmitter of the Platonic tradition that in-
cludes a committed Orphism not only doctrinally but also in a textual manner.
Key words: Ficino, Pico, Plato, Orphism, program

La posicién de Ficino en la historia de las lecturas de Platén es impor-
tantisima. Su traduccién al latin, publicada en 1484, supone la rein-
troduccién de los textos del filésofo ateniense en Occidente. Su lectura
se inserta dentro de lo que Giovanni Reale ha llamado el “paradigma
neoplaténico” que domind la interpretacién de Platén durante més de
mil afios. Este paradigma, segiin Reale, es de naturaleza tedrica con
base en una interpretacion alegdrica de los escritos. El énfasis de los es-
tudios ficinianos se ha centrado en desentrafiar esa “naturaleza tedrica”
o doctrinal, sin prestar la debida atencién a los mecanismos textuales

! Cfr. G. Reale, Por una nueva interpretacién de Platon, pp. 31y ss.

Diénoia, volumen LVIII, nimero 71 (noviembre de 2013): pp. 3-24.

dianoia / d71arod1 /1



4 TERESA RODRIGUEZ

que lo ligan directamente con el platonismo tardio y que —sostengo—
determinan su insercion plena en la tradicién platénica. Con el fin de
explorar el platonismo ficiniano desde una perspectiva de lectura y
construccién de los textos, se analizardn los mecanismos que llevan a
Ficino a negarse a interpretar el siguiente pasaje del Banquete:

En cambio, a Orfeo, el hijo de Eagro, lo despidieron del Hades sin lograr
nada, tras haberle mostrado un fantasma de su mujer, en cuya busqueda
habia llegado, pero sin entregarsela, ya que lo consideraban un pusilani-
me, como citaredo que era, y no se atrevidé a morir por amor como Alcestis,
sino que se las arreglé para entrar vivo en el Hades.?

La explicacién comtn supone que la negativa es obvia, debido al orfis-
mo de Ficino. Asi, por ejemplo, Michael J.B. Allen comenta lo siguiente:

Por el orfismo juvenil de Ficino —su admiracién por los himnos érficos y
sus fragmentos, la identificacién de Orfeo como el tercero en la linea suce-
soria de los seis principales antiguos tedlogos que culminaba en Platén, su
elevacion de Orfeo al lugar del David de los gentiles, su sentido de Orfeo
como un gran mago que podria encantar el mundo de la naturaleza, sus
propios intereses magicos y musicales y su habilidad como intérprete de la
lira 6rfica, que llevaron a sus contemporaneos a alabarlo especificamente
como un Orfeo redivivo—, por todas esas dimensiones de su orfismo, no
es sorprendente que se negara a tratar lo que parece ser un pasaje difama-
torio.

Raphael Falco, por su parte, se limita a evidenciar el conocimiento de
Ficino de los textos drficos cuando revisa la figura de Orfeo en su obra:
“los trabajos de Ficino estdn llenos de citas de Orfeo y otras autoridades
similares. Las citas provienen sobre todo de los Himnos drficos que [. . .],
sin duda, Ficino atribuia al mismo Orfeo”.* Sin embargo, no profundi-
za en el significado y la pertinencia de estas inserciones en los textos
ficinianos.

Que Ficino no pueda expresarse en términos peyorativos de Orfeo
por considerarlo uno de los fundadores de una tradicién teoldgica que
va de Hermes Trismegisto a Platon es el tipo de explicacién general
que se encuentra a partir del trabajo con grandes marcos conceptuales
o programas® dentro de los cuales se insertan los distintos filésofos y

2 pPlatén, Banquete, 179d.

3 M.J.B. Allen, “The Birth Day of Venus: Pico as the Platonic Exegete in the
Commento and the Heptaplus”, p. 88.

“R. Falco, “Marsilio Ficino and the Vatic Myth”, p. 105.

> Sobre la nocién de programa, cfr: infra seccién I.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 2



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 5

sus problemas. Sin embargo, este tipo de explicacién no es totalmente
satisfactoria ya que deja de lado la consideracién del quehacer filoso-
fico entendido como trabajo de lectura y transmision de tecnologias y
mecanismos textuales. La metodologia que aplico en este articulo tras-
lada el énfasis del pensamiento (entendido como un sistema doctrinal
ahistdrico que se buscaria reconstruir en la historia de la filosofia) a la
prdctica del filésofo como lector de textos, inserto en una comunidad de
lectura especifica. Asi pues, a partir de la propuesta de Roger Chartier,®
la investigacién se desarrolla a través de 1) la identificacién de los me-
canismos especificos que distinguen las comunidades y las tradiciones
de lectura; 2) el tratamiento del pasaje platénico en el Comentario al
Simposio, de Ficino, y 3) en el Comentario a una cancién de amor, de
Pico della Mirandola. De esta forma, en vez de presentar en lo general
un sistema, programa o presupuesto ideoldgico’ que sintetice las in-
tenciones de los autores, la pregunta que guiara la investigacion sera:
équé tipo de construccién textual lleva a Ficino a negarse a comentar
el pasaje del Banquete y a Pico a comentarlo?

I

La respuesta se articula a partir del analisis de la adopcion o la omisién
de ciertas tecnologias textuales particulares, heredadas de los platé-
nicos de la Antigliedad tardia, quienes transmiten sus programas filo-
soficos. Este presupuesto permite evidenciar, frente a las generalida-
des encontradas en la bibliografia actual, que las posiciones filosoficas
se adoptan a partir de construcciones textuales especificas que brindan,
ademads del marco tedrico-programatico general, una explicacion histo-
rica de transmision de tecnologias que sustentan las posiciones de los
autores en sus textos. Para ello, distingo dos elementos:

6 Chartier propone una historia de la lectura a partir de tres polos que la tradi-
cién académica ha mantenido separados: a) el analisis de textos: discernir estruc-
turas, temas y propdsitos; b) la historia de los libros, es decir, la historia de todos
los objetos y formas que “soportan” los textos, y c) el estudio de las practicas que
“atrapan” estos objetos en una variedad de maneras y que producen usos y signi-
ficados diferenciados. Asi, enfatiza la identificaciéon de los mecanismos especificos
que distinguen las comunidades y las tradiciones de lectura. Esta ultima vertiente
es la que se subraya en el presente trabajo. Cfr. R. Chartier, “Laborers and Voyager:
From the Text to the Reader”, pp. 50 y ss.

7 Cfr., por ejemplo, D.R Walker, “Orpheus the Theologian and Renaissance Plato-
nists”; Ch.S. Celenza, “Pythagoras in the Renaissance: The Case of Marsilio Ficino”,
y Falco, op. cit.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 3



6 TERESA RODRIGUEZ

A) El programa de investigacién que permite el surgimiento de una
tradicion, y

B) La tecnologia textual que articula tal programa de investigacién y
transmite dicha tradicion.

Por “programa de investigacion” entiendo una declaracién explicita por
parte de un filésofo o un grupo de filésofos que tiende a establecer
un postulado que debe desarrollarse y comprobarse a través de ciertos
mecanismos textuales (en este caso, el programa de investigacién surge
de la declaracién de la sinfonia entre las diversas teologias paganas, a
la cual Ficino denomina prisca theologia). Por “tecnologia textual” debe
entenderse la serie de instrucciones que permiten construir textos que
se alinean al programa, confirman su postulado y lo transmiten. Las tec-
nologias textuales incluyen mecanismos de transmisién especificos (en
este caso, el mecanismo incluye la insercidon de fragmentos érficos para
apuntalar los argumentos o las posiciones que los comentaristas plato-
nicos presentan).

Lo anterior implica que la adopcién de un programa filoséfico no se
verifica si no se encuentran los mecanismos textuales propios de ese
programa. Esto permite mostrar la pertenencia a una tradicién pun-
tualmente. Asi, cuando se dice que Ficino “revive” o “reintroduce” la
filosofia platénica, debemos tener en cuenta que bajo este término se in-
cluyen autores que escribieron en un lapso de cerca de mil afios (desde
Platén hasta Proclo). Ademads, es necesario subrayar que, segin su con-
cepcion propia de la historia de la filosofia, el platonismo debia incluir
a los representantes de la prisca theologia en tal tradicién. Como afirma
Christopher S. Celenza: “es importante entender que la Antigiiedad no
es monolitica, que existen diferentes Antigiiedades, todas las cuales pu-
dieron, en cualquier punto de la Modernidad temprana, influir y afectar
profundamente a cualquier pensador de este periodo”.® La metodologia
que propongo responde de manera puntual al problema de la multipli-
cidad de las tradiciones antiguas, y aporta al debate precision sobre la
forma en que Ficino revive el platonismo en el Renacimiento.

II

Cuando Ficino publicé su Comentario al Simposio (1484) junto con su
traduccidn al latin de las Opera omnia de Platén, debid enfrentarse al

8 Celenza, op. cit., p. 669.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 4



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 7

pasaje mencionado. Su respuesta ante él, en primera instancia, pare-
cerfa sorprendente por la vocacién interpretativa de Ficino, quien no
duda en comentar cualquier alegoria que le proporcione la tradicion
pagana:

Fedro [...] lo explica copiosamente y pone tres ejemplos de amor. Uno,
de amor de una mujer a un hombre, donde habla de Alcestis, mujer de
Admeto, que dese6 morir en lugar de su marido. Otro, de amor de un
hombre a una mujer, como el de Orfeo a Euridice. Tercero, de amor de
un hombre a otro hombre, como el de Patroclo a Aquiles. En ellos demues-
tra que no hay nada como el amor que haga mas fuertes a los hombres.
Pero ahora no profundizaremos en la alegoria de Alcestis o de Orfeo, ya
que estas historias muestran mucho mas la fuerza del amor narrandolas
como historias ocurridas que ddndoles un sentido alegérico.’

Una primera aproximacién a la solucién del problema, como se ha ade-
lantado, consiste en proponer que la posicion de Ficino sobre Orfeo
entra en conflicto ante este dicho de Platén, donde se presenta de una
manera vergonzosa. La figura de Orfeo es de gran importancia para
Ficino. Como Proclo, él considera que Orfeo es el fundador de toda la
teologfa griega.'® Ademads, dentro de su propia concepcién de la his-
toria de la filosofia, basada en el modelo de sucesiones,'! Orfeo forma
parte de la cadena de prisci theologi, aquellos primeros tedlogos que
transmitieron la primera sabiduria revelada por Dios: Hermes, Zoroas-
tro, él mismo, Aglaofemo, Pitdgoras y Platén. Ante la posibilidad de
insultar a Orfeo o contradecir al divino Platén, Ficino elige callar.

Sin embargo, para dar una respuesta satisfactoria, es imprescindible
ampliar el contexto que lleva a Ficino al silencio. La gran mayoria de
las alusiones a Orfeo en el Comentario al Simposio lo presentan como
poeta-autor. El no es sélo un actor en ciertos hechos que relata Platén,

° M. Ficino, De amore. Comentario al Banquete de Platén, discurso I, capitulo 4:
“Sed hanc rationem copiosissime explicat Phedrus et exempla ponit amorum tria.
Unum amoris femine ad masculum, ubi de Alceste Admeti uxore loquitur, que pro
marito mori voluit. Alterum amoris masculi ad feminam, ut Orphei ad Eurydicem.
Tertium amoris masculi ad masculum, ut Patrocli ad Achillem. Ubi ostendit nihil
fortiores homines reddere quam amorem. Allegoriam vero vel Alcestis vel Orphei
in presentia perscruptari non est consilium. Vehementius enim ista vim amoris et
imperium exprimunt, si tamquam historia gesta narrentur, quam si per allegoriam
dicta putentur.”

19 Cfr. Proclo, Teologia platénica, 1.5.25.26-26.24.
1 Cfr. Celenza, op. cit., p. 680, y J. Mansfeld, “Sources”, pp. 23 v ss.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 5



8 TERESA RODRIGUEZ

no es sélo su vida mitica, sino que es un autor entre otros. Asi, por
ejemplo, en el discurso VII, capitulo 14:

Estas son los resultados de los cuatro furores; de los que trata Platén en
general en el Fedro, y propiamente del furor poético en el didlogo llamado
Ion; y del amoroso en el Banquete; Orfeo se ocup6 de todos estos furores,
como lo pueden testimoniar sus libros.!?

Los renacentistas trabajaban los textos orficos a partir de un corpus him-
nolégico que incluia la Argondutica, los himnos 6rficos, los de Proclo,
los homéricos y los de Calimaco.!® Ficino tradujo en su juventud esos
textos, como él mismo refiere: “la Argondutica y los Himnos de Orfeo
y de Homero y de Proclo y la Teologia de Hesiodo, tales cosas yo tra-
duje jovenzuelo, no sé de qué modo, para mi satisfaccion, palabra por
palabra”.!#

Ademas de esta faceta como autor, encontramos también en Ficino al
que podriamos llamar el “segundo Orfeo”, el de la vida mitica. D.P Wal-
ker resume la concepcién renacentista de estas dos facetas del bardo de
la siguiente manera:

a) Era considerado fundador de una religién mistérico-esotérica;
como tedlogo no sélo comentaba la tradicion religiosa griega pre-
existente, sino que proveia escritos sagrados propios.

b) Era un tipo de influencia ética, un cantor que producia ciertos
efectos. Orfeo con su lira encantaba a las rocas, arboles y animales
salvajes, y normalmente se interpretaba como un maestro inspi-
rado poéticamente por el furor platdnico que civilizé y reform¢ a
sus contemporaneos barbaros.!®

12 M. Ficino, De amore. Comentario al Banquete de Platén, discurso VII, capitu-
lo 14: “Hec quatuor furorum opera sunt. De quibus generatim in Phedro disputat.
Proprie vero de poetico furore in Ione, de amatorio in Convivio. Omnibus iis furo-
ribus occupatum fuisse Orpheum libri eius testimonio esse possunt.” Segtin Walker
(op. cit.), los textos orficos en el Renacimiento eran de tres tipos: a) fragmentos
de versos citados en las obras de escritores antiguos: padres de la Iglesia (Pseudo-
Justino, Clemente de Alejandria, Eusebio) y Proclo; b) los himnos: se piensa que
pertenecen a los siglos 11 o 111 d.C., y c) la Argondutica, poema del siglo 1v d.C.
basado en las Argonduticas de Apolonio de Rodas.

13 Tradujo el texto al latin Leodrisio Crivelli; ¢fr. P Laurens, “Introduction”, en
M. Ficino, Commentaire sur le Banquet de Platon, p. 253, n. 19; ¢fr. también Supple-
mentum ficinianum, tomo I, p. CLXIV.

4 M. Ficino, Epistolario, II, XI, 19.

15 Walker, op. cit., p. 100.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 6



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 9

A partir del pudor que encontramos en el texto, pareceria que Ficino
considera ambas facetas pertenecientes a un solo y mismo Orfeo, el
padre fundador que, por tanto, no podria tildarse de “pusildanime”, sino
que constituiria un ejemplo de poeta inspirado por lo divino. Estas
lineas generales que presentan una primera respuesta al planteamiento
inicial deben profundizarse.

Las explicaciones relativas a la relacién entre Orfeo y Ficino lo decla-
ran heredero de un programa llamado prisca theologia. Dicho programa
implica que ademds de adherirse al neoplatonismo,'® hablando en tér-
minos ontolégicos, Ficino adopta la visién de una tradicién sapiencial o
teoldgica propia que postula una cadena de primeros tedlogos entre los
cuales Orfeo desempeiia un papel preponderante. Si queremos especi-
ficar el tipo de Antigiiedad en cuyo marco se presenta y se desarrolla
su nocion de prisca theologia, debemos comenzar por analizar el sur-
gimiento de ésta como parte de una tradicién que inaugura Jamblico,
en la que plantea la sinfonia entre las teologias de Orfeo, Pitdgoras y
Platén. Segun Luc Brisson,” el texto fundador se encuentra en su Vida
pitagorica:

Por tanto, si se quisiera saber de donde aprendieron estos hombres una
piedad tan profunda, hay que decir que un ejemplo evidente de la teologia
pitagoérica del numero se daba en Orfeo. Pues bien, ya no hay duda de
que Pitdgoras, tomando las aportaciones de Orfeo, compuso su tratado
Sobre los dioses, que tituld Sagrado por esta razén, porque esta recogido del
ambito mas mistico de Orfeo [...]. Ciertamente, se demuestra también por
este Tratado sagrado [o tratado Sobre los dioses, porque con ambos titulos
se le conoce] quién era el que confié el tratado Sobre los dioses a Pitagoras,
porque dice: “Este Sobre los dioses, yo Pitdgoras, hijo de Mnemarco, que
conoci como participante en ceremonias orgidsticas en la tracia Libetra,
por habérmelo entregado el oficiante Aglaofemo, y, como dijo Orfeo, el hijo
de Kaliope, en el monte Pangeo, inspirado por su madre: la esencia eterna
del nimero es el principio mas provisor de todo el cielo, de la tierra y de la
naturaleza intermedia, e igualmente el fundamento de la permanencia de
[los hombres] divinos, de los dioses y de los démones. Por todo esto, pues,

16 Utilizaré el término “neoplatonismo” en su sentido tradicional, dada la acep-
tacién con que cuenta en la historiografia filoséfica actual. Es necesario tomar en
cuenta que para Ficino no existian los “neoplatdnicos”, sino los platdnicos en gene-
ral, lo que subrayaba la unidad de la tradicion.

171.. Brisson, “El lugar, la funcién y la significacién del orfismo en el neoplatonis-
mo”, pp. 1491-1525.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 7



10 TERESA RODRIGUEZ

se hace evidente que aprendié de los 6rficos que la esencia de los dioses se
define por el ndmero.'®

Los herederos de Jamblico contintian esta linea y la constituyen en un
programa de investigacion filosofica. Siriano, por ejemplo, sostendria
la mencionada “sinfonia” entre Orfeo, Pitdgoras, Platén y los oracu-
los caldeos en obras (hoy perdidas) como la Teologia de Orfeo y Sobre
la armonia de Orfeo, Pitdgoras y Platén con los ordculos. La forma en
que Siriano trabajaba con los textos drficos se podria ilustrar con la
“transcripcion” de sus ensefianzas orales sobre el Fedro en el Comen-
tario de Hermias, obra que Ficino tradujo y utilizé a menudo en su
interpretacion del furor divino en el Comentario al Simposio, como ha
demostrado Anne Sheppard.!® Los himnos érficos se insertaban en los
comentarios sobre los didlogos con el fin de apuntalar el argumento o la
exposicion, confirmando la sinfonia propuesta en el programa general.

Proclo hereda de Siriano esta concepcion armoénica de las teologias
antiguas, cuyo punto de origen es la sabiduria 6rfica:

Es preciso mostrar que cada una de estas doctrinas concuerda con los
primeros principios de Platdn y con las tradiciones secretas de los te6logos.
Toda la teologia griega es hija de la mistagogia de Orfeo. Pitagoras fue el
primero que aprendié de Aglaofemo las iniciaciones relativas a los dioses y
Platén el segundo que recibié de los escritos pitagéricos y orficos la ciencia
perfecta que se ocupa de los dioses.2°

18 Jamblico, Vida pitagdrica, 145-147. Aglaofemo es un personaje que, entre los
textos de la Antigiiedad, s6lo se encuentra consignado en Jamblico y Proclo (quien,
como veremos a continuacion, se basa en el primero para sostener la filiacién
orfica del pitagorismo). Esto lleva a Brisson a proponer que se trata o bien de una
invencién de Jamblico, o bien de una cita de un apdécrifo pitagérico en manos de
éste. Con ello, expresa su concepcion de la filosofia pitagérica como una especie
de “prerrequisito” de la platdnica, y une ambas con el orfismo mediante lazos
“consanguineos”.

9 Cfr. A. Sheppard, “The Influence of Hermias on Marsilio Ficino’s Doctrine of
Inspiration”.

20 proclo, Teologia platdnica, 1.5.25.26-26.24, citado en Brisson, op. cit., p. 1491.
Ademads, Proclo establece una conexién entre el pitagorismo y la filosofia de Platén
a través de Timeo de Locros, quien da nombre al didlogo platénico: “Timeo es
un pitagoérico y por ello sigue los principios de Pitdgoras. Estos principios son las
enseflanzas recibidas a través de la transmision de los orficos, pues todo lo que
Orfeo habia comunicado en secreto en forma de doctrinas esotéricas, Pitdgoras lo
aprendio tras ser iniciado en los montes Libetros en Tracia, cuando el iniciador
Aglaofemo le comunicé la ciencia de los dioses que Orfeo habia aprendido de
su madre Caliope. De hecho, lo dice el propio Pitdgoras en su Discurso sagrado.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 8



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 11

De este modo, Orfeo se constituye en “fundador” de la tradicién filo-
sofico-teoldgica griega que heredarian Ficino y Pico. Una tradicién que
utilizara los textos del orfismo, insertos en una exégesis delineada a
partir del llamado “mito filoséfico” de JAmblico,?! como un mecanis-
mo textual®? preciso que uniré la insercién de los poemas érficos en
los comentarios de los Didlogos de Platén como una tecnologia esta-
blecida.?

Preguntémonos entonces cudles son las doctrinas orficas, puesto que es a ellas, en
nuestra opinion, a las que hay que remitir la ensefianza de Timeo sobre los dioses.
Orfeo ensefié que entre los dioses hay reyes que gobiernan sobre todas las cosas,
de acuerdo con el niimero perfecto: Fanes, Noche, Urano, Crono, Zeus, Dionisio”
(Proclo, In Timaeum 3.168.8-20, citado en Brisson, op. cit., p. 1493).

2! Henri-Dominique Saffrey, a diferencia de Brisson, retrae a Plutarco de Atenas
los “inicios” de esta manera de “filosofar” a través de Hiérocles, uno de sus alumnos
junto con Siriano. Focio describe el arreglo en siete libros de su obra, perdida en la
actualidad, Sobre la providencia, el destino y la relacion entre la libertad y el gobierno
divino. La obra debid ser redactada hacia el 415 d.C. y se componia de tres libros
sobre la doctrina de Platdn y las objeciones contra ella. El cuarto libro presentaba el
acuerdo entre Platdn, los oraculos caldeos y la tetirgia, mientras que el quinto libro
“relaciona con Orfeo, Homero y todos los otros poetas fildésofos conocidos antes
de la venida de Platon, la filosofia platdnica que concierne a las materias trata-
das” (Focio, Biblioteca, cod. 214, 173 a 13, citado en H.-D. Saffrey, “Accorder entre
elles les traditions théologiques: une caractéristique du néoplatonisme athénien”,
p- 147).

22 para Saffrey, este método (“buscar el acuerdo entre Platén, Pitdgoras y Orfeo
y, para terminar, confrontar este acuerdo con los oraculos”) no era solamente lo
comun en la Escuela de Atenas sino que fue una caracteristica propia de ella, enten-
diendo que antes no lo practicaron los neoplatdnicos. Saffrey (op. cit., pp. 155-156)
afirma: “Es absolutamente ajeno al espiritu de Plotino. En las Eneadas, el nombre
de Orfeo no aparece jamads, ni tampoco el adjetivo ‘érfico’ y de las cinco referencias
a los Orphica sefialadas en el indice de la edicién de Henry-Schwyzer, cuatro se
dan a través de Platdn, que es la fuente verdadera; la dltima es una alusion a un
elemento bien conocido del mito [...]. En seguida, segtn el indice de Kern, las
tnicas referencias a Orfeo en Porfirio se encuentran en El antro de las ninfas [una
obra de exégesis homérica... y sdlo] en un sentido limitado se podria hacer de
Jamblico el iniciador del método teoldgico.”

B De esta forma, los textos 6rficos entran en el “plan de estudios en las escuelas
neoplatdnicas de Atenas y de Alejandria”. El interés de Siriano en la confluencia
entre Orfeo, Platdn, Pitagoras y los oraculos debid traducirse en una serie de cursos
que recibié Proclo, quien ademas estudié las obras mencionadas de Siriano y las
llené de anotaciones profusas en los margenes, segiin Marino. En el comentario de
Hermias al Fedro, donde se cree que se transcriben algunas de las ensefianzas orales
de Siriano sobre el didlogo, se encuentran rastros de que, al comentar oralmente
los didlogos, Siriano insertaba su interpretacién de los textos drficos”. Brisson se
refiere a In Phaedrum 92.6 y ss. También cfr. 135.15.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 9



12 TERESA RODRIGUEZ

El platonismo de Ficino incluye, en su heredad, el postulado bdsico
expresado en el programa (la sinfonfa teolégica). El plantea, en su Teo-
logia platdnica, una “mitologia” similar a la de JAmblico, donde filosofia
y teologia se unen de manera intrinseca en la prisca theologia y sus re-
presentantes:

los antiguos tedlogos [...] siempre unieron el estudio de la filosofia con
la piedad religiosa. Al principio, la filosofia de Zoroastro (como testimonia
Platén) no era otra cosa que una sabia piedad y un culto divino. Mercurio
Trismegisto, también, comienza todas sus disputas con votos y las termina
con sacrificios. La filosofia de Orfeo y de Aglaofemo consiste, también,
toda ella en alabanzas divinas. Pitdgoras comenzaba sus estudios filosofi-
cos cantando himnos sagrados por la mafiana. Platén aconsejaba comenzar
por Dios en cada cosa, no sélo en el discurso, sino también en la reflexién,
y él mismo comenzaba siempre por Dios.?*

Existe una relacién estrecha entre el “programa filoséfico” y los “me-
canismos textuales”. Asi, Ficino recibe las tecnologias textuales propias
de esta construccion filoséfica de la Escuela de Atenas. Este ultimo ele-
mento no se ha subrayado claramente en la bibliografia reciente.

Si s6lo se toma en cuenta la parte correspondiente al programa de
la tradiciéon, como parece ser la tendencia general, estas citas, que se
encuentran profusamente en las obras de Ficino (en la Teologia platé-
nica encontramos veintidds: dos de la Argondutica, dos de los Fragmen-
tos y dieciocho de los Himnos drficos; en el Comentario al Simposio,
once: dos de la Argondutica, uno de los Fragmentos y ocho de los Him-
nos), podrian considerarse frutos mas o menos propios de su adhesién
a ese programa “sinfénico”, de igual manera que podriamos insertar,
por ejemplo, citas de nuestro poeta favorito para “adornar” un ensayo
filosofico en la actualidad, sin ninguna intencion sistemadtica y/o pro-
gramatica de fondo. Sin embargo, es necesario subrayar que si el mito
filoséfico de Jamblico inaugura el programa explorando la vida miti-
ca de Orfeo, las tecnologias textuales posibilitan su instauracién como

24 M. Ficino, Teologia platénica 2, XII, 1: “Theologi Prisci [...] philosophiae stu-
dium semper cum religiosa pietate iunxerunt. Principio Zoroastris philosophia (ut
testatur Plato) nihil erat aliud quam sapiens pietas cultusque divinus. Mercurii quo-
que Trismegisti disputationes omnes a votis incipiunt et in sacrificia desinunt. Or-
phei etiam Aglaophemique philosophia in divinis laudibus tota versatur. Pythagoras
a matutino hymnorum sacrorum cantu philosophiae studia incohabat. Plato non in
dicendo solum, sed etiam in cogitando exordiri a Deo praecipiebat in singulis atque
ipse semper exordiebatur a Deo.”

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 10



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 13

tradicién. En la Teologia platdnica, Ficino retoma una “tecnologia” es-
pecifica que le permite insertar en su argumentacion citas de los textos
orficos para confirmar por argumento de autoridad sus afirmaciones.
Asi, por ejemplo en Teologia platdnica I1, X1, 3, donde Ficino argumenta
a favor del innatismo de las ideas contra Epicuro, diciendo que al haber
creado Dios directamente el alma, ésta debe haber sido creada “llena
de ideas™:

Ya que el alma esta presta a recibirlas todas, desde que recibe el ser de
Dios. Su esencia, en efecto, es simple y estable mas alld del tiempo y es
por ello que no puede volverse mas desarrollada o apta por el tiempo. Lo
que ha cantado asi [...] Orfeo:

ITévta yap IMpwtel mpdtn @lolc ey yatédnxey

“La naturaleza inspiré todo a Proteo al inicio” (Himnos, XXIV, 6). La teo-
logia érfica llama “Proteo” a la tercera esencia, sede del alma racional.?

Ademas, desde el discurso I de su Comentario al Simposio, Ficino utiliza
esta tecnologia, e inserta citas de este tipo para subrayar la apertura de
su obra con una referencia a Orfeo:

Cuando Orfeo en las Argonduticas, siguiendo la teologia de Mercurio Tris-
megisto, canto los principios de las cosas en presencia de Quirén y de los
héroes, puso el caos antes del mundo, y colocé el amor en el seno de
ese mismo caos, antes de Saturno, Jupiter y los demads dioses, con estas
palabras: npeofB0tatév te %ol adtoterf; mohdunty "Epwta. Amor es el mas
antiguo, perfecto en si mismo y mejor consejero.2®

% Ficino, Teologia platdnica II, XI, 3: “Parata vero est anima ad omnes suscipien-
das cum primum a Deo accipit esse. Siquidem eius essentia simplex est et stabilis
supra tempus, ideoque non potest augeri aut per tempora paratior fieri. Quod ita
cecinit [...] Orpheus:

ITavta yap Hpwtel mpwtn ploic Eyyatélnxey
ita est: ‘Omnia enim Proteo prima natura indidit’ (Himnos, XXIV, 6). Theologia
orphica Protheum appellat essentiam tertiam animarum rationalium sedem.”

2 Ficino, De amore. Comentario al Banquete de Platdn, discurso I, capitulo 3:
“Orpheus in Argonautica, cum de rerum principiis coram Chirone heroibusque can-
taret, Mercurii Trismegisti theologiam secutus, chaos ante mundum posuit, et ante
Saturnum, lovem ceterosque deos amorem in ipsius chaos sinu locavit his verbis:
npeoBitatoév te xol adtotedf] nohdunty “Epwto. Antiquissimum, seipsum perfec-
tum, consultissimumque amorem.”

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 11



14 TERESA RODRIGUEZ

Como podemos apreciar, estos mecanismos textuales incluyen la inser-
cién de “artefactos” (se inserta el fragmento del himno érfico en el grie-
go original como si fuera una especie de objeto en si),?” los cuales se
utilizan de una manera muy precisa como confirmacion de lo que se ar-
gumenta y no como mero ornamento o apoyo literario. Ficino sigue el
modelo de los comentarios a los Didlogos de Proclo. Por ejemplo, en In
Alcibiadem I:

El objeto del amor toma la primera posicién, quien ama la ultima y el
amor llena el medio entre los dos, uniendo y ligando con el otro el objeto
deseado y a quien lo desea, llenando al més débil con el mas fuerte. Entre
los dioses inteligibles y escondidos hace uno al Intelecto inteligible con la
belleza primaria y escondida de acuerdo con cierto modo de vida superior
a la percepcién intelectual (y por ello el tedlogo griego llama a este amor
ciego: “abrigando en su corazén amor ciego y veloz”).28

Se evidencia, entonces, que Ficino no sélo recibe de la tradicién el pro-
grama en sus generalidades o mitologias, sino que lo actualiza a través
de los mecanismos textuales precisos que le permiten construir sus pro-
pios textos y trasmitir la tradiciéon de manera integra. Esta integridad le
impide disociar la figura de Orfeo en sus dos vertientes (como autor y
como personaje mitico). Esto lo lleva a guardar silencio ante el pasaje
del Banquete que nos ocupa.

I

En contraposicién, Giovanni Pico della Mirandola, en su Comentario a
una cancion de amor, no duda en comentar el pasaje:

[Orfeo] deseando ir a ver a su amada Euridice, no queria ir a través de la
muerte, debido a la molicie y el afeminamiento causados por su musica, y
buscd un modo de ir vivo. Por eso dice Platén que no pudo conseguir a la
verdadera Euridice, sino sdlo una sombra y un fantasma de ella le fueron
mostrados. Y no de otra manera ocurre a quien cree llegar al verdadero
conocimiento de las ideas intelectuales sin despegarse de las operaciones
de la [facultad] imaginativa y de la parte racional, porque no las ve en
si ni en su ser verdadero, sino [que ve] algtin fantasma y similitud en el
intelecto pasible o en la imaginativa reluciente. Este sentido, aunque sea

27 Sobre la consideracién de los Himnos como symbola, cfr. S.K. Wear, “Ficino’s
Hymns and the Renaissance Platonic Academy”.
28 proclo, In Alcibiadem 1, 64-65; cfr. Orphica fragmenta, 82.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 12



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 15

sutil y alto, no menos es conforme a la materia que me parece maravillo-
so que Marsilio y los otros, tomadas las palabras de Platén, no lo hayan
captado.?

Es necesario subrayar que la historiografia filosdfica en general suele
caracterizar al platonismo florentino del siglo Xv como un bloque mas
o menos homogéneo, y ese platonismo se entiende fundamentalmente
como el desarrollo de las obras de Ficino y Pico. Como muestra el
pasaje citado, ambos sostienen posiciones muy distintas en cuanto a
la consideracién filoséfica de la figura de Orfeo.

En primer término, es importante destacar que la obra citada se ins-
cribe en la tradicion toscana de los comentarios literarios (no filosofi-
cos). Pico escoge, para tal efecto, a la manera de Dante en la Vida nueva
y el Convivio, un poema de su amigo Girolamo Benivieni. El poema,
seglin su propio autor, buscaba resumir las posiciones de Ficino en su
Comentario al Simposio. Segtn Jayne,*° Pico habria modificado algu-
nas de las estancias para utilizarlo como un pre-texto que le permitiera
criticar, de manera indirecta, las posiciones de Ficino sobre el Banquete.
El comentario de Pico se articula en tres libros introductorios, donde se
ofrece un panorama general de la ontologia neoplaténica y las nociones
fundamentales del amor celeste y del humano. En la cuarta seccion se
comenta el poema, estancia por estancia. Este tipo de comentario pre-
senta como caracteristica fundamental el empleo de la lengua vulgar
como medio de transmision frente al latin convencional de los trabajos
filosdficos. El pasaje que se analiza estd anclado en el comentario a la
cuarta estancia del poema.3!

% G. Pico della Mirandola, Commento sopra una canzona d’amore, comentario
particular, estancia IV: “[Orfeo] desiderando andare a vedere 'amata Euridice, non
volse andargli per morte, come molle e effeminato dalla musica sua, ma cerco modo
di andargli vivo, e percio dice Platone che non poteé conseguire la vera Euridice, ma
solo un’ombra e uno fantasma di lei gli fu demonstrato. Ne altrimenti accade a chi
crede, non si spiccando dalle operazione della immaginativa e della parte eziandio
razionale, adiungere alla vera cognizione delle intellettuale idee, perche non loro in
sé e nell’essere suo vero, ma qualche loro fantasma e similitudine, o nello intelletto
passibile o nella immaginativa relucente, vede. Il quale senso bencheé sia suttile e
alto, nondimeno € alle cose tanto conforme che quasi maraviglia mi pare che e
Marsilio e ogni altro, preso dalle parole di Platone, non ’abbia inteso.”

%0 Cfr. G. Pico della Mirandola, Commentary on a canzone of Benivieni, ed. S.R.
Jayne.

31 G. Benivieni, “Canzona d’amore”, estancia IV: “Estos porque en los amorosos
brazos / De la bella Ciprina primeramente nace / Siempre seguir les place / El
ardiente sol de su belleza viva. / Aqui el primer deseo que en nosotros yace /

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 13



16 TERESA RODRIGUEZ

Pico explica cémo el poeta ha intentado describir, en esta estancia,
los efectos y las propiedades del amor. En primer lugar, afirma que todo
amor tiende hacia la belleza intelectual y que, por lo tanto, los impulsos
hacia lo deforme no se pueden nombrar correctamente “amor”. En se-
gundo, que el deseo de tal belleza se enciende por él y, en tercer lugar,
como debe renunciar el alma a su humanidad, en la consecucién de tal
deseo, para alcanzar el intelecto. Renunciar a su humanidad (es decir,
a la facultad racional) es un tipo de muerte que Pico explora a partir
de la tradicién mistica, como muerte de beso, y a partir de la tradicion
platénica, como una exposicién anagégica del Orfeo presentado en el
Banquete 179d. Detréds de este fendmeno tenemos una psicologia en
que cada nivel o facultad cognitiva se ejerce de manera independiente
respecto de la inferior o superior. Si nuestra alma, dice Pico, esta ab-
sorta en el ejercicio de una potencia particular, las operaciones de las
demas se ven debilitadas. Por ejemplo, quien piensa fijamente en algu-
na cosa no ve ni oye a quien tiene enfrente. Pico continda el ejemplo
explicitando que quien estd imbuido en la parte racional esta separado
de la imaginativa, y que quien estd inmerso en la contemplacion inte-
lectual carece de los actos de toda facultad cognoscitiva inferior. Asi, si
“la parte racional es propia del hombre y por la intelectual se comunica
con los dngeles, éste no vive mas con vida humana sino que vive con
[vida] angélica y, muerto en el mundo sensible, en el inteligible renace

a una vida mds perfecta”.3?

Por €l con nuevo cafilamo se enlaza / Que la honorable traza / De €l siguiendo al
primer bien arriba. / Por €l el fuego, por el cual deriva / Lo que en €l vive, en
nosotros se enciende y, donde / Arde muriendo el corazén, ardiendo crece. / Por
él la fuente inmortal desborda, donde sale / Lo que después el cielo aqui abajo
formando mueve; / Por €l convertido llueve / Aquella luz en nosotros que hacia el
cielo tira. / En nosotros por €l respira / Aquel increado sol tanto esplendor / Que
el alma inflama en nosotros de eterno amor” [Questi perché nell’amorose braccia /
della bella Ciprigna in prima nacque / sempre seguir li piacque / 'ardente sol di sua
bellezza viva. / Quinc’el primo disio che 'n noi si giacque / per lui di nuova canape
s’allaccia, / che l'onorata traccia / di lui seguendo al primo ben n’arriva. / Da lui
el foco, per cui da lui deriva / cio ch’en lui vive, in noi s’accende e, dove / arde
morendo el core, ardendo cresce. / Per lui el fonte immortal trabocca, ond’esce /
cio che poi el ciel qua git formando move; / da lui converso piove / quel lume in
noi che sopr’al ciel ci tira. / In noi per lui respira / quell’increato sol tanto splendore
/ che 'alma infiamma in noi d’eterno amore].

%2 Pico della Mirandola, Commento sopra una canzona d’amore, comentario par-
ticular, estancia IV: “E perche [...] la parte razionale & propria dell'uomo e per
la intellettuale con gli angeli comunica, questo tale non piu di umana vita ma di
angelica vive e, morto nel mondo sensibile, nello intelligibile rinasce a piu perfetta
vita.” En esta psicologia, Pico propone que, ademas de la sensibilidad y la racio-

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 14



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 17

En este contexto es donde Pico interpreta el pasaje del Banquete en
cuestion:

Y de aqui se puede entender con cudnto misterio compuso Platén la fabula
de Alcestis y Orfeo en el Convivio, en el discurso de Fedro, de la cual vere-
mos sélo un sentido anagdgico conforme a nuestra exposicion precedente,
a través del cual declararemos perfectamente el pensamiento de Platén y
la profundidad de esta materia.>?

Segun Pico, Platén expresa que para lograr aproximarse y disfrutar de
la belleza intelectual es necesario abandonar por completo las potencias
inferiores de la sensibilidad y la razén y, con ellas, la vida humana. Para
amar con amor perfecto es necesario morir. Esto explica, segtn el texto,
por qué se presenta a Alcestis como un ejemplo “positivo”, mientras
que Orfeo, quien se negd a morir, a renunciar a la vida humana, no
puede llegar a la fruicién del amor verdadero y se presenta como un
contraejemplo.

Es interesante notar la seguridad con que Pico realiza la lectura del
texto platénico, desde su “primera vez”:

y en mi conciencia testimonio de que la primera vez que lei el Simpo-
sio, no antes de haber terminado de leer sus palabras en este lugar, en
mi mente me aparecié esta verdad, la cual etiam, en nuestro comentario
sobre el Convivio y en nuestra teologia poética, mas ampliamente expli-

caremos .34

nalidad, el alma humana posee una instancia intelectual que le permite elevarse
mas alla de los recursos racionales y contemplar las ideas. Esa contemplacién es
la instancia epistemoldgica propia del grado de ser superior: la mente angélica.
Por ello, el hombre que, absorto en lo intelectual, no obedece la instancia racio-
nal, abandona la naturaleza humana, cuya caracteristica principal es justamente su
esencia racional.

¥ bid.: “E di qui puoi intendere con quanto misterio da Platone nel Convivio
e nella orazione di Fedro sia posta la fabula di Alceste e di Orfeo, della quale
vedremo solo uno anagogico senso alla predetta nostra esposizione conforme, per
il quale e la mente di Platone e la profundita di questa materia perfettamente di-
chiareremo.”

34 Ibid.: “E testimone me n’¢ la conscienzia mia, che la prima volta che mai el
Simposio lessi, non prima ebbi finito di leggere le parole sue in questo loco, che
nella mente questa verita m’apparve, la quale etiam nel commento nostro sopra’l
Convivio e nella nostra poetica teologia pit diffusamente esplicheremo.” Pico pla-
neaba la composicion de los dos tratados mencionados, pero nunca llegé a reali-
zarlos.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 15



18 TERESA RODRIGUEZ

Pico parece querer decir dos cosas: 1) que es un buen lector de Platdn,
desde la primera vez que se enfrenta al pasaje, y 2) que, por ello,
puede declarar qué pensaba éste con perfeccion. Por otra parte, concibe
a Orfeo®> como un ejemplo, un personaje cuya realizacién de ciertas
acciones se narra, pues ellas ilustran imperfectamente la forma en que
se debe amar. Esta concepcién supone, contrariamente a la ficiniana,
que las dos facetas de Orfeo se pueden separar y tratar de manera
independiente. Con ello, Pico parece desligarse, en parte, del programa
filosofico-teoldgico heredado por Ficino e inaugurado por Jamblico. Sin
embargo, la posicion que Pico presenta sobre Orfeo no es homogénea a
lo largo de sus obras.

Al final del Discurso sobre la dignidad del hombre, por ejemplo, parece
sorprendente que Pico explique el trabajo de interpretacion que realizo
sobre los himnos de Orfeo y su concepcion de la tradicién érfica como,
en dltima instancia, fundadora de la tradicién filoséfica griega en una
linea que se desarrolla, a través de Aglaofemo, desde Pitagoras y Platén
hasta Jamblico y Proclo:

Vuelvo ahora a sefialar los principales capitulos de mi disputa. Expuse mi
manera particular de interpretar los himnos de Orfeo y Zoroastro. Orfeo
se lee entre los griegos casi entero. Zoroastro, entre los griegos, mutilado;
entre los caldeos, casi completo. Los dos son padres y creadores de la sabi-
duria antigua [...]. Por su parte, Jamblico, calcidio, afirma que Pitagoras
tuvo por modelo la filosofia érfica, plasmando y dando forma a su filosofia
a tenor de la misma. Y la razén por la que consideran sagrados los dichos
de Pitagoras no es otra que su origen de las tradiciones 6rficas. De éstas
deriva la doctrina oculta de los numeros. Todo lo que de grande y sublime
tuvo la filosofia griega mané de alli como de su hontanar. Siguiendo el
uso de los antiguos tedlogos, Orfeo entretejio los secretos de su doctrina
con los adornos de la fantasia y los recubrié con ropaje poético. De este
modo alguien podria pensar que en sus himnos sélo se contienen fabulas
y simples bromas. He querido decir todo esto para que se aprecie bien el

35 Allen critica la posicién piquiana: “Para él, la clave es la teoria de las ideas
platénicas. Orfeo miraba las imdgenes proporcionadas por su imaginacién o por
la razén pasiva solamente, porque se negé a morir a estas facultades para vivir
en las Ideas. Pero, ¢realmente ha pensado la situacion? ¢Esta diciendo, en efecto,
que Orfeo debidé morir la segunda muerte, que Orfeo debid ser Jacob o Moisés? ¢O
simplemente que debié morir la primera muerte, esto es, ir hacia Euridice en un
rapto intelectual mientras su cuerpo permanecia vivo, tal vez en un tipo de sus-
pensién animada? ¢O ha olvidado a Orfeo y se ha dejado llevar por la idea de
una union total con la belleza inteligible que no podemos obtener mientras seamos
seres sensibles?” (Allen, op. cit., p. 91).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 16



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 19

trabajo y la dificultad que supuso para mi sacar de la envoltura de los enig-
mas y de los recovecos de las fabulas los sentidos ocultos de una filosofia

arcana.36

El Discurso y las 900 tesis®” nos presentan a Orfeo como autor de una
serie de textos “sagrados”, como “padre y creador de la sabiduria anti-
gua”. Esta concepcion reproduce a todas luces el programa de Jamblico,
como se hace explicito en la cita anterior. Pero, {por qué sostiene Pico

36 pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre (tomado de la
versién de Pedro R. Santidridn, p. 152): “Sed ut ad meae redeam disputationis
capita percensenda, attulimus et nostram de interpretandis Orphei Zoroastrisque
carminibus sententiam. Orpheus apud Graecos ferme integer; Zoroaster apud eos
mancus, apud Caldeos absolutior legitur: ambo priscae sapientiae crediti patres et
auctores. [...] scribit lamblicus Calcideus habuisse Pythagoram Orphycam theolo-
giam tamquam exemplar ad quam ipse suam fingeret formaretque philosophiam.
Quin idcirco tantum dicta Pythagorae sacra nuncupari dicunt, quod ab Orphei flu-
xerint institutis; inde secreta de numeris doctrina et quicquid magnum sublimeque
habuit Graeca philosophia ut a primo fonte manavit. Sed (qui erat veterum mos
theologorum) ita Orpheus suorum dogmatum mysteria fabularum intexit involu-
cris et poetico velamento dissimulavit, ut si quis legat illius hymnos, nihil subesse
credat praeter fabellas nugasque meracissimas. Quod volui dixisse ut cognoscatur
quis mihi labor quae fuerit difficultas, ex affectatis enigmatum syrpis, ex fabularum
latebris latitantes eruere secretae philosophiae sensus.”

37 Pico propone un uso mégico del himno 6rfico en sus 900 tesis. Ya que éstas
nunca se defendieron en Roma, como planeaba su autor, no es posible reconstruir
la forma en que Pico pretendia desarrollar y defender tesis como las siguientes:
ii.5.6 “Por eso Orfeo dice que el amor no tiene ojos, ya que esta por encima del in-
telecto” [ideo amor ab orpheo sine oculis dicitur quia est supra intellectum]; ii.10.1
“Asi como no es licito explicar en ptblico la magia secreta extraida de los himnos
de Orfeo primero por nosotros, asi tampoco seria util demostrarla, a partir de una
cierta sefia, como la que se hace en las conclusiones abajo escritas, por medio de la
parte mas elevada de los aforismos, para excitar las mentes de los contemplativos”
[sicut secretam magiam a nobis primum ex orphei hymnis elicitam: fas non est
in publicum explicare: ita nutu quodam ut in infrascriptis fiet conclusionibus eam
per aphorismorum capita demonstrasse utile erit ad excitandas contemplativorum
mentes]; ii.10.2 “Nada hay mas eficaz en la magia natural que los himnos de Or-
feo, si se aplican la musica debida, la intencién del alma y las demads circunstancias
conocidas por los sabios” [nihil efficacius hymnis orphei in naturali magia: si debi-
ta musica animi intentio et caeterae circumstantiae quas norunt sapientes fuerint
adhibitae]; ii.10.4 “Asi como los himnos de David estdn dedicados admirablemente
a la obra de la Cdbala, de igual manera los himnos de Orfeo estan dedicados a la
obra de una magia natural, verdadera y licita” [sicut hymni david operi cabalae
mirabiliter deserviunt: ita hymni orphei operi verae: licitae: et naturalis magiae], y
ii.10.7 “Quien no sepa perfectamente intelectualizar las propiedades sensibles me-
diante la via de la analogia secreta, nada sano entenderd de los himnos de Orfeo”

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 17



20 TERESA RODRIGUEZ

esas dos posiciones encontradas acerca de Orfeo? Intentaré contestar
esta pregunta en lo que sigue.

Los textos de Pico combinan varias tecnologias textuales,®® fruto de sus
variados intereses en distintas tradiciones. Si Ficino se adhiere al neo-
platonismo programdticamente, Pico jura no “afiliarse” a ninguna secta,
sino seguir su propio criterio; con ello, establece su propio programa:

Mi formacién ha sido tal que, sin jurar en las palabras de nadie, me he
adentrado por todos los maestros de la filosofia, he desempolvado todos
los pergaminos y he examinado todas las escuelas. Tuve que pronunciar-
me sobre todas ellas, no pareciera que por defender una opinién particular
desechaba las demas y me aferraba a ello. Lo cual hizo que, aun diciendo
poco de cada una, al mismo tiempo fuesen muchas las cosas que tenia la
oportunidad de decir de todas. Y nadie me reproche que ponga mi aliento
alli donde me empuja el viento. Recuerden que ya los antiguos acostum-
braban a revolver toda clase de escritos, sin dejar de leer, si estaban a
mano, los comentarios ajenos. El modelo de esto lo tenemos en Aristo-
teles, a quien por este motivo Platén llamé anagnostes, lector. Y si somos
sinceros, tendremos que reconocer que es de espiritus estrechos encerrarse
sélo en el Pértico o en la Academia.>®

[qui nescierit perfecte sensibiles proprietates per viam secretae analogiae intellec-
tualizare: nihil ex hymnis orphei sanum intelliget]. Es importante subrayar que esta
investigacion se fundamenta en el cardcter textual del fenémeno érfico durante el
Renacimiento, sin negar por ello el caracter “invocativo” o practico de éste. No
negamos que Ficino y Pico practiquen también un uso extratextual de los himnos
orficos. Sin embargo, por la naturaleza de esta investigacion, la reconstruccion de
tales practicas queda fuera de los limites de ésta.

38 Asi, en el Comentario a una cancion de amor Pico trabaja en el marco “tecnolé-
gico” del comentario literario a un poema, mientras que en las 900 tesis se inserta
en la tradicién de la disputa medieval, etcétera.

%9 Pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre (versién de Pedro
R. Santidridn, p. 141, ¢fr. n. 36): “At ego ita me institui, ut in nullius verba iu-
ratus, me per omnes philosophiae magistros funderem, omnes scedas excuterem,
omnes familias agnoscerem. Quare, cum mihi de illis omnibus esset dicendum, ne,
si privati dogmatis defensor reliqua posthabuissem, illi viderer obstrictus, non po-
tuerunt, etiam si pauca de singulis proponerentur, non esse plurima quae simul de
omnibus afferebantur. Nec id in me quisquam damnet, quod me quocumque ferat
tempestas deferar hospes. Fuit enim cum ab antiquis omnibus hoc observatum, ut
omne scriptorum genus evolventes, nullas quas possent commentationes illectas
preterirent, tum maxime ab Aristotele, qui eam ob causam anagnostes, idest lector,
a Platone nuncupabatur, et profecto angustae est mentis intra unam se Porticum
aut Achademiam continuisse.”

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 18



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 21

Pico no estd de acuerdo con la unidad entre la vida mitica y la faceta es-
critural de Orfeo porque no acepta adherirse a la tradicién platénica (en
este caso especifico, a la tradicién platénica de la “sinfonia teoldgica”)
de manera programatica. Por “programatica” es necesario entender la
adopcién conjunta de las lineas generales del programa expresado por
Jamblico y los mecanismos textuales de verificacidn de tales lineas. Asi,
aunque Pico suscriba en el Discurso el programa general, no encontra-
mos en su Comentario a una cancion de amor rastros de la tecnologia
textual que posibilitaba la insercién del himno érfico en el comentario
para subrayar su adhesion al programa neoplatdnico, a la manera de
Proclo o Ficino. Esta separacién entre los dos Orfeos*® (el de la vida
mitica, a quien se puede criticar, y el autor que funda una teologia paga-

0 Frente a estos “dos Orfeos” Ficino apuesta, como hemos visto, en gran medida
por una figura tnica. La excepcién es una carta dirigida a Nicolo degli Albizi,
donde el autor termina su exhortacion a la bisqueda de la ciencia sobre los bienes
materiales y la riqueza con una reflexién sobre el topico de “voltear para atras”,
donde interpreta la fabula de Orfeo que dejé callada en su Comentario al Banquete:
“.Qué mas? El maestro de nuestra vida dijo que el arador no era digno del premio
si volteaba hacia atrds. Oiste también la historia de quien por esta misma razén
de voltear fue convertida en una estatua de sal. Tal vez oiste que Orfeo perdié a
Euridice, esto es la profundidad del juicio, cuando se volvid, mirando hacia atras.
Es incapaz y vano el cazador que regresa y no avanza” [Quid plura? Vite Magister
ait non esse aratorem illum premio dignum qui retro sese vertit. Audisti et illam ob
hoc ipsum ex vivente in statuam fuisse conversam; audisti rursus Orpheum tunc
Eurydicem, hoc est profunditatem iudicii, amisisse, cum retro respexit: iners et
vanus est venator qui regreditur non progreditur] (Ficino, Epistolario I, 20). La
carta no tiene fecha. En ella, Ficino piensa que la pérdida de Euridice significa
“pérdida de la profundidad del juicio”. Es el tnico texto localizado donde Ficino
implica algtn tipo de pérdida en la vida mitica de Orfeo. Cabria preguntarnos
entonces ¢{por qué Ficino si da una interpretacién de esta pérdida aqui y no en
el Comentario al Simposio? Si situamos la carta hacia 1491 (contempordnea a
la carta a Martelli, citada por Allen, donde se explicita la misma etimologia del
nombre de Euridice), podriamos proponer que Ficino, alejado de sus entusiasmos
juveniles e influido por la nueva situacién cultural y politica, dominada por un
entusiasmo savonaroliano y por los “jévenes” Poliziano y Pico, podria modificar su
posicién inicial. Allen, por su parte, afirma que “En sus ultimos afios, después de
su inmersién en los trabajos de Platén y Plotino, buscé en otro lugar el ejemplo
supremo del sabio entusiasmado [...]. Este sabio tenia que ser, no el creador de
himnos, Orfeo, por muy venerable que su papel como tedlogo pagano haya sido,
sino el fildsofo-amante de la ciudad divina de la verdad y bondad interiores, el
Sécrates que sufrié [...] una pasion similar a la de Cristo” [in his later years,
after his immersion in the works of Plato and Plotinus, he turned elsewhere for
the supreme exemplar of the enraptured sage [...]. This sage had to be, not the
hymnodist Orpheus, however venerable his role as a gentile theologian, but the phi-
losopher-lover of the divine city of truth and goodness within, the Socrates who had

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 19



22 TERESA RODRIGUEZ

na) posibilita otra lectura de Platdn. Al leer el Banquete y no suscribirse
a la tradicién neoplaténica de manera integra, Pico puede explorar la
posibilidad de un Orfeo pusildnime sin las restricciones supuestas por
esa misma tradicién.*! Esto implica que los dos elementos del progra-
ma filosé6fico que adopta Ficino se han disociado. Pico se muestra a este
respecto fiel a su postulado de seleccionar, entre las distintas tradicio-
nes, aquello que a su entender podria beneficiar su propia exploracién
filosofica, en la cual él buscaba no ensalzar al divino Platén, sino pro-
poner una concordia o pax philosophica que admitiera todo el saber
del que podria disponerse en su época. En este sentido, estrictamente
hablando, no se puede considerar a Pico un filésofo neoplatdnico, si
entendemos como tal no a quien adopta sélo algunos postulados del
programa o el presupuesto tedrico/mitico en algunas ocasiones, pero
lo deja de lado en otras, sino a quien se adhiere a él de manera que
anexe al programa enunciado por el texto fundacional las tecnologias
y los mecanismos textuales propios de la tradicién que ese programa
inaugura. Sin estos dos elementos, segtn el postulado de este articulo,

undergone [...] a Christ-like passion] (Allen, Synoptic Art, p. 122, citado en Falco,
op. cit., p. 119).

4! Segtin John Heath, el pasaje en cuestién podria sefialar que la reputacién de
Orfeo en el siglo 1v a.C. era de cobard{a. Esta reputacion correria de manera parale-
la ala otra, la del gran Orfeo hasta el Quattrocento y podria ser anterior al Banquete.
El remite al escoliasta de las Argonduticas de Apolonio para mostrar que habfa “al-
gun cuestionamiento en las fuentes sobre por qué Orfeo, débil como era, habia
partido con los héroes”. Por su parte, Herodoro parece proponer la existencia de
dos Orfeos para explicar estas contradicciones; cfr. J. Heath, “The Failure of Or-
pheus”, pp. 180-181. Esta misma duplicidad en la valoracién de la figura mitica
de Orfeo parece haber sido evidenciada por Edgar Wind, en el Quattrocento, al
relacionar la posiciéon de Pico con la de Lorenzo de Médicis en un comentario a
sus sonetos: “Si el amor tiene en si cierta perfeccion [...] es imposible llegar a tal
perfeccion sin morir primero respecto a las cosas mas imperfectas [...]. Siguieron
esta misma regla Homero, Virgilio y Dante: Homero mand6 a Ulises al inframundo,
Virgilio mandé a Eneas y Dante se hizo vagar en el infierno, para mostrar que el
camino a la perfeccidn es éste. Y como Orfeo no muri6 realmente, fue desterrado
de la perfeccion de la felicidad y perdi6 a su Euridice” (Lorenzo de Médicis, Opere,
vol. I, pp. 24 y ss., citado en E. Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, p. 133).
Ademads, la posicién de Poliziano después de 1480, estudiada por Vittore Branca,
parece demostrar que se ha abandonado la valoracién neoplaténica de la figura
de Orfeo como priscus theologus y que éste no es mas quien “domina a las fieras,
mueve las piedras y vence a la muerte [...], sino un hombre amante y sufriente,
ensombrecido por matices autobiogréficos [...] Tampoco tiene, como muestra el
final desconsolado [de su Fabula di Orfeo] ninguna de aquellas responsabilidades
simbdlicas neoplatdnicas, de las cuales lo cargaba, en la Teologia platénica, Ficino”
(V. Branca, “Tra Ficino ‘Orfeo ispirato’ e Poliziano ‘Ercole ironico’”, p. 464).

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 20



ORFEO Y EL NEOPLATONISMO EN LA FLORENCIA RENACENTISTA 23

no es posible calificar a un filésofo como neoplaténico y, por tanto, mds
que del platonismo de Pico, se deberia discutir el uso de elementos pla-
ténicos dentro de su programa filoséfico, el cual rebasa las tecnologias
textuales y los elementos programadticos de esa tradicion.

BIBLIOGRAFIA

Algra, K. et al., The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge
University Press, Cambridge, 1999.

Allen, M.J.B., “The Birth Day of Venus: Pico as the Platonic Exegete in the
Commento and the Heptaplus”, en Dougherty, Pico de la Mirandolla. New
Essays, pp. 81-113.

Bacchelli, E, Giovanni Pico e Pierleone da Spoleto: tra filosofia dell’amore e tra-
dizione cabalistica. Nuovi frammenti del Commento sopra una canzona de
amore di Pico, L.S. Olschki, Florencia, 2000.

Branca, V,, “Tra Ficino ‘Orfeo ispirato’ e Poliziano ‘Ercole ironico’”, en Garfa-
gnini, Marsilio Ficino e il ritorno di Platone, pp. 459-475.

Brisson, L., “El lugar, la funcién y la significacién del orfismo en el neoplato-
nismo”, en A. Bernabé Pajares y E Casadesus (comps.), Orfeo y la tradicion
orfica: un reencuentro, Akal, Madrid, 2009, vol. II, pp. 1491-1516.

Celenza, Ch.S., “Pythagoras in the Renaissance: The Case of Marsilio Ficino”,
Renaissance Quarterly, vol. 52, no. 3, 1999, pp. 667-711.

Chartier, R., “Laborers and Voyager: From the Text to the Reader”, Diacritics,
vol. 22, no. 2, 1992, pp. 49-61.

Dougherty, M.V. (comp.), Pico de la Mirandolla. New Essays, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge, 2008.

Falco, R., “Marsilio Ficino and the Vatic Myth”, Renaissance Quarterly, vol. 52,
no. 3, 1999, pp. 667-711.

Ficino, M., Commentaire sur le Banquet de Platon. De Uamour. Commentarium
in Convivium Platonis. De amore, ed., trad., presentacion y notas P Laurens,
Les Belles Lettres, Paris, 2002.

, De amore. Comentario al Banquete de Platon, trad. R. de la Villa Ardura,
Tecnos, Madrid, 1989.

—, Epistolarum familiarum liber I, en BIVIO, Biblioteca Virtuale On-Line,
disponible en <http://bivio.signum.sns.it/bvWorkTOC.php?authorSign=Fi
cinoMarsilio&titleSign=EpistolarumFamiliarum>.

, Marsilii Ficini philosophi platonici medici atque theologi omnium praes-
tantissimi operum, Guillaume Pelé, Paris, 1641, vol. II.

—, Supplementum ficinianum, ed. PO. Kristeller, L.S. Olshki, Florencia,
2004.

, Théologie platonicienne de U'immortalité des dmes, Les Belles Lettres, Pa-
ris, 1964, 3 vols.

Garfagnini, G.C. (comp.), Marsilio Ficino e il ritorno di Platone, L.S. Olschki,
Florencia, 1986.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 21



24 TERESA RODRIGUEZ

Heath, J., “The Failure of Orpheus”, Transactions of the American Philological
Association, vol. 124, 1994, pp. 163-196.

Hermias, Hermiae Alexandrini in Platonis Phaedrum scholia, ed. P Couvreur,
E. Bouillon, Paris, 1901.

Jamblico, Vida pitagdrica. Protréptico, trad. M. Periago Lorente, Gredos, Ma-
drid, 1998.

Mansfeld, J., “Sources”, en Algra et al., The Cambridge History of Hellenistic
Philosophy, pp. 3-30.

Pico della Mirandola, G., Commentary on a canzone of Benivieni, trad. S. Jayne,
Peter Lang, Nueva York/Berna/Francfort del Meno, 1958 (American Univer-
sity Studies, Series II, Romance Languages and Literature, 19).

—, Conclusiones cM publice disputandae, E. Silber, Roma, 1486, disponible
en <http://www.stg.brown.edu/projects/pico/index.php>.

, De hominis dignitate. Heptaplus. De ente et uno, trad. E. Garin, Vallecchi,
Florencia, 1942.

—, Discurso sobre la dignidad del hombre, trad. A. Ruiz Diaz, Direccién Ge-
neral de Publicaciones y Fomento Editorial-UNAM, México, 2004. También
incluido en Humanismo y Renacimiento, compilacién y traduccion de Pedro
R. Santidrian, Alianza, Madrid, 2007.

Platén, Didlogos, vol. 111, Fedén. Banquete. Fedro, trad. C. Garcia Gual, M. Mar-
tinez Hernandez y E. Lledo Ifiigo, Gredos, Madrid, 2003.

Proclo, Alcibiades, trad. W. O’Neill, M. Nijhoff, La Haya, 1965, vol. L.

, Teologia platonica. Testo greco a fronte, trad. M. Abbate, pr6l. W. Beier-
waltes, introd. G. Reale, Bompiano, Milan, 2005.

Reale, G., Por una nueva interpretacion de Platén: relectura de la metafisica de los
grandes didlogos a la luz de las doctrinas no escritas, trad. M. Pons Irazazabal,
Herder, Barcelona, 2003.

Saffrey, H.-D., “Accorder entre elles les traditions théologiques: une caractéris-
tique du néoplatonisme athénien”, en Le Neoplatonism apres Plotin, J. Vrin,
Paris, 2000, pp. 143-158.

Sheppard, A., “The Influence of Hermias on Marsilio Ficino’s Doctrine of Ins-
piration”, Journal of the Warburg and Courtland Institutes, vol. 43, 1980,
pp. 97-109.

Walker, D.P, “Orpheus the Theologian and Renaissance Platonists”, Journal of
the Warburg and Courtauld Institutes, vol. 16, nos. 1-2, 1953, pp. 100-120.

Wear, S.K., “Ficino’s Hymns and the Renaissance Platonic Academy”, en S. Clu-
cas, PJ. Forshaw y V. Rees, Laus Platonici Philosophi. Marsilio Ficino and His
Influence, Brill, Leiden, 2011 (Brill’s Studies in Intellectual History, 198),
pp. 133-148.

Wind, E., Pagan Mysteries in the Renaissance, Faber and Faber, Londres, 1985.

Recibido el 22 de marzo 2013; aceptado el 6 de mayo de 2013.

Didnoia, vol. LVIII, no. 71 (noviembre de 2013).

dianoia / d71arod1 / 22



