Filosofia analitica y democracia

en América Latina. (Dialogo con el texto
“Qué es y qué puede ser la filosofia analitica”
de Guillermo Hurtado)

HORACIO LUJAN MARTINEZ*

Escola de Educagdo e Humanidades

Pontificia Universidade Catélica do Parand (Curitiba, Brasil)
horacio4@hotmail.com

Resumen: En este breve comentario se pretende dialogar con el estimulante
texto de Guillermo Hurtado y profundizar en lo que parece su mayor preo-
cupacién: el papel politico que la filosofia analitica debe desempefiar en una
relacién critica y constructiva con las democracias latinoamericanas.
Palabras clave: filosofia analitica, democracia, lenguaje y politica

Abstract: In this brief paper we intend to engage in a dialogue with the stim-
ulating text of Guillermo Hurtado, deepening in what we think is its main
concern: the political role that analytical philosophy should take in a critical
and constructive relationship with Latin American democracies.

Key words: analytical philosophy, democracy, language and politics

Al filosofar hay que bajar al viejo caos
y sentirse a gusto en él.

L. WITTGENSTEIN (1948)f

La filosofia analitica tomd parte de su fuerza y también creé parte de su
mala o buena fama e incomprensién al arrogarse a si misma una suerte
de labor de “gendarme del mundo filoséfico”. Detras de esta afirmacion
deliberadamente provocadora queremos felicitar a Guillermo Hurtado
e incluso agradecerle por su discusién.! Escribo esta respuesta-dialogo
alternando la primera persona del singular con la primera del plural a
medida que el texto va pasando de la opinién personal a la descripcion
argumentativa.

*Becario en investigacion por la Fundacdo Araucdria (Parand, Brasil).

TWittgenstein 1989, p. 116.

! G. Hurtado, “Qué es y qué puede ser la filosofia analitica”, Didnoia, vol. 57,
no. 68, mayo de 2012, pp. 165-173.

Didnoia, volumen LVIII, nimero 70 (mayo de 2013): pp. 159-167.

dianoia / d70dmar2 / 1



160 HORACIO LUJAN MARTINEZ

Pienso que esta discusién encontrd un eco productivo en la respuesta
de Manuel Garcia-Carpintero,? aunque el texto de este ultimo, claro e
inteligente, prefirié demorarse en las criticas a la corriente analitica del
articulo de Hurtado. Desde luego que esas objeciones existen pero, al
priorizarlas, Garcia-Carpintero desatiende lo que me parece que es el
verdadero fin del escrito en cuestidon: es un texto de cardcter exhorta-
tivo, politico, y que, como todo texto politico, utiliza a veces lugares
comunes que, mds que errores de argumentaciéon o “presuposiciones
de lo discutible”, creemos que deben considerarse una base un tanto
retdrica que sirve a esos fines exhortativos. En todo caso, el mérito de
Hurtado radica en que, a la manera de Wittgenstein, prefiere “decir cla-
ramente sus errores, antes que enunciar verdades de modo ambiguo”.?

Desarrollemos entonces nuestra “afirmacién provocadora” del co-
mienzo. Desde las primeras lecturas del Tractatus logico-philosophicus
que ignoraban los paragrafos finales ético-misticos y privilegiaban el
silencio —al que entendian como un silencio antimetafisico, casi una
censura a la filosofifa tradicional—, la filosofia analitica se asigné el
papel de definir lo que era verdadera filosofia y lo que no lo era. Hubo
politicas de lectura de este libro genial y fundacional. Se postergaron
las publicaciones de los llamados Notebooks (1914-1916), traducidos
como Diario filosdfico, asi como la Conferencia sobre ética que sélo ve-
ria la luz en un ntmero de 1965 de la revista Philosophical Review.
Lo mismo acontecié con la famosa carta al editor Ludwig von Ficker
en la cual Wittgenstein declaraba el caracter ético del Tractatus.* Estos
“descuidos” o exclusiones conscientes reforzaron por mucho tiempo la
idea de que la filosofia analitica culminaba el trabajo kantiano de la
distincion entre “conocer” y “pensar”, pero dejando al “pensar” en una
situacién poco cdmoda, ya que quedaba reducido a un malentendido de
la estructura légica del lenguaje o de su uso corriente. El ser humano
que usaba la razdén no encontraba ninguna dignidad en sobrepasar el
fendémeno.

En ese contexto de la reivindicacién de lo empirico reinaban lo co-
tidiano y palpable, y hablar de fuerzas que no fueran mensurables era

2 M. Garcia-Carpintero, “La filosofia analitica y nuestra contribucién a ella. Res-
puesta a Guillermo Hurtado”, Didnoia, vol. 57, no. 69, noviembre de 2012, pp. 151-
158.

% En realidad parafraseamos aqui una observacién de 1948: “Si un pensamiento
equivocado se expresa de un modo audaz y claro, ya se ha ganado mucho” (Witt-
genstein 1989, p. 133).

* Abordamos estas postergaciones en nuestro articulo “Alcance y pertinencia de
las lecturas éticas del Tractatus de Wittgenstein” (Martinez 2010a).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 2



FILOSOFIA ANALITICA Y DEMOCRACIA EN AMERICA LATINA 161

cuestién de metafisicos que tomaban prestados esos términos de las
ciencias exactas.

Existe una posiciéon politica al hacer “andlisis del lenguaje” que pre-
tende apartarse de conceptos como ideologia, alienacion, etcétera. Este
ejercicio “muestra” (en el sentido que tiene el término zeigt en el Tracta-
tus de Wittgenstein) lo contrario: la filosofia analitica se revela politica
porque intenta pensar los problemas del lenguaje y de la filosofia en
general como ahistdricos o con una historicidad casi solipsista. La his-
toricidad faltante que reclamamos no es la de desconocer la tradicion
filosofica. Los trabajos de Gilbert Ryle, John Austin y Bertrand Russell,
por ejemplo, no nacen de la ignorancia de la historia de la filosofia,
muy por el contrario. Esa historicidad tampoco se obtiene por el hecho
de entender la filosoffa como una “empresa colectiva”, como afirma
Garcia-Carpintero (p. 154). A lo que apunto es que, mas alla de que
todo verdadero fildsofo lee la tradicién con la urgencia del pensador y
raras veces es un historiador neutro, la filosofia analitica parece huir
de los acontecimientos politicos presentes o los del pasado reciente. Es
un gesto no undnime pero clasico de la filosofia, sobre todo cuando se
estd en los comienzos de algo que puede originar una nueva corriente
de pensamiento. Al final, como decia Borges, nadie quiere deber nada
a la contemporaneidad.

Esta tendencia podria justificarse en sus inicios como una tentativa
de escapar de “lo contingente” cuando, apoyados en los trabajos de
Frege, Russell y el llamado “primer” Wittgenstein, la critica del lengua-
je filoséfico se asentaba en una denuncia de la psicologizacién o mala
comprension de la l6gica de nuestras expresiones filoséficas. Al tornarse
la filosofia analitica de cardcter logicista en andlisis del lenguaje ordi-
nario, observamos que nuestros usos estan atravesados y constituidos
por practicas cotidianas, y que esa pureza del trabajo critico se ve, por
lo menos, comprometida.

Manuel Garcia-Carpintero prefirié dejar de lado el principal objetivo
del texto de Hurtado. Objetivo amplio, lo sabemos, pero del cual debe-
mos recoger el guante aunque el desafio parezca superarnos. El objetivo
de ese texto no es desechar la filosofia analitica como un todo, como si
ella no tuviese contenidos que fueron y son ttiles y no hubiera realiza-
do avances a partir de su propia critica interna. Hurtado apunta a algo
mayor, consciente de que ese “algo mayor” no puede ser resuelto en un
articulo ni en dos: ¢cudl es el papel de la filosofia analitica en tiempos
de democracia en América Latina? La pregunta estd lejos de ser obvia
o banal. No es un golpe bajo, ni una afirmacién indemostrable, que
la filosoffa analitica, escrita predominantemente en inglés, cumpli6 su

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 3



162 HORACIO LUJAN MARTINEZ

papel en la llamada Guerra Fria, al dejar de lado discusiones politicas
de fondo. Hurtado es consciente de ello al recordarnos las tareas na-
da filoséficas de Quine durante ese periodo (p. 167). Tampoco parece
impertinente hacer un analisis del lenguaje utilizado en la expresién
“Guerra Fria”: ella no fue nada fria en Latinoamérica, ya que fomentd
golpes de Estado y dictaduras en Argentina, Brasil, Chile y Paraguay,
entre otros paises. En este punto me resulta muy dificil afiorar el pa-
sado de la filosofia analitica y reivindicar que se retome, como intenta
Hurtado. La filosofia analitica, y hablo desde mi experiencia en Argen-
tina, tuvo poco y nada de combatiente contra la dictadura.

No deja de ser llamativo que Hans-Johann Glock, al tratar en su
libro O que € filosofia analitica? [¢Qué es filosofia analitica?] (2011)
la cuestién del compromiso politico de esta filosofia, recurra a las sin
duda encomiables posiciones de Bertrand Russell o a la didspora que
el nazismo produjo en el Circulo de Viena. {Qué tenemos hoy aparte
del activismo emotivista de Noam Chomsky? No se trata de acusar a
una corriente filoséfica cuya importancia en la historia de la filosofia es
indiscutible. De lo que se trata es de reclamarle un silencio demasiado
significativo.

Creo reconocer en el texto de Hurtado dos temas paralelos que tra-
taré de conjugar. Uno es el de la apoliticidad de la filosofia analitica.
El otro es el del papel del intelectual latinoamericano e ibérico (bien-
venida sea la participacion de Garcia-Carpintero) en estos tiempos de
democracia, que no por suerte ni por algin acaso cualquiera, afortuna-
damente, vivimos hoy.

Entendemos el texto de Hurtado como una botella lanzada al mar
y hasta como una consigna que espera espiritus compatibles con su
preocupacion, y no como una critica o un llamado a desestimar esta
corriente filoséfica que nos ocupa. Sélo se preocupa por algo a quien le
importa ese “algo”.

Ya hubo autores, como Herbert Marcuse y Perry Anderson, entre
otros, que acusaron a la filosofia de Wittgenstein de ser conservadora
apoyandose en la delicada afirmacién de las Investigaciones filosoficas
de que “La filosofia deja todo como estda” (§ 124). Dicho esto, no po-
demos dejar de recordar la oportuna parafrasis de esta afirmacién que
hace Alasdair Maclntyre en su introduccién a la Historia de la ética: “La
filosofia deja todo como estd, a excepcidn de los conceptos” (Maclntyre,
1994, p. 12).

El trabajo critico sobre los conceptos no es monopolio de la filosofia
analitica. Podemos decir que comenzé con Sdcrates en las calles de
Atenas. Si alguien duda del cardcter politico de tal trabajo critico, s6lo

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 4



FILOSOFIA ANALITICA Y DEMOCRACIA EN AMERICA LATINA 163

precisa recordar el final, més que conocido y utilizado hasta el hartazgo
para los mas diversos fines, del maestro de Platén.

Entiendo que enfatizar una afirmacién retérica como la de definir
los textos de los filésofos analiticos como “una sofisticada herramienta
de precisién que sirve para ajustar un tornillo” y olvidar el objetivo del
texto de Hurtado, presente de modo claro en el titulo (“Qué es y qué
puede ser la filosofia analitica”), perpetia el problema que Hurtado
denuncia. No lo resuelve ni lo disuelve. El autor es claro: “Propongo,
por lo tanto, un giro politico de la filosofia analitica” (p. 171).

No se trata de exigir a la corriente filoséfica de analisis del lenguaje
martires ni rebeldes insobornables. Los llamados intelectuales de iz-
quierda, existencialistas o no, también fueron acusados, con alguna ra-
z6n en muchos casos, de ser “socialistas de champan”.

El problema de la especializacién y profesionalizacién de la investi-
gacion filosdfica y, no menos preocupante, su ensefianza, compromete
a toda la filosofia por igual, independientemente de la corriente que se
aborde. Todavia estamos marcados por la modernidad, por mas prefijos
que utilicemos a mansalva (posmodernidad, poshumanismo, posmeta-
fisica, etcétera). Cuando destacamos la influencia de la modernidad
hasta nuestros dias, lo que hacemos es llamar la atencién sobre el de-
sesperado intento de la filosofia por ser exclusivamente tedrica y querer
parecerse en su forma de dictaminar los limites de lo verdadero y el co-
mienzo de lo refutable a la ciencia en turno. Ayer Galileo y Newton,
hoy la neurobiologia y los estudios y experimentos genéticos; por mo-
mentos parece que pagariamos para que la mano de Moore constituya
realmente un truismo que sirva como punto de partida y no una afir-
macién ingenua e inconsistente como demostrd Wittgenstein en Sobre
la certeza.

Quien escribe esto, que no pretende ser una respuesta sino el espe-
ranzado comienzo de un didlogo que deseo que dure mucho, también
trabajé y trabaja el andlisis del lenguaje, sobre todo a partir de la obra
de Ludwig Wittgenstein. Creo que si el “lenguaje carga toda una mito-
logia”,> esa mitologia puede tratarse a partir de una “terapia gramatical
de los conceptos”. Por tal “terapia” entendemos el ejercicio de eviden-
ciar el caracter arbitrario y contingente (que no significa efimero) de
nuestras significaciones y usos de las palabras.®

Insistimos en que, aunque lo parezca, el articulo de Hurtado no se
erige tanto sobre el cuestionamiento del trabajo pasado o sobre una

® Wittgenstein 1996, p. 69.
6 Desarrollamos la nocién de “terapia gramatical” como ejercicio para disolver
significados estratificados en nuestro libro Linguagem e Prdxis (Martinez 2010b).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 5



164 HORACIO LUJAN MARTINEZ

critica al corpus de la filosofia analitica. Su breve texto tiene hambre
de futuro y, asi, pensamos que debe privilegiarse no tanto su critica a
la filosofia académica, que puede caer indistintamente sobre cualquier
corriente de pensamiento, sino su pregunta por las relaciones entre la
filosofia del lenguaje y la democracia en América Latina.

Hurtado cita un brillante texto de Alejandro Tomasini Bassols, el cual
me tomé el agradable trabajo de releer. Tomasini (1998) reivindica un
analisis del lenguaje que tenga en cuenta la historia, sobre todo la im-
portancia de la Revolucion Francesa y la invencion de la maquina a va-
por, piedra fundacional de la llamada Revolucion Industrial a finales del
siglo xvIilL. Esta convivencia y confrontacion entre ambas revoluciones
—destaca Tomasini— llevé a cierta identificacion en el siglo XIxX entre
filosofia e ideologia que puede atravesar y fundar toda y cualquier pro-
posicién utilizada corrientemente. Lo que logra Tomasini es importante
y mas que fructifero: abre nuevas puertas para aquello que llamamos
“filosofia analitica”. Mientras que el analisis del discurso analiza el len-
guaje desde lo social y la practica discursiva, la llamada desconstruccién
lo hace a partir del caracter genético del significante entendido como
permanente diferencia, del papel constructivo y de hecho construido
que posee todo concepto. Por su parte, la llamada filosofia posmetafisi-
ca avanza sobre la carga metafisica, entendida como imperativo de uni-
dad, que pueden ir arrastrando muchos de los conceptos que usamos.

Mi impresidn es que la filosofia analitica puede realizar esos trabajos
alavez o con la alternancia que pida el caso y, lo que es més importante,
es casi perentorio hacerlo tomando como objeto de andlisis nuestras
siempre fragiles —por su juventud y por otros motivos que tienen que
ver con la historia de cada pais— democracias latinoamericanas.

Se puede argiiir que algo de ese tenor ya lo realiza la llamada “ética
del discurso”, practicada sobre todo por Jiirgen Habermas. Lo que pien-
so es que la nocién de “consenso racional” y la de “democracia delibe-
rativa”, anclada en mecanismos procedimentales, nunca pasaron de ser
una utopia —aun en Europa—. No tengo nada en contra de las utopias,
pero la actual crisis econémica no sélo exhibe el desastre que conlleva
basar la economia de un pais en la especulacion financiera, sino que,
a la hora de gobernar, nadie que no esté politicamente debilitado y
que por eso no tenga otro remedio, consulta a su adversario. Dicho
grosso modo: nadie conversa con el opositor, sobre todo si el poder de
la decision esta con él. Imagino que a eso se refiere Hurtado cuando
afirma que “es evidente que el modelo de la democracia representativa
liberal estd agotado” (p. 171). Lo que estd “evidentemente agotado” es
la equivalencia entre democracia y deliberacién procedimental. El pro-

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 6



FILOSOFIA ANALITICA Y DEMOCRACIA EN AMERICA LATINA 165

cedimentalismo no garantiza el consenso, y la obtencién de éste puede
ser tan espuria como cualquier forma de populismo tan facilmente criti-
cada y nunca definida. La bisqueda de consenso racional puede ser un
movimiento necesario del juego politico, pero no el tinico y ni siquiera
el mas importante, sobre todo porque lo que esta en juego en la politica
son tanto las voluntades como las razones. “Las explicaciones tienen un
final”, dice Wittgenstein en el primer paragrafo de sus Investigaciones
filosdficas. En otro libro que ya citamos, Sobre la certeza, afirma que al
“final de las razones encontramos la persuasion” (§ 612).

Lo contrario del consenso politico no es el caos ni el personalismo
decisionista: es aceptar que el otro puede disentir y confrontar mis
convicciones y propuestas politicas. El problema en las democracias
latinoamericanas es que el disenso se vive como lucha entre enemigos.
Se hace politica al modo schmittiano donde el “otro” es una especie de
“enemigo” que cuestiona mi forma de vida, mi vida misma y, por eso,
debe ser excluido del juego politico. Soy consciente del peso de esta
ultima afirmacién y de que no podré desarrollarla en este espacio.

Lo que acabo de decir no es ninguna digresidn. Actualmente hay pen-
sadores de la llamada “democracia radical” y/o pensadores del disenso
como Chantal Mouffe y Ernesto Laclau, entre otros, que utilizan el pen-
samiento de Wittgenstein para oponer al “consenso racional” la nocién
de “concordancia de formas de vida”. La pluralidad de las “formas de
vida” (otra afirmacién delicada en la que no podremos extendernos)
puede encontrar “semejanzas de familia” entre si y superar cualquier
idea de inconmensurabilidad entre ellas. En tiempos en que los medios
masivos de comunicacién “flirtean” constantemente con apocalipsis y
choque de civilizaciones, analizar los discursos en que las partes enfren-
tadas se identifican y comunican, lejos de ser una tarea menor o instru-
mental, parece urgente y fundamental. Yo mismo hago criticas, desde
la nocién de “juegos de lenguaje” al llamado lenguaje “politicamente
correcto”, y denuncio los diferentes comportamientos semanticos de
palabras como “convivencia” y “tolerancia”, utilizadas indiscriminada-
mente como sinénimos (Martinez, 2012).

El texto de Hurtado es ambicioso, pero de una ambiciéon saludable
y hasta necesaria: la de querer conjugar democracia, filosofia analitica
y pedagogia. Pero écdmo hacerlo? La propuesta en que trabajo desde
hace algunos afios consiste, con base en el llamado “segundo” Wittgen-
stein y a partir de la ya aceptada transformacion del “giro copernicano”
en “giro lingiiistico”, es la de que: 1) el lenguaje organiza el mundo y
constituye al sujeto que lo describe e intenta conocerlo, 2) ese lenguaje
se aprende usandolo en la préctica cotidiana y 3) esas practicas mudan

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 7



166 HORACIO LUJAN MARTINEZ

con el paso del tiempo y esas mudanzas pueden buscarse e incenti-
varse.

Analizar la “dieta unilateral” de los conceptos que recibimos y con los
que vivimos diariamente a través de los medios de comunicacién y la
propia vida familiar e institucional; exhibir la metodologia que cargan
los discursos cotidianos (partir de una verdad undnimemente aceptada
para decir algo que se quiere proponer como nuevo, entre otros ejerci-
cios), sean de politicos, periodistas o formadores de opinién en general,
es una de las tareas que puede caber a la filosoffa analitica. Esta tiene
una tradicién, un estilo y una impronta que otras corrientes filoséficas
no tienen. Presenta cierta irreverencia hacia la tradicién pero, a dife-
rencia de otras irreverencias, se preocupa por y se fundamenta en la
busqueda de claridad a través de la argumentacién. No se conforma
con el lugar facil de afirmar que los discursos son resultado directo
y univoco de la “clase dominante”, ni de “grupos de interés corpora-
tivo”, ni puramente “metafisicos”, sino que busca exhibir, en su falta
de claridad y en las peticiones de principio embutidas, la articulacién
deliberadamente anacronica y con objetivos demagdgicos de algunos
de esos elementos.

Pienso que al ocuparse del presente y futuro politico de la democra-
cia del propio pais se conjugan las dos consignas de Hurtado: 1) romper
relaciones de dependencia intelectual con la metrépoli, y 2) procurar
una mayor incidencia en la orientacién de la educacién publica. No
obstante, disentimos con la idea de que para independizarse del pensa-
miento central de la “metrépoli” debamos publicar solamente en espa-
fiol. Si de lo que se trata es de echar los cimientos de una transforma-
cién profunda, debemos procurar la mayor cantidad de interlocutores
posibles. Muchos mas de los nada despreciables quinientos millones de
hablantes de espaiiol. No dar a conocer nuestras ideas en otras lenguas
puede condenarnos al localismo y a terminar hablando con los que ya
saben lo que vamos a decir y coinciden a priori con nuestras ideas. Algo
fatal para cualquier filosofia.

No se puede descender al “viejo caos” y volver con las manos limpias.
Lo que parece alentar el texto de Guillermo Hurtado es algo asi como
un ensuciarse con el aqui y ahora.

BIBLIOGRAFIA

Garcia-Carpintero, M., 2012, “La filosofia analitica y nuestra contribucién a
ella. Respuesta a Guillermo Hurtado.”, Didnoia, vol. 57, no. 69, pp. 151-
158.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 8



FILOSOFIA ANALITICA Y DEMOCRACIA EN AMERICA LATINA 167

Glock, H.-J., 2011, O que ¢ filosofia analitica?, trad. Roberto Hofmeister Pich,
Penso, Porto Alegre. [Version en castellano: (Qué es filosofia analitica?, trad.
Carmen Garcia Trevijano, Tecnos, Madrid, 2012.]

Hurtado, G., 2012, “Qué es y qué puede ser la filosofia analitica”, Didnoia,
vol. 57, no. 68, pp. 165-173.

MacIntyre, A., 1994, Historia de la ética, trad. Roberto Juan Walton, Paidos,
Barcelona.

Martinez, H.L., 2012, “Lenguaje y vida: el perverso encanto del mundo poli-
ticamente correcto”, en Beatriz Porcel (comp.), La filosofia politica contem-
pordnea y sus derivas en la constitucién de las subjetividades, Laborde Editor,
Rosario, Argentina, pp. 41-51.

——, 2010a, “Alcance y pertinencia de las lecturas éticas del Tractatus de
Wittgenstein”, Ideas y Valores, vol. 59, no. 142, pp. 111-130.

, 2010b, Linguagem e prdxis, Edunioeste, Cascavel, Parand, Brasil.

Tomasini Bassols, A., 1998, Filosofia: La naturaleza de los conceptos, Centro de
Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades-uNaM/Coor-
dinacién de Humanidades-UuNAM, México.

Wittgenstein, L., 1996, Observaciones a La rama dorada de Frazer, 2a. ed., trad.
Javier Sddaba, Tecnos, Madrid.

, 1989, Observaciones, 3a. ed., trad. Elsa Cecilia Frost, Siglo XXI, México.

———, 1988a, Investigaciones filosoficas, trad. Alfonso Garcia Sudrez y Ulises
Moulines, Instituto de Investigaciones Filoséficas-UNAM/Critica, México/
Barcelona.

, 1988b, Sobre la certeza, ed. G.E.M. Anscombe y G.H. von Wright, trad.

Josep Lluis Prades y Vicent Raga, Gedisa, Barcelona.

Recibido el 1 de febrero de 2013; aceptado el 14 de febrero de 2013.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70dmar2 / 9



