Mecanismo y teleologia en la Légica de Hegel

EDGAR MARAGUAT

Departamento de Metafisica y Teoria del Conocimiento
Universitat de Valéncia

edgarmaraguat@gmail.com

Resumen: (Como hay que entender la tesis de Hegel en la Ldgica de que
“la teleologia es la verdad del mecanismo”? La afirmé contra Kant, desde
luego; a saber, contra la posibilidad de que lo que parece teleoldgico sea s6lo
mecdnico; pero no en el sentido de un compromiso dogmdtico con la realidad
de fines naturales y tampoco en el de una refutacién del mecanicismo como
la que Fichte busca con su radicalizacién de la filosofia trascendental. Aqui
se examina qué posibilidades quedan abiertas cuando se cierran aquéllas.
Palabras clave: mecanicismo, filosofia trascendental, fines naturales, realismo,
especulacién

Abstract: How should one understand the claim that “Teleology is the truth
of Mechanism” advanced by Hegel in the Logic? It certainly opposes Kant’s
position in denying the possibility that what seems to be teleological is only
mechanical, but not in the sense of a dogmatic commitment to the reality
of natural ends or in the sense of a refutation of mechanicism as in Fichte’s
radicalization of transcendental philosophy. I examine in this paper which
alternatives remain open once these are discarded.

Key words: mechanicism, transcendental philosophy, natural ends, realism,
speculation

Hallamos en la Wissenschaft der Logik la afirmacidn, inaudita, de que
“la teleologia es la verdad del mecanismo”.! A ella se llega en un tramo
decisivo en el que se esta a punto de pasar a hablar, por fin, de la Idea,
el objeto genuino de la ciencia filoséfica tal y como Hegel se la repre-
senta.? Este emplazamiento es indicativo de la importancia del asunto,
generalmente reconocida. También lo es el contexto tedrico en el que
Hegel enmarca la cuestidon: la “antinomia” entre mecanismo y teleolo-
gia es una especie —o figuracion— de la antinomia entre necesidad
y libertad, y bien se puede decir que el interés primero del programa
filosofico de Hegel es resolver o, mejor dicho, superar, de un modo par-
ticular, el conflicto entre estos conceptos.> Que en efecto es una de sus
especies o que en el fondo son la misma, como Hegel llega a decir,* es

! Cfr. Hegel 1812-1816, cap. 6, pp. 437 y s., 440 y 444,

2 Cfr. Hegel 1821, § 1, Observacién.

3 Cfr. Hegel 1801, pp. 13, 45, 53, 63, 66, 79 y s., entre otras.
* Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 442.

Didnoia, volumen LVIII, nimero 70 (mayo de 2013): pp. 59-87.

dianoia / d70amar3 /1



60 EDGAR MARAGUAT

algo que tanto él como Kant dan por establecido y yo supondré en lo
que sigue.’

La interpretacion de la afirmacién es, en consecuencia, una interpre-
tacién del sistema.® Ella ha dado lugar, no podia ser de otra manera, a
glosas y comentarios que se han anulado reciprocamente. Ultimamente
han proliferado en dos variedades predominantes, a las que objetaré
en su momento. Mi contribucién a la aclaracién del sentido en que la
teleologia es la “verdad” del mecanismo consistira en lo siguiente.

Primero, volveré a considerar la intencién polémica con la que He-
gel blande su conclusion, apuntando a Kant. Voy a defender que Hegel
considera que la obra de Kant, en este punto, deja abierta la posibilidad
de que el mecanismo sea, a la inversa, la verdad de la teleologia, even-
tualidad que el idealismo de Hegel pretende despachar (secciéon 1).

Luego pasaré a examinar, con toda la brevedad que creo tolerable,
algunos comentarios representativos (seccién 2). Segun lo dicho, los
organizaré bajo dos rubricas chatas: las interpretaciones “ontolédgicas”
(de, por ejemplo, Findlay, Diising, Burbidge, Ferrini) y las interpreta-
ciones “trascendentales” (de, por ejemplo, deVries, Kreines, Stekeler-
Weithofer). Las primeras concuerdan en que Hegel afirma la existen-
cia de verdaderos organismos y, por consiguiente, de causas finales
en la naturaleza (y, luego, por afiadidura, en lo humano), y que la
aseveracion sobre el mecanismo y la teleologia sefiala una prefigura-
cion o anticipo de lo teleoldgico en lo mecanico natural y quimico.
Las segundas, en cambio, vindican que el asunto sobre el que Hegel
se pronuncia en ese lugar de la Ldgica es la explicacion de lo meca-
nico, explicacion que sélo se podria entender, a su vez, en términos
teleolégicos o en un contexto teleoldgico (y, en definitiva, practico-
humano).

Creo que hay buenas razones para no dejarse persuadir por ninguna
de estas interpretaciones, aunque es complicado idear una alternativa
que no sea un nuevo ejemplar de esas variedades o una mezcla inconsis-

® Desde el punto de vista de Hegel, esto se podria razonar diciendo que tanto en
la fisica de la naturaleza organica, como en la filosoffa de la accién intencional, esta
en juego si hay conceptos que se dotan a si mismos de objetividad, efectividad y
exterioridad. O, dicho en términos aristotélicos, si hay fines que obran como causas.
Es Kant quien define el “fin”, genéricamente, como “el concepto de un objeto en la
medida en que contiene a la vez el fundamento de la realidad de ese objeto” (Kant
1790, B xxvIiI; se cita segtin la paginacién de la segunda edicién original: B).

6 James Kreines (2004) ha puesto esto de relieve recientemente, ligando la dis-
cusion de la tesis de Hegel sobre el mecanismo a la cuestién del “philosophical
appeal of the Logic project” (p. 38).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 2



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 61

tente de ambas.” A la busqueda de esa alternativa, propongo comparar,
también brevemente, la afirmaciéon de Hegel a la que me refiero con
la reivindicaciéon de la teleologia en la obra de Fichte (seccién 3), que
no se suele llevar a cabo.® Esta omisién podria no ser lamentable, pues
el mero hecho de que Fichte suscriba o hubiera de suscribir la afirma-
cién de Hegel no prejuzga unanimidad tedrica alguna. Por lo comun,
los duros analisis de la obra jenense de Fichte en los primeros escritos
de Hegel (1801-1802) han llevado a los simpatizantes de este dltimo
a no buscar en aquélla claves para desentraifiar su sistema especulativo
preferido, el “verdadero idealismo”.? Sin embargo, la hoy deplorada na-
rracion habitual sobre el desarrollo del idealismo de Kant a Hegel, en la
que la produccidn de Fichte de los afios 1790 es un capitulo de transi-
cién, acierta al ver en Fichte un precursor del denuedo de Hegel por
levantar un sistema ni estrictamente trascendental ni en el fondo dog-
matico o, mas concretamente, un sistema que asciende hasta el prin-
cipio del idealismo trascendental (por asi decir, por su interior) —un
principio de “identidad”, tanto para Fichte como para Hegel como para
Schelling— y al hacerlo lo transforma. Por ello, creo que mi deseo de
zafarme de las interpretaciones habituales de la afirmacién hegeliana
de la teleologia, en las que Hegel aparece bien como un neodogmatico,
bien como un nuevo filésofo trascendental, ha de llevarnos a considerar
hasta qué punto Fichte bosquejé una via inédita por la que Hegel habria
prosperado.

Con todo, doy finalmente por buenas las razones que Hegel mismo
esgrime para no aceptar el punto de vista de su predecesor (seccién 4),
lo cual nos conducird a cierto impasse dialéctico, aunque, ciertamente,
no en vano. Cuando quedan a la vista las limitaciones y dificultades
de las interpretaciones corrientes, también se hacen visibles las condi-

7 De hecho, los puntos de vista de John N. Findlay y Willem A. deVries sobre este
asunto son dificiles de catalogar, y no tanto, creo, por la naturaleza procusteana de
mi divisién, cuanto por la acumulaciéon de sugerencias dispares en sus trabajos
sobre el significado de la teleologia para Hegel (sobre deVries, ¢fr: infra, nota 28).

8 Una notable excepcién en este terreno la representa Robert B. Pippin (Pippin
2008, p. 37; ¢fr. pp. 62 y s.). James Kreines, por su parte, en su interesantisimo ar-
gumento sobre la correcta interpretacion de las tesis de “La teleologia” en la Ldgica
(Kreines 2004), si concede un papel al modo en que Hegel evita una apelacién fun-
damental a una forma supuestamente inmediata de conocimiento autoacreditativo,
como la que encontramos en Fichte, pero no compara sus respectivas opiniones ge-
nerales sobre la teleologia.

° Al menos en el &mbito de la filosofia “teérica”. En el de la filosofia préctica, la
relacién entre Fichte y Hegel ha sido reconocida mas a menudo (por Wildt, Siep,
Jermann, Hosle y otros).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 3



62 EDGAR MARAGUAT

ciones que deben cumplir interpretaciones mas satisfactorias (seccio-
nes 5y 6).1°

1. ¢Es, para Kant, el mecanismo la verdad de la teleologia?

Para empezar, es preciso ponderar el sentido polémico que tiene la
afirmacion de la teleologia en la Ldgica hegeliana.

Como he anticipado, Hegel mismo la relaciona con la discusién de
Kant sobre la antinomia a la que conduce la pregunta por la causa lti-
ma de un suceso natural.!! Como ocurre en general con las antinomias
de la razén pura, los buenos argumentos a favor de una causa primera
que se autodetermina y los no menos buenos argumentos en su contra
llevan a Kant a afianzar la visidon moderna segtin la cual nuestro cono-
cimiento es, de suyo, de fendmenos, esto es, de cosas tal y como nos
parece que son, y no de cosas “consideradas en sf mismas”.!? Es, segtin
Kant, la oposicién entre fenémenos y cosas (en si mismas) la que da
sentido a la bondad contradictoria de esos razonamientos a favor y en
contra de “motores no movidos”. Supuestamente, ella permite pensar
en este caso —el “tercer” conflicto de la razén consigo misma, en la
clasificacién de la Critica de la razon pura— que lo que parece siem-
pre tener una causa natural en un suceso natural anterior en el tiempo,
efecto él mismo de otro (como éste de otro, y asi indefinidamente), bien
pudiera tener una causa sin antecedentes en un motor primero, sea la
libertad del hombre, sea la iniciativa (la libertad) de un “creador”.

Tal permiso o posibilidad para el pensamiento es la que en la Critica
de la razén pura pone a salvo o “hace sitio” a la idea misma de una

19 Al concluir de esta manera puede parecer que mis reflexiones no iran méas
lejos que las de J. Kreines (2004), quien pretende ofrecer una recontruccién de la
concepcién hegeliana de la teleologia que no es ni “metafisica” ni “no metafisica”
—andalogamente a como yo quiero evitar lecturas ontoldgicas y trascendentales—
y terminar por “estrechar” las opciones interpretativas, sin mds (2004, p. 40). No
obstante, defenderé que su comentario permanece dentro de los limites de la lec-
tura trascendental y, asimismo, estrecharé el espectro de opciones de modo que
precisamente esa lectura quede descartada o desaconsejada.

1 Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, pp. 437, 441 y ss.

12 Ciertamente, los que a Kant se le antojan buenos argumentos con fuerzas
opuestas son, para Hegel, crasas peticiones de principio (¢fr. Hegel 1812-1816,
vol. 6, pp. 441 y s.). En todo caso, esta desavenencia concreta no afecta a mi argu-
mento. La objecion de Hegel se completa sefialando que convertir el “principio de
la finalidad” y el “principio del mecanismo” en maximas subjetivas o principios heu-
risticos, como Kant parece hacer en la tercera Critica, no suaviza la contradiccién
en que se encuentran (c¢fr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 443).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 4



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 63

accién genuinamente libre, es decir, orientada verdaderamente a fines
y que responde, también verdaderamente, a razones. De acuerdo con el
hiato entre fendmenos y cosas que Kant sanciona, no podemos excluir
que lo que parece ser un efecto natural tenga como condicién de su
realidad la espontaneidad de la razén. Ahora bien, este hiato es una
hoja de doble filo. Asi como no podemos descartar que lo que parece
producirse a partir de ciertas condiciones naturales tenga una tltima
condicién de posibilidad en una accidn inteligible (es decir, una accién
en que, en todo caso y sin mas, podemos pensar), tampoco podemos
descartar que lo que parece proceder de una iniciativa espiritual tenga
su ultima condicién de posibilidad, contra las apariencias psicolégicas,
en uno o varios sucesos naturales.
Kant reconoce esto explicitamente en 1781 (y 1787):

El problema relativo a si en estos actos por los que la razén prescribe
leyes estd o no ella misma determinada por otras influencias, asi como
el relativo a si aquello que se llama libertad respecto de los estimulos
sensibles puede ser, a la vez, naturaleza en relacién con causas eficientes
superiores y mas remotas, no nos importa en el terreno practico, ya que
no hacemos sino preguntar a la razdén sobre la norma de conducta. Dichos
problemas son cuestiones puramente especulativas de las que podemos
prescindir mientras nuestro objetivo sea el hacer o dejar de hacer. (Kant
1781/1787, A 803/B 831)

Esta posibilidad “especulativa” no sélo queda abierta en la primera
Critica, sino que podria decirse incluso que resulta favorecida frente
a su alternativa, ya que parece que Kant da por bueno que nuestros
conceptos y practicas morales no presuponen la inverosimilitud de esa
posibilidad. Al menos de acuerdo con el “Canon de la razén pura”,
la libertad que se atribuye a los agentes morales no es una libertad
solo inteligible (de la que no cabe prueba o ejemplificacion alguna),
refiida esencialmente con una explicaciéon natural de las decisiones y
acciones. Basta que atribuyamos a los agentes lo que Kant llama en
la “Dialéctica” una “libertad practica”, esto es, la independencia de la
coercion de los impulsos sensibles o, por asi decir, la sensibilidad a
razones, si de justificar nuestras censuras y alabanzas y de preguntarnos
por “la norma de conducta” se trata.

Ciertamente, este, digamos, compatibilismo de la primera Critica —o
de la primera hora critica— parece superado en la obra moral posterior.
Es, en efecto, una tesis principal de la Critica de la razon prdctica que
una libertad puramente “practica” no basta para hacer de alguien el

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 5



64 EDGAR MARAGUAT

objeto de una cabal imputacién moral: hace falta ademds una “espon-
taneidad absoluta”.!®> Pero Kant se cuida muy mucho de relativizar tal
sobrenaturaleza especulativa, concluida por razones morales, al am-
bito de lo que hay que afirmar “desde un punto de vista practico”, y
asi disipa la impresiéon de que lo que la Critica de la razén pura habia
colocado mas alla del conocimiento fuera después de todo descubierto
por medio de una prueba “moral”. En concordancia con esto, defiende
en la Grundlegung que no podemos sefialar ninguna accién moral, es
decir, ninguna accidén particular que en efecto realiza los fines puros de
la razoén contra toda (eventual) inclinacién natural.

La circunscripcidn a cierto punto de vista, el del agente, es también
hecha valer, una y otra vez, en la Critica del Juicio. Precisamente en la
parte dedicada al juicio teleoldgico (o de lo teleoldgico) se insiste en
la diferencia de valor que separa los argumentos tedricos de los argu-
mentos morales, dado que estos ultimos no concluyen que las cosas son,
de hecho y de suyo, de un modo u otro (o que hay tales y cuales cosas, a
todos los efectos). Asi pues, la incognoscibilidad de un legislador de la
naturaleza decretada en la “Dialéctica trascendental de la razén pura”
no es paliada por la necesidad que tenemos los hombres de presumir
un orden general o universal de la naturaleza ni en la Critica de la razon
prdctica ni en la tercera Critica. Encontramos de hecho en esta tltima
pasajes que recuerdan el citado con anterioridad del “Canon”, en que
se dice que no podemos probar que un mero mecanismo no baste para
explicar las peculiaridades de lo orgdnico'* y que, en definitiva, el que
nosotros no seamos capaces de entender los seres vivos sino bajo el
“principio de la finalidad” se relativiza a nuestra idiosincrasia como co-
nocedores:

ciertos productos de la naturaleza deben ser considerados por nosotros, de
acuerdo con la peculiar constitucién de nuestro entendimiento, como pro-
ducidos intencionadamente segiin su posibilidad y como fines, sin exigir

13 Bl tradicional compatibilismo moderno (de Hobbes o Hume) es, segin Kant, un
subterfugio deplorable al que se recurre para no encarar la dificultad. No obstante,
interpretemos como interpretemos la distincién entre lo inteligible y lo empirico
por la que Kant aboga, dirfase que permite que sucesos que tienen una explicacién
natural grosso modo mecdanica puedan tener también una explicacién intencional o
teleoldgica. Allen W. Wood ha hablado de un compatibilismo entre compatibilismo
e incompatibilismo en la primera Critica (Wood 1984, pp. 73 y ss.). Pirmin Stekeler-
Weithofer argumentd en su dia en contra de un genuino compatibilismo kantiano
(1990), pero a la vuelta de los afios repudid su propia interpretacién, tachdndola de
“demasiado bienintencionada [zu wohlwollende]” y hegelianizante (2005, p. 334).

4 Cfr. Kant 1790, B 317, 330, 343, 346.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 6



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 65

por ello que haya una causa particular, realmente, que tenga la representa-
cién de un fin como su fundamento de determinacion, y, por consiguiente,
sin excluir que otro entendimiento (superior), distinto del humano, pueda
encontrar en el mecanismo de la naturaleza, esto es, en una conexion causal
a la que no tiene por qué suponérsele exclusivamente un entendimiento
como causa, el fundamento de la posibilidad de tales productos. (Kant 1790,
B 351; las cursivas son mias.)

Mi conclusién con respecto al criticismo de Kant es que el marco
trascendental general de la filosofia kantiana deja abierta la posibilidad
de que todo lo que parece teleoldgico, tanto en la naturaleza viva como
en las obras de los hombres (individuales y colectivas), sea a fin de
cuentas no soélo natural, sino mecanico (“el mecanismo de la naturale-
za”), a pesar de que Kant insista en que, para nosotros, la naturaleza
permanece incomprensible a menos que le atribuyamos fines propios y,
en definitiva, se nos haga irreductible el nexo de las causas finales al
de las causas mecanicas. No se concluye que de hecho lo sea, pero se
admite que es nuestra peculiar idiosincrasia cognitiva la que nos lleva
a pensar que no es asi y que, si no fuera la que es, podria resultarnos
explicable lo teleoldgico en términos mecanicos, podria hacérsenos in-
teligible que la realidad fuera mecanica de parte a parte.

2. El punto de vista esencial

Desde luego, es contra esta conclusién subjuntiva que Hegel protesta
en su Ldgica.'® Segutn él enfatiza, la cuestién que se debe plantear es
cudl de los dos conceptos, si el (del) mecanismo o (el de) la teleologia,
tiene “verdad en y para si”, cudl de los dos es “el verdadero”, es mas, si
un tercero es “su verdad” (la verdad de ambos) o el uno la verdad del
otro, cuestiones todas ellas que, supuestamente, la metafisica de antafio
(verbigracia, Descartes o Spinoza) no habria abordado, contentandose
con presuponer una cosmovisiéon y buscar en ella acomodo para un
concepto u otro, el de mecanismo o el de finalidad (Hegel 1812-1816,
vol. 6, p. 437), pero que Kant tampoco habria contestado, amparandose
en la presuposicion de la oposicién basica entre lo aparente y la cosa
misma. Esto cabe colegir de la insistencia de Hegel en la verdad en y
para si por dilucidar, verdad sin paliativos que se hace valer contra la
doble verdad de la filosofia trascendental (por un lado, la verdad del
fendémeno, y por otro, la verdad de su sustrato). La conclusién de Kant,

!5 Contra lo que, por ejemplo, deVries da a entender (1991, p. 54).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 7



66 EDGAR MARAGUAT

tal como la reproduce Hegel, es de hecho que no podemos probar nin-
guna de las alternativas de las antinomias (ni las de la primera Critica,
libertad y necesidad, ni las de la tercera, mecanismo y teleologia) y que
la afirmacién del mecanismo general (“la esencia absoluta del mundo
como mecanismo natural ciego”, como glosa la Logica) o, por el contra-
rio, la de su inexistencia sélo puede ser una “méxima subjetiva”.!® En
palabras de Hegel, en la obra de Kant falta elevarse y adoptar “el punto
de vista esencial” (Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 443), desde el que se
decide la verdad de los conceptos.

Ahora bien, écudl es ese punto de vista esencial, desde el que se
vislumbra que la teleologia es la verdad del mecanismo? Hay que reco-
nocer que no es facil decidirlo teniendo delante el capitulo. Hay pasajes
que dan a entender que la clave esta en la peculiaridad de ciertos proce-
sos quimicos reales. Pero hay uno que sugiere, mas bien, que la propor-
ciona el comportamiento de nuestras tendencias tedricas (o, dicho de
otro modo, la naturaleza de los conceptos mecanicistas en general).
En todo caso, el lector no avisado buscard en vano en esas paginas una
prueba convencional de una libertad metafisica o de la trascendencia de
lo intencional o lo orgénico a la explicacion mecdnica. Y para colmo, la
afirmacion de la teleologia parece tener un sentido genérico al empezar
y, mas tarde, un sentido especifico, por el que la teleologia de la accién
productiva —no otra— es la verdad del mecanismo y el quimismo.

En mi opinidn, las estrategias interpretativas mds comunes se han
dividido en dos especies principales que no encuentro satisfactorias y
deseo discutir. Una la denominaré ontoldgica, la otra, trascendental.

La interpretacién ontoldgica la caracterizan dos aspectos principales,
que, estrictamente hablando, son independientes. Por un lado, se consi-
dera que, en la Ldgica, el paso a la discusion de la teleologia lo propicia
una apreciacién de la necesaria operacién de conceptos que forman
parte de un discurso teleoldgico en la descripcién de lo simplemente
mecanico y quimico, pero no organico. Tal aplicacién revela lo meca-
nico y lo quimico, de modo caracteristico, como una forma larvada o
potencial de lo orgénico. Lo no orgénico resulta expresar o plasmar,
solo que torpe, parcial, limitadamente, conceptos teleoldgicos y, en de-
finitiva, los conceptos teleoldgicos por antonomasia de ‘fin’ y autodeter-
minacién. Esta interpretacidon enfatiza que es el analisis de lo mecanico
y, sobre todo, lo quimico —el proceso real quimico, concretamente—
lo que conduce a la conclusién de que la teleologia es la verdad del

7«

mecanismo. “Mecanismo”, “quimismo” y “teleologia” vendrian a deno-

16 Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 442.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 8



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 67

minar los tres grandes tramos de la “gran cadena del ser”, que va de lo
imperfecto a lo perfecto.

Buena parte de las razones para favorecer una aproximacion al asun-
to de esta indole procede de los pasajes de la Philosophie der Natur en
la Enciclopedia en que se transita de la fisica a la fisica organica, donde,
supuestamente, la dialéctica de los conceptos puros o ldgicos encuentra
confirmacion o acreditaciéon. Ciertamente, no es dificil dar con lineas
que invitan a este entendimiento, aunque, significativamente, las mas
utiles se hallan en los afladidos (en particular, en el Zusatz a Hegel
1830, § 335).!7 Cinzia Ferrini recuerda que Hegel habria hablado de
las caracteristicas de la vida “brillando a través” de la “energia esponta-
nea” de algunos procesos quimicos,'® si bien matiza de inmediato que
la vida, para Hegel, esta sdlo presente en si (esto es, potencialmente)
en lo quimico, razén por la cual Hegel se opondrd siempre de hecho a
la idea de una emergencia —naturalista, digamos— de lo orgdnico a
partir de lo inorganico (cfr. el inequivoco Hegel 1830, § 249: “La na-
turaleza debe ser contemplada como un sistemna escalonado, cada uno
de cuyos peldafios procede necesariamente de los otros, y el siguiente
es la verdad de aquellos de los que resulta, pero no de tal manera que
cada escalén sea generado naturalmente desde los otros”).”

No obstante, estas advertencias contra el emergentismo vienen com-
binadas con citas de expresiones orales de Hegel en que la vida aparece
ella misma como un fin al que tiende la naturaleza en general. Para
Ferrini, a juicio de Hegel habria un “impulso inmanente” en lo quimico
que apunta a la “finalidad interna” (en la terminologia de Kant) que
contemplamos en los organismos (2011, p. 208).2°

7 Si hubiera que escoger un tinico texto —al margen de los “afiadidos”— que
pudiera sustentar una interpretacién de esta indole, yo optaria sin dudarlo por la
nota de Hegel a ese paragrafo.

18 Cfr. Ferrini 2011, p. 208.

9 No obstante, Findlay, un emergentista é] mismo, achaca este paragrafo a las
circunstancias histérico-cientificas (1971, p. 105). Mas lejos todavia va Wendell
Kisner: “una teoria de la emergencia [. ..] es exactamente lo que Hegel nos muestra
en el desarrollo ontoldgico de la Ldgica” (2008, p. 134).

20 A decir verdad, hay en la Ldgica un pasaje (el tinico, que yo sepa) en que se
habla de que “el mecanismo se muestra a si mismo [...] como una tendencia hacia
la totalidad, por cuanto intenta captar la naturaleza para si como un todo que no
necesite para su concepto de ningin otro concepto —es decir, como una totalidad
que no se encuentra en el fin ni en el entendimiento extramundano vinculado con
éste” (Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 439). Algunos comentaristas consideran clave
esa linea, pero entienden que la cuestion es mas la explicacion mecdnica que el
mecanismo en si mismo (¢fr. Marrades 2001, pp. 307 y s.; Houlgate 2005, p. 164;

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 9



68 EDGAR MARAGUAT

El segundo aspecto propio de esta interpretacién, que concita bas-
tante asentimiento, tiene que ver precisamente con la conceptuacién
apropiada de los organismos. No son pocos los lectores que llegan a la
conclusién de que Hegel, tanto en la Ldgica como en la Enciclopedia, de-
fiende la objetividad, cabal, de los fines internos o reales, del organismo
como fin en y para si mismo. De ahi que Hegel tuviera que reprochar a
Kant haber rebajado el concepto de finalidad interna a elemento de un
principio de juicio subjetivo (un reproche conocido, desde luego: cfr.
Hegel 1830, § 55, asi como Hegel 1802, pp. 341 y s.). Klaus Diising ha
argumentado que es la recepcién conjunta de la teleologia aristotélica y
la Critica del Juicio kantiana lo que movié a Hegel a censurar que Kant
no reconociera “el conocimiento de la particular determinacién onto-
l6gica de lo orgénico”. Precisamente contra Kant, Hegel habria promo-
vido “un conocimiento objetivo, ontoldgico, de la finalidad interna de
los organismos” (Diising 1990, p. 150). Esta es una diferencia nitida, a
juicio de Diising, entre las emparentadas discusiones de Kant y de He-
gel de la teleologia natural. “Como para Aristdteles, tiene para Hegel
esta teleologia significado ontoldgico; el ser animado natural mismo
vale como determinado por medio del fin, que Hegel conceptiia como
universalidad inmanente, concreta” (Diising 1990, p. 155).2!

La suposicién de que en lo organico se muestra la autodeterminacion
que se incoa en lo inorganico la hallamos, con implicaciones andlogas
sobre la objetividad de los fines en la naturaleza, en los comentarios de
Ferrini. Ella perfila las limitaciones de lo quimico en sus aspiraciones
a la vitalidad por contraste con la vitalidad que imputa a lo organico.
Desde luego, es obvio que Hegel atribuye unas funciones a los 6rga-
nos, de autoconservacién y reproduccién de si, que no predica de los
procesos quimicos mejor conocidos en su dia.?? En particular, éstos no

Burbidge 2007, p. 115). Contra esta opinién, no obstante, que puede desembo-
car naturalmente en las que he denominado —y que en seguida exploraré— in-
terpretaciones trascendentales, se expresa Ferrini: “the transition to ‘Organic Phy-
sics’ should not be understood as produced merely by our reflective assessment of
chemical phenomena that considers them as a totality” [la transicion a la “fisica
orgédnica” no debe entenderse como producto de una valoracién reflexiva de los
fendmenos quimicos, hecha por nosotros, que los considera como una totalidad]
(2011, p. 214).

21 Son estas conclusiones de Diising las que me han inclinado a denominar “on-
toldgica” esta interpretacion.

22y, sin embargo, se dice, “from the standpoint of Hegel’s generally dynamic
conception of the universal forms of all natural things, ‘Mechanics’, ‘Physics’ and
‘Organics’ will show increasing degrees of self-determination and self-preservation”
[desde el punto de vista de la concepcion en general dindmica de Hegel de las for-

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 10



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 69

se renuevan por si mismos, no perduran, desembocan en productos en
primera instancia inertes y separados. Esta caracterizacién negativa de
lo quimico produce la impresion de que lo que llamamos orgénico si
realiza apropiadamente el principio de finalidad.

Mis objeciones contra esta linea interpretativa, que llamo “ontolégi-
ca”, son tres. Para empezar, las descripciones de lo mecanico o material
en términos teleoldgicos o, digamos, prototeleoldgicos que pueden re-
colectarse a lo largo de la obra de Hegel son seguramente mds que
metaféricas.?® Pero, por sugerentes y premeditadas que sean, no de-
ben ocultar que el desafio especifico que plantea la seccién sobre “La
teleologia” es comprender que la teleologia es la verdad de lo mecani-
co en su conjunto y en cuanto tal y, literalmente, determinar cudl de
los dos conceptos es el verdadero, no tanto el de descubrir fenémenos
teleolégicos, por usar generosamente las palabras, en lugares en que
no se esperan. No es que esto lo ignore completamente alguno de los
autores a los que me he referido. Pero la mera extension de la retdrica
aristotélica a la conceptuacién de lo mecanico o quimico en general esta
lejos de servir de argumento, a mi juicio, para la inaudita aseveracién
general de Hegel.

En segundo lugar, la interpretacion ontoldgica (o paraemergentis-
ta) suele, si no silenciar, al menos no estimar en lo que merece que
la verdad del mecanismo haya que buscarla, en primera instancia, en
la teleologia del fin subjetivo o externa, a la que se dedica de hecho la
seccién de la Ldgica, y no en la teleologia inmanente de lo vivo. Cierta-
mente, Hegel consigna que la teleologia es la verdad del mecanismo en
un sentido genérico, antes de que haya que distinguir entre un tipo u
otro de teleologia.?* Pero hay también un sentido especifico, como dije
antes, en que la teleologia externa resulta ser “la verdad del mecanis-
mo”, desde luego antes de que lo pueda ser la teleologia de lo organico.
Creo que la causa de esta relativa omision se encuentra, por un lado,
en el uso excesivamente abundante que de la filosofia de la naturaleza
se ha hecho al interpretar este pasaje de la Ldgica y, a la vez, en una

mas universales de todas las cosas naturales, la “Mecanica”, la “Fisica” y la “Orgéni-
ca” mostraran grados crecientes de autodeterminacidn y autoconservacién] (Ferrini
2011, p. 205).

2 Por ejemplo, en manuscritos de 1805,/1806 que Ferrini cita, la luz, la manifes-
tacion de la materia, ejemplifica ya la forma universal de la vida porque, se supone,
en el cuerpo transparente, en el que “todas las partes se penetran reciprocamente”,
se prefigura la unidad de lo organico (¢fr. Ferrini 2011, p. 206). Otra ejemplifica-
cién principal en ese manuscrito la ofrece la fuente misma de la luz natural, el sol,
como cuerpo celeste que no recibe de otro la luz, que “se sostiene a si mismo”.

24 Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 440.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 11



70 EDGAR MARAGUAT

falta de perspectiva, a mi juicio, sobre la medida en que la controversia
general con Kant (y sus sucesores idealistas) estd en juego en estas
paginas, como espero tener ocasion, al menos, de mostrar.

Por ultimo, pero no menos importante, creo que es menester recon-
siderar la conclusién de que Hegel entiende que los fines internos en la
naturaleza son objetivos en el sentido con respecto al cual Kant suspen-
de su juicio. Aunque una discusidon completa de este asunto no se puede
llevar aqui a cabo, apelaré a dos pruebas textuales en contra de esa
conclusion. Por un lado, en la primera discusién sistematica de lo vivo
en la obra publicada de Hegel, la que se encuentra en la introducciéon
al capitulo 1v de la Fenomenologia, se llega mas bien a la conclusién,
segun se puede defender, de que el género (esto es, la clase natural
y, en términos aristotélicos, la forma) existe precisamente en el ojo del
espectador. Me refiero a un pasaje, poco discutido en la literatura, que
reza asi:

Esta segunda unidad es el simple género, el cual, en el movimiento de la
vida misma, no existe para si mismo como tal cosa simple; sino que en ese
resultado la vida remite a algo otro que lo que ella misma es, a saber: a la
conciencia para la que la vida es como dicha unidad, o para la que la vida
es como género. Pero esa otra vida, para la que es el género como tal y que
para si misma es género, es decir, la autoconciencia, sdlo se es ella por de
pronto como tal ser simple, y por de pronto se tiene a s{ misma por objeto
como puro yo. (Hegel 1807, p. 143)

Cuando digo que el género existe “en el ojo del espectador”, me apo-
yo en la linea que dice que es para la autoconciencia “para la que es el
género como tal”. Notese que esto no puede significar que la autocon-
ciencia es para si género, pues esto se afiade a continuacién.?® Este pa-
saje de 1807 un tanto inadvertido hace juego con la tesis dificil de pasar
por alto de la Ldgica segun la cual ni la vida, ni el conocer (Erkennen),
ni la accién —en el capitulo definitivo de la obra— representan la con-
sumacion de la objetivacion de lo ideal. La vida concretamente es en
1816 un concepto “sin alma” [nicht seelenvoll].® En ella el concepto
es “lo interior” o, precisamente, “subjetivo” (p. 485) y, por ello, toda
ejemplificacién —todo “ejemplar”’— estd entregada a un exterior, a una
objetividad opuesta en definitiva a lo inorganico, a pasar o perecer, a
dejar o dar lugar a otros, infinitamente, sin que al hacerlo pueda salir o
superar en si misma “la finitud de su inmediatez” (p. 486). Por algunas

% Cfr. Hegel 1830, § 222.
26 Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 468.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 12



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 71

de estas razones textuales y otras mds, Michael Wolff extrae la siguiente
consecuencia:

el fin interno domina en el organismo natural sélo aparentemente [schein-
bar], y no es cierto que la realidad de este fin sea un hecho natural; en
consideracién de los antagonismos naturales de lo orgénico [i.e., la lucha
por la existencia, la relacién sexual, la enfermedad y la muerte natural]
no hay realmente una autoorganizacién natural estrictamente hablando.
(Wolff 1992, p. 136)

Segun este comentarista, Hegel piensa que Kant se queda radicalmente
corto al convertir la finalidad interna en una simple maxima de la com-
prension de la naturaleza, en concreto, de la heuristica fisioldgica, pero
que, por otro lado, es demasiado optimista al pensar que los seres vivos
aparecen propiamente como fines de si mismos. Wolff considera, mas
bien, que el estudio de lo que Hegel llama el “proceso del género” revela
la “impotencia de la naturaleza”, esto es, la precariedad de la realiza-
cién de los fines en la naturaleza, donde los seres estdn entregados a
diversas fuerzas que los descoyuntan y terminan por darles muerte.?’

Estas tres objeciones, que considero de peso, invitan a volverse hacia
aproximaciones alternativas al asunto. La principal es la que destaca
por su estrategia trascendental. Desde este otro punto de vista, la sec-
cién sobre la teleologia no prueba ni la objetividad de los fines inter-
nos en la naturaleza ni algin tipo de orden l6gico —no digamos una
emergencia— entre lo atin no teleoldgico y lo por fin teleoldgico en
la naturaleza. Su objeto seria mas bien la naturaleza de la explicacion
de lo mecdnico y la cuestién principal seria si podemos entender esa
explicacién en términos ellos mismos mecanicistas. De acuerdo con la
afirmacién de Hegel que seguimos examinando, la conclusién que se
extrae es que no podemos. Esto significa que la aplicacion de conceptos
mecanicistas no se puede generalizar absolutamente.

Un ejemplo de este tipo de lectura lo constituye el anélisis del sistema
hegeliano de Pirmin Stekeler-Weithofer (Philosophie des Selbstbewu/st-
seins, 2005). Segun él, la tesis central del capitulo sobre la teleologia
es, para empezar, que “toda explicacién mecanico-causal pertenece al
contexto de nuestro interés por la prognosis y la planificacién de la
accién y por tanto a un marco teleolégico” (2005, p. 316). Aunque
el saber del mecanismo sea una condicién de posibilidad de la accién
orientada a fines, bien mirado es la accién orientada a fines la que

27 Cfr. Wolff 1992, pp. 133 y s. J. Kreines parece estar de acuerdo (2004, p. 59;
cfr. p. 70). También WA. deVries (1991, p. 66).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 13



72 EDGAR MARAGUAT

produce primero el interés y luego la consecucién del saber predictor,
en el contexto de unos experimentos adecuadamente disefiados y rea-
lizados. Que la teleologia sea la verdad del mecanismo significaria que
la accién deliberada es el contexto en que adquiere sentido y donde
en efecto se obtiene el conocimiento de causas eficientes. El transito
a la teleologia es interpretado, entonces, como un avance en una re-
flexién sobre presuposiciones légicas (“einer prasuppositionslogischen
Reflexion” (Stekeler-Weithofer 2005, p. 317)).

También para James Kreines la cuestion que se debate es si todo lo
que puede ser explicado puede explicarse en términos mecdnicos. Pero
no, en particular, porque los organismos, los seres vivos, no puedan
serlo, esto es, porque el mecanismo no sea, no pueda ser, un modelo
completo de la descripcién del mundo o incluso “dar cuenta” por com-
pleto de los fendmenos naturales, sino porque “hacer el mecanismo
‘absoluto’ socavaria cualquier posible comprensién de la explicacién en
si misma” (Kreines 2004, p. 39) y, concretamente, la distincién entre
una mera descripcién y una explicacién objetiva.?® Para Kreines, Hegel
se revuelve contra la hipdtesis de un mecanismo “total”, supuestamen-
te, porque los conceptos empiricos y tedricos, la investigacién y sus
principios, no pueden comprenderse sino teleoldgicamente. Las expli-
caciones y leyes objetivas se distinguen de las que no lo son —de las
meras descripciones y generalizaciones empiricas— porque “encajan en
el sistema tedrico total que mejor combina la simplicidad del conjunto
con el poder explicativo” (Kreines 2004, p. 47). Este equilibrio de la
teoria completa se convierte en una meta de la empresa de investiga-
cién de la naturaleza, con vistas a la cual la teoria se revisa y renue-
va. Semejante meta no puede tomarse como un interés pragmatico o
subjetivo arbitrario. Es, al contrario, “algtin tipo de propdsito objetivo
constitutivo de la investigacién cientifica misma” (Kreines 2004, p. 47).
La conclusién es que una explicacion mecdnica merece ser considerada
una “explicacion objetiva” por el papel que desempefia en un conjunto
de teorias cientificas que se generan y corrigen gracias a la orientacién
teleoldgica de la investigacion.

2 DeVries defiende una comprensién semejante, aunque no explota la diferencia
entre descripcién y explicacién (cfr. deVries 1991, p. 67). Otro contraste entre sus
analisis lo genera que deVries, a diferencia de Kreines, si considera apropiado decir
que las explicaciones mecdanicas (y quimicas), segun Hegel, no pueden ser aplicadas
“a la totalidad de las cosas” (p. 66). Un comentario critico de este pasaje (y otros
analogos de Charles Taylor, Michael Inwood y Rolf P Horstmann) se encuentra de
hecho en Kreines 2004, p. 67.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 14



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 73

Queda a la vista que estas otras lecturas no tienen por qué compro-
meterse con la objetividad de fines naturales reales, lo cual, a la vista
de mis objeciones a las interpretaciones “ontoldgicas”, representa una
ventaja. No obstante, tampoco eluden por ello la cuestidon general de la
objetividad de algunos fines y, concretamente, la de la objetividad de los
fines de las actividades humanas en general (Stekeler-Weithofer) o, al
menos, las actividades tedricas o explicativas (Kreines). Al fin y al cabo,
como he dicho, Hegel dice literalmente que “la antinomia del fatalismo
con el determinismo y la libertad afecta precisamente a la oposicién del
mecanismo y la teleologia” (Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 437). Esto da
a entender que no sélo se ventila o debe ventilarse en este tramo de la
Ldgica si hay fines en la naturaleza, sino si hay fines en el espiritu, en
las actividades del espiritu.

Por consiguiente, aun cuando pudieran tener razén estos intérpretes
en que la tesis de Hegel estd referida a la autosuficiencia general de las
explicaciones mecdanicas, ni una necesaria apelacién al contexto teleold-
gico de la investigacién empirica ni la presunta necesidad de trascender
la pura descripcion de lo empirico —en que hay “exterioridad” entre la
ley que da cobertura a un fenémeno y el fenémeno mismo— resuelven
por si mismas la antinomia.?’ Esto parece claro.3® Para hacerlo tampoco
basta constatar, como hace Hegel, segtin dije ya, que los argumentos a
favor de cualquiera de los extremos son defectuosos, pues lo que ha de
liquidarse, a mi juicio, es la especulacién kantiana segtin la cual lo que
parece libertad en nuestras acciones —asi como lo que parece explica-
cién en nuestras explicaciones— pudiera ser “naturaleza en relacién a
causas eficientes superiores y mas remotas”.

Mi objecidn principal contra la estrategia trascendental es, pues, que,
o da por sentado que la accién orientada a fines esta evidentemente
orientada por fines, como me parece que Stekeler-Weithofer hace, o es
deudora de un argumento que pruebe su objetividad, no ya en la natu-
raleza no humana, sino en nuestras actividades tedricas y précticas.?!
Por supuesto, la Légica da la impresidon de aceptar este desafio en el

% En cambio, parece estar mas de acuerdo con esta estrategia general que Hegel
pase de discutir el mecanismo a discutir la teleologia de la accién productiva. Esta
es otra ventaja de esta estrategia frente a la ontoldgica.

30 Pero no, caracteristicamente, para Stekeler-Weithofer (cfr. 2005, p. 319).

31 “Reflexiones sobre medios y fines las hay objetivamente, es decir, realmente
en el pensamiento de los sujetos, y de tal modo que determinan etiolégicamente
un comportamiento. Este comportamiento hay que explicarlo, por lo tanto, por
medio de razones y conclusiones y no como un curso mecanico-causal” (Stekeler-
Weithofer 2005, pp. 317 y s.; ¢fr. p. 335).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 15



74 EDGAR MARAGUAT

capitulo definitivo sobre la Idea. Pero, aun si lo hace ahi, restaria por
ver como debe valorarse ese climax.

A decir verdad, Kreines al menos parece muy consciente del reto y,
de hecho, repudia que la distincién entre explicacidon y descripcidn se
considere “primitiva” (Kreines 2004, p. 52). Claro estd que tratando
de ir mas alld de esa aceptacion o al menos sefialando la necesidad
de hacerlo (o el compromiso de hacerlo) parece trascender la estrate-
gia puramente trascendental.?? Por ello, antes de examinar qué puede
deparar esa ruta (que Kreines sélo introduce tentativamente), quisiera
considerar las razones para que no nos contentemos con una conclusion
sobre la dependencia en que las explicaciones mecanicas se hallan con
respecto a nuestra conducta teleoldgica.

El problema es, en el fondo, cémo invalidar las admoniciones de
Kant contra conclusiones especulativas injustificadas. Podemos conside-
rar las conclusiones de la estrategia ontoldgica, a mi juicio, conclusio-
nes especulativas injustificadas que los argumentos dialécticos de Kant
socavan. Y podemos rechazarla porque Hegel no repone argumentos
dogmaticos contra esos argumentos dialécticos. Pero tampoco parece
que podamos aceptar que Hegel se conforma con una teleologia als ob
o con la apelacién a una subjetividad que no puede dejar de verse a
si misma orientada teleoldgicamente a fines, que acttia de hecho bajo
esa representacion. Si nos contentaramos con ello, no adoptariamos “el
punto de vista esencial” de la Ldgica.

¢Qué alternativa yace entre la Escila de la teleologia dogmatica, ba-
sada en una dudosa extrapolacion de conceptos teleoldgicos, y la Carib-
dis de la teleologia trascendental, basada en la experiencia psicolégica
o en una filosofia del lenguaje ordinario (literalmente, en una “aclara-
cién del uso” de algunas expresiones)? Una alternativa, al menos histé-
ricamente hablando, la representa el trascendentalismo radical de J.G.
Fichte y su argumento a favor de la teleologia. En la proxima seccién
deseo ponderar brevemente qué crédito merece, y en la siguiente, qué
relaciéon mantiene con €l el pensamiento de Hegel.

3. Fichte y la falsedad del mecanismo

Fichte es abiertamente un filésofo trascendental. No ya porque reivindi-
ca la herencia de Kant, sino porque coloca el yo en el lugar sistematico
que se merece, o que parece que Kant deberia reconocer que merece.

%2 Pero quiza sélo lo parece (cfr. Kreines 2004, pp. 60y s.). En todo caso, Kreines
pretende que al final haya compatibilidad de los puntos de vista teleoldgico y no
teleoldgico, sin menoscabo de la tesis sobre la verdad de la teleologia.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 16



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 75

La Doctrina de la ciencia entera parte del yo, que es, de acuerdo con
la Critica, la condicién suprema de toda representacién y conciencia.
Si hay un avance con respecto a Kant, que lo hay, tiene que ver con el
grado en que esto se hace explicito o se destaca y con la premeditaciéon
y conviccién con que se quiere impedir que un hiato o una diferencia
epistemoldgica ensombrezca el caracter de principio que se le reconoce
al yo. Lo que irrita a Fichte, precisamente, es la ambigiiedad ontoldgica
(o especulativa) de la filosofia de Kant y, en general, el caracter anti-
nomico de sus conclusiones tedricas y la importancia que se le concede
a la ilusién dogmatica.>® En otras palabras, Fichte organiza el sistema
para excluir frontalmente la posibilidad del dogmatismo, de una filoso-
fia que coloca lo que es en el lugar del principio, el lugar que, a juicio
de Fichte, ha de ocupar la accién del yo o, como €l dice, una “acciéon
de hecho”. Si toleramos la posibilidad de que lo que es ocupe ese lugar,
piensa Fichte, nunca daremos alcance a la posibilidad de que otra cosa
distinta venga a ser un principio y, por consiguiente, nunca podremos
hacer inteligible la espontaneidad, iniciativa, accién o libertad del yo.34

Esto explica tanto el disgusto con el que se refiere a las ilusiones tras-
cendentales que Kant confiesa padecer, como el que le produce la tibie-
za de Schelling, por lo demds su valedor general, cuando en sus Cartas
filosdficas sobre dogmatismo y criticismo afirma la legitimidad —incluso
desde un punto de vista critico— de ambos sistemas, el idealista tras-
cendental y el dogmatico (el de Kant o Fichte y el de Spinoza). Aunque
en sus “Introducciones” a la Doctrina de la ciencia de 1797 Fichte em-
pieza parafraseando a Schelling, una linea de las Cartas precisamente,
admitiendo que la filosofia que se jura depende simplemente del carac-
ter que se tiene, acaba razonando con vehemencia que el dogmatismo
es un contrasentido.

Vale la pena recordar los términos de su conclusion:

Ciertamente, al presuponer la validez omnimoda del mecanismo de causa
y efecto se contradicen a si mismos. Lo que dicen entra en contradiccién
con lo que hacen; pues, en la medida en que presuponen el mecanismo,
estan a la vez elevandose por encima de él. Su propio acto de pensamiento
de esta relacién es un acto que se sittia fuera del reino del determinismo

33 Cfr. Fichte 1797, p. 514.

34 La ininteligibilidad de la libertad en la Critica de la razdén pura conduce asi a
un sistema muy determinado. Maliciosamente se podria decir que la incomodidad
que produce esa ininteligibilidad sélo se puede curar convirtiendo lo ininteligible
en principio de toda inteligibilidad. Por lo demas, es sabido que Kant mismo hace
de la libertad la clave de béveda de un futuro sistema critico.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 17



76 EDGAR MARAGUAT

mecanico. El mecanismo no puede captarse a si mismo, precisamente por-
que es mecanismo. Sélo una conciencia libre puede captarse a si misma.
(Fichte 1797, p. 510)

Esta conclusién procede muy directamente, a mi modo de ver, del
principio que el sistema adopta. Recuérdese, por ejemplo, que segin
la primera versiéon completa de la Doctrina de la ciencia —de 1794—,
el principio (légico) de identidad, segtin Fichte argumenta, ha de ser
aclarado a partir del principio de identidad (o autoposiciéon) del yo:
si se puede decir de algo (un concepto, por ejemplo) que es ése preci-
samente —que significa lo que significa— es porque puedo reconocer
previamente la identidad de una operaciéon del intelecto (Fichte 1794,
pPp. 92 y ss.). Mas tarde, en la Doctrina revisada (la conocida como
nova methodo), se defiende que el sistema ha de partir de la intuicién
intelectual del yo.3> Esta intuicién intelectual lo es de hecho de la acti-
vidad del yo (la “Segunda introduccién” destacard que la alternativa a
un comienzo por el ser es un comienzo por la accién). El conocimiento,
por lo tanto, del que parte el sistema es el conocimiento de que algo que
sucede es en efecto la actividad de un yo: ya digo, la accidn de hecho.
Fichte piensa que el mecanismo, la falta de actividad de un yo, se puede
comprender como representacion del yo, pero que la actividad del yo
no se puede comprender como efecto o producto del mecanismo.

Cuando el Sistema de la ética recapitula en 1798 los fundamentos de
su filosofia (ofreciendo una versién de ellos que Fichte mismo tiene en
gran estima), vemos de nuevo al yo que ha actuado siempre ya colocado
como principio y, por cierto, a su libertad de accién concebida en tér-
minos —bien kantianos— de efectividad de los conceptos, es decir, de
realizacién de fines, una efectividad que Fichte considera absoluta.3®

La cuestién es: {como se establece ese principio (como se establece
esa efectividad)? Para parafrasear la Doctrina de Fichte, un jovencisimo
Schelling recurre a la imagen del tajo de Alejandro que parte el nudo
gordiano (cfr. Schelling 1795-1796, p. 79). Esta imagen comunica que
entre la subjetividad y lo objetivo no cabe pensar ni postular un ele-
mento mediador (lo suficientemente objetivo como para engranar en lo
puramente objetivo y a la vez lo suficientemente subjetivo como para
obedecer a lo puramente subjetivo). Desanudar la cuerda —el vinculo
entre lo subjetivo y lo objetivo— seria resolver la tarea de buscar esa
mediaciéon. Como a Fichte, le parece una tarea irresoluble dada la de-
finicién de los términos involucrados, pero, no obstante, no se quiere

% Cfr. Fichte 1798-1799, p. 31.
36 Cfr. Fichte 1798, pp. 9y s.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 18



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 77

renunciar a los términos y, por lo tanto, se genera irremediablemente
la dificultad, se hace preciso zanjar la perplejidad en su origen mis-
mo. No debemos aceptar el desarrollo del problema, hemos de atajar,
precisamente, su proliferacion. La postura que adopta Fichte consiste
en declarar que la razén no puede o, lo que viene a ser lo mismo, no
debe tolerar que la dificultad arraigue.>” En la préctica eso significa que
no debe aceptar la tarea de resolver el problema y que, en definitiva,
debe siempre darlo por resuelto de antemano. En ese trance principal
Fichte apela a un “golpe de autoridad” de la razén, haciendo uso de
una metafora que hace juego con la del tajo (Fichte 1794, pp. 300 y s.).
Esta postura nos asienta, por asi decir, “dentro” del horizonte de la
razon (de lo que ella puede o no puede, de lo que ella debe o no debe).
Sin embargo, Fichte piensa que esto no involucra el reconocimiento de
una finitud genuina de la razén o, por lo menos, no en los términos
kantianos, segtin son entendidos habitualmente. El advierte que mien-
tras no podamos expresar inteligiblemente qué seria estar del otro lado
de ese limite, no daremos sentido al pensamiento de que estamos ence-
rrados dentro de unos limites. Su “trascendentalismo” queda matizado
en esta medida, de un modo que desactiva la necesidad y oportunidad
de las “especulaciones” sobre el otro lado a las que Kant no se resiste.

4. ¢Fue Hegel un criptofichteano?

En ese sentido, Fichte propone una via ni estrictamente trascendental
ni estrictamente especulativa para resolver el problema de la efectivi-
dad de los conceptos (entendidos como fines o intenciones). Por ello,
cabria preguntarse si una interpretaciéon de Hegel que apreciara mas
continuidad de lo habitual con el pensamiento de Fichte en este punto
podria permitirnos evitar la dificil eleccién entre lo “malo” de las lectu-
ras trascendentales y lo “peor” de las lecturas ontoldgicas de la doctrina
de la Ldgica sobre la teleologia.

Mi escepticismo al respecto viene a ser el corriente. Alguien podria
pensar, desde luego, que la introduccién al sistema hegeliano, esto es,
la Fenomenologia, es una ciencia que presupone muy fichteanamente
el “automovimiento” de la conciencia y que, en ese sentido, toma como
punto de partida alguna suerte de efectividad de los conceptos (o de las
representaciones de la conciencia). Asimismo, cuando Hegel discute lo
vivo en la introduccién al capitulo IV de esa obra se desemboca en una
conclusiéon mas kantiana de lo que se suele esperar —la vida existe

37 E] aleman sollen tolera ambas traducciones: poder o deber.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 19



78 EDGAR MARAGUAT

como tal para esa otra vida, la autoconciencia, que la contempla—, en
un lugar que produce la casi irresistible impresion de que Hegel esta
prejuzgando, como Kant, o sancionando como absoluto, como sin am-
bages hace Fichte, el caracter teleolégico familiar de la subjetividad o
autoconciencia. A su vez, en la Ciencia de la ldgica hay un importante
pasaje en que Hegel protesta contra el modo en que Kant introduce en
la primera Critica la representacién del “yo pienso” que ha de poder
acompaflar a toda otra representacion, a saber, como una representa-
cién “incéomoda”, lugar en el que, al hablar de una “relacion absoluta
consigo” que sélo consiste en “hacerse [...] a si misma circulo” (He-
gel 1812-1816, vol. 6, p. 490), parece brillar la misma radicalizacién
de la filosofia trascendental que es caracteristica del punto de vista de
la Wissenschaftslehre. Tropezamos ahi, diriase, con el descubrimiento
del cardcter absoluto de la conciencia autoconsciente, que se hace a si
objeto, pero no objeto refractario a la subjetividad, sino objeto de la
subjetividad.

En la bisqueda de coincidencias se podria también apelar al finale
del capitulo sobre el “Espiritu” en la Fenomenologia. Robert Brandom
interpreta que en ese paso se ventila la discusiéon entre un punto de
vista “normativista” y un punto de vista naturalista —asi reconstruye
él el conflicto fenomenoldgico entre el magnanimo y el pusildanime (el
sefior y su servidor)— sobre la integracién de razones y causas. En
términos generales, se trata ahi también del conflicto entre la afirma-
cién de la teleologia y la afirmacién del mecanicismo.®® Pues bien, tras
considerar distintos modos de comprender el conflicto mismo (lo que
él denomina meta-meta-actitudes con respecto a las normas), Brandom
llega a la conclusién de que Hegel ni piensa que la efectividad de las
normas haya de considerarse una cuestiéon objetiva (u ontoldgica) ni
una cuestién subjetiva tedrica (un modo optativo de entender lo que
ocurre) o practica (un modo optativo de tomarse las cosas o de vivir).
Por el contrario, defiende que el punto de vista de Hegel es el de que
tanto “sefiores” como “servidores” estan “siempre ya” comprometidos
implicitamente con la adopcion de la actitud que reconoce la vigencia
de normas, pues incluso los segundos han de aceptar, en la practica,
que su modo de dar cuenta de lo que ocurre —aunque lo haga en un
vocabulario restringido y mecanicista— satisface criterios definidos de
inteligibilidad, adecuaciéon y correccién, a los que ellos mismos se su-
jetan. En la reconstruccién de Brandom, por lo tanto, el argumento en

% Brandom entiende que, de nuevo, el fondo de la cuestién es ahi la tercera
antinomia de la razén pura (cfr. Brandom en preparacion, cap. 8).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 20



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 79

ese tramo decisivo de la Fenomenologia es comparable al argumento de
Fichte en la “Segunda introduccién”, por el que se afirma la contradic-
toriedad del punto de vista “dogmatico”.

Todas estas afinidades y unanimidades de Fichte y Hegel topan, em-
pero, con el expreso rechazo del segundo, antes y después de la Fenome-
nologia, de la filosofia del primero. A las conocidas paginas al comien-
zo de la Ldgica contra el arranque de la Doctrina de la ciencia —que
vendrian a razonar que del yo, en todo caso, no se puede partir—, se
agregan tres argumentos de Hegel que quisiera, al menos, invocar.

En primer lugar: la introduccién a la “Légica subjetiva” dice muy cla-
ramente que aunque para saber qué sea un concepto haya que recordar
la naturaleza del yo (Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 255; “El concepto
[...] no es otra cosa que yo o la pura autoconciencia” (p. 253)), ésta es
una aclaracion practicable en virtud de una igual constitucién de am-
bos, una igualdad de momentos o determinaciones de tal suerte que, si
no se concibe primero el yo segin esas determinaciones, porque sim-
plemente se lo representa uno del modo habitual, tampoco se puede
entender cudl es la unidad, ser genuino y “ser puesto” (Gesetzsein) del
concepto. Esa introduccion, por lo tanto, abunda en la opinién de que
el yo no funciona como principio de la filosofia y, concretamente, de
que el paso en la Doctrina de la ciencia de la evidencia de la identidad
del yo a la deduccién de la identidad del concepto es una estrategia
fraudulenta que prejuzga las cuestiones.

A este desafio frontal y general se agrega el sinuoso argumento en
la Fenomenologia contra la presunta transparencia propia u original de
la subjetividad. Este argumento alcanza cierta cima en la discusién en
el capitulo dedicado a la “Razén” sobre el contenido de las intenciones
del agente moral. Se puede resumir la conclusién a la que conduce
diciendo que “el individuo no puede saber cudl es [el contenido de sus
intenciones] antes de haberlo realizado por la accién” (Hegel 1807,
p.- 297). A decir verdad, el argumento ocupa buena parte de la obra y
empieza con las reflexiones del capitulo primero sobre los autoengaiios
del querer decir (la conciencia de la “certeza sensible” no dice lo que
quiere decir y dice lo que no quiere decir). Creo que este argumento
estd armado, en general, contra la filosofia de la subjetividad de Kant y
Fichte y, concretamente, contra lo que Hegel entiende que es el prejui-
cio sobre los contenidos y acciones de la subjetividad particular.

Por ultimo, es necesario recordar aqui algo que se dijo ya en la se-
gunda parte de este trabajo. La seccion decisiva y definitiva de la Légica
sobre la Idea expone con parsimonia cudn lejos estan lo vivo natural,
por un lado, y los humanos esfuerzos del conocer y morales, por otro,

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 21



80 EDGAR MARAGUAT

de realizar su propio concepto. Tal exposicién conduce a lo que consi-
dero el colofén —de colofones— de la obra, a las puertas del epilogo en
que viene a consistir el capitulo postrero, sobre “La idea absoluta”. Me
refiero a la reflexién en “La idea de lo bueno” —la pentltima seccién
del libro— sobre los vanos esfuerzos por realizar los fines subjetivos
en una exterioridad obstinada en pervertirlos y frustrarlos (un “limi-
te insuperable” (Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 545)). Como se sabe, al
empecinamiento en esa vanidad, Hegel contrapone el reconocimien-
to intelectual de que lo que separa a la subjetividad de la objetividad
no es un acto (Akt) singular atin pendiente, que venceria kantiana y
fichteanamente las solicitaciones de los resortes o intereses empiricos,
sino una concepcién (Ansicht) equivocada de su propia accion y lo que
depende de ella, la de que “lo bueno” —la norma— ha de ser realiza-
do por medio de una actividad subjetiva. Asi se llega a una perspecti-
va que cancela, literalmente, “la actividad misma” (Hegel 1812-1816,
vol. 6, p. 548), entendida como una actividad regida por una intencién
(buena).

De esto se deberia concluir, creo, que la Légica es una ciencia que
no parte del principio fichteano de la actividad y que ademds termina
con la cancelacién de la idea misma de actividad, de un modo que
estorba superlativamente la asimilacidon del idealismo hegeliano al de
la Doctrina de la ciencia.

5. La autonomia del concepto

Semejante conclusién nos fuerza a reconsiderar la relacién en que se
halla lo que Fichte dice sobre el mecanicismo dogmatico, en particular
en sus “Introducciones” a la Doctrina de la ciencia, y las interpretaciones
que Kreines o Brandom ofrecen del modo en que Hegel quiere resolver
la tercera antinomia kantiana.

Pero antes conviene recapitular parte de lo dicho con el fin de excluir
algunas opciones. A mi entender, estd probado textualmente, para em-
pezar, que tanto en “La teleologia” como en lo que le sigue en la Légica,
el capitulo sobre “La Idea”, se discute tanto la solucién kantiana como
la solucién fichteana de esa antinomia y que la verdadera solucidn,
que pasa por adoptar el punto de vista que Hegel califica de “esencial”,
forma parte de lo principal del programa de la obra. También parece
claro que no basta para Hegel el recurso a la afirmaciéon de una teleo-
logia o “libertad practica” (como ocurre cuando nos interesa la norma
de conducta, segun se vindica en la primera Critica), porque semejante
interés limitado deja expresamente fuera de consideracion el punto de

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 22



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 81

vista esencial.®® Hegel pone énfasis en que la resolucién de la antinomia
entre mecanismo y teleologia no la proporciona un mero compatibilis-
mo tedrico, esto es, la posibilidad de ver las cosas tanto bajo un aspecto
como bajo otro. Es caracteristico de su obra que el avance dialéctico se
produzca porque se muestra la “nulidad” y cardcter sélo “aparente” de
determinaciones anteriores.* Cuando se ha decidido cudl de los dos
conceptos, el de teleologia o el de mecanismo, es el “verdadero”, queda
decidido qué relaciones son (sélo) aparentes (Erscheinungsverhdltnisse,
Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 437).*!

Otra posibilidad que excluir es la de que en cierto ambito, el ambito
de lo inteligible, la eficacia de los fines de la razén quede a salvo por
precisamente las mismas razones: la teleologia que Hegel afirma no
es la de una libertad intelectual que se realiza en otro mundo, en un
mundo interior (a saber, el mundo de las intenciones y los intentos).*

A estas dos falsas salidas cabe afadir la que representa cierta manera
de entender el planteamiento general de la Doctrina de Fichte. Puede
pensarse que el fundamento de esa Doctrina, cifrado en un postulado o
tarea, expresa la necesidad en que nos hallamos de colocar el principio
de la teleologia —el principio de la actividad— en el origen de toda
concepcidn y experiencia, si no queremos, precisamente, que el mundo
sea una gran maquina previsible y tediosa. En este sentido, podemos
inferir que la Doctrina de la ciencia es la filosofia que es preciso jurar si
no estamos dispuestos a aceptar una descripcién del mundo en que el
hombre, tal y como lo creemos conocer, no tiene cabida. Al fin y al cabo,
la “antinomia” sefiala el conflicto al que precipitan la representacidn,
por un lado, de un orden césmico total de causas y efectos y, por otro,
la “imagen manifiesta” del hombre en y ante el mundo. Esta es tam-
bién una falsa salida para Hegel, quien acepta el desafio de tener que
mostrar que el hombre tiene, a pesar de todo, un lugar en el cosmos.

La cuestion es si el planteamiento general de la Doctrina de Fichte
puede ser interpretado de otra manera. Como he sugerido ya, creo que

%9 Huelga decir que ese “punto de vista esencial” no ha de confundirse con el
“punto de vista especulativo” de la primera Critica.

40 Cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, p. 259. Véase la distincién que traza en la discu-
sion de “La definicion” entre determinaciones esenciales y meras “caracteristicas”
[Merkmalen] o “distintivos” [Merkzeichen] que son escogidas o destacadas arbitra-
riamente (cfr. Hegel 1812-1816, vol. 6, pp. 516 y s.).

4! Esto habria que hacerlo valer contra una lectura neopragmatista poco matizada
de la obra de Hegel.

2 fista es una opcién que, a mi entender, tienta a Fichte en Die Bestimmung des
Menschen (1800).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 23



82 EDGAR MARAGUAT

el modo en que Brandom entiende el argumento principal del dltimo
trecho del capitulo sexto de la Fenomenologia y el modo en que Kreines
propone salvar la afirmacion de la teleologia en la Ldgica pueden dar
sentido al modo en que Fichte aboga por la libertad contra el dogma-
tismo mecanicista, al menos en algunas ocasiones.

Kreines, concretamente, ve los “sistemas tedricos totales” como sis-
temas que proporcionan explicaciones genuinas y establecen la vigen-
cia de ciertas leyes naturales a tenor del modo en que su conjunto
satisface globalmente estandares “formales” —de simplicidad y poder
predictivo— que definen una “meta de la empresa conjunta de la inves-
tigacion de la naturaleza”, que habria que enmarcar en “el desarrollo
general del Geist”. Este entendimiento teleoldgico de la actividad cien-
tifica, cree él, podria dar significado a la afirmacién de la teleologia
como verdad del mecanismo, a la afirmacién del espiritu como verdad
de la naturaleza, a la defensa de un idealismo no nominalista y a la de
un monismo no tradicional (Kreines 2004, pp. 60 y s.).

Supongo, aunque él no lo haga explicito, que si no considera seria-
mente la posibilidad de un escepticismo relativo al caracter teleoldgico
de esa empresa histérica debe ser por las razones de Brandom: presu-
miblemente no podemos dejar de juzgar la buena marcha de esas acti-
vidades en funcion del progreso —al menos aparente— hacia esa meta
y no podemos dejar de pensar que es nuestro apego a la meta el que
gobierna ese juicio y, en consecuencia, esas actividades.*> No se trata,
claro estd, de una imposibilidad psicoldgica, sino de una imposibilidad
propiamente ldgica: para contemplar la posibilidad de una equivoca-
cién hace falta adoptar el punto de vista de la investigacién.**

¢Motiva el idealismo de Hegel el compromiso con (el reconocimiento
de) esta inevitabilidad? Parece que asi es para otros intérpretes, como
Robert Pippin, por ejemplo, ya que éste liga el idealismo —y, por cierto,
tanto el de Hegel como el de Fichte y el de Kant— a la conciencia
moderna de que la razén no admite ninguna autoridad que no sea ella

43 Compérese este razonamiento con la apologia que hace Daniel Dennett de la
“actitud intencional” cuando se refiere a: “the unavoidability of the intentional stan-
ce with regard to oneself and one’s fellow intelligent beings” [la inevitabilidad de
la actitud intencional con referencia a uno mismo y a los compaifieros inteligentes
de uno] (1987, p. 27).

44 Esta apologia del punto de vista teleolégico —de Kreines y Brandom— ha de
ser comparada también con la apologia de la imagen manifiesta (“the conceptual
framework of persons”) en “Philosophy and the Scientific Image of Man” (Sellars
1962), sin olvidar, eso si, que Wilfrid Sellars no piensa que la imagen manifiesta
sea esencial y la cientifica aparente, ni al revés, y defiende, en consecuencia, una
visién estereoscopica o una “fusién” de las imagenes.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 24



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 83

misma.* La clave del “idealismo aleman”, desde esta perspectiva, es el
pensamiento que Kant expresa en la Grundlegung de que no podemos
actuar sino bajo la idea de la libertad. Este pensamiento nos lleva mds
alla del concepto de una libertad prdctica, pero no precisamente en
la direccidon de un prejuicio sobre la eficacia de la razén en su uso
préactico, presente en otros momentos de la produccién de Kant y Fichte,
cabe pensar.

En este sentido, el argumento de la Grundlegung tiene un poder dife-
rente —a pesar de la analogia formal— del que tiene la consideraciéon
en la “Critica del juicio teleoldgico” de que no podemos dejar de pen-
sar la realidad de los organismos sino bajo el principio de la finalidad.
Segun Pippin lo reconstruye, desde el punto de vista practico o de la
primera persona, “la posibilidad misma de mi conciencia de los dic-
tados de una razon préctica puramente concebida establece desde esa
perspectiva que yo no puedo negar que estoy sujeto a una ley tal y, por lo
tanto, establece que puedo actuar del modo correspondiente” (Pippin
2000b, p. 185).

Ahora bien, si abogamos como hace Pippin por que el pensamiento
de Kant de 1785 funcione como clave de la comprensién del modo en
que el concepto hegeliano se dota a si mismo de efectividad, parece que
estamos relativizando la Ldgica al punto de vista de la primera persona.
Esto, empero, no debe ocurrir, supuestamente: el punto de vista de la
Ldgica es el de la ciencia, no el de la conciencia. ¢Basta exigir, ademads,
que no se prejuzgue el asunto, como habria hecho lamentablemente
la Wissenschaftslehre de Fichte, de acuerdo con su interpretacién tradi-
cional, inspirada en los comentarios de Hegel? ¢Hay, después de todo,
que dejar alguna cuestion “especulativa” en suspenso, como hace Kant?
Pero, ¢aceptar cuestiones especulativas no significa abrazar el punto de
vista epistemolégico moderno que Hegel deplora?

Quiza hemos de pensar que las cuestiones especulativas simplemente
hay que despreciarlas, puesto que las cuestiones esenciales se contestan
en otro plano. Si hacemos esto, es posible que la relativizacién del
argumento de la Grundlegung al punto de vista de la primera persona
se desdibuje inopinadamente. Brandom considera que el argumento del
capitulo sexto de la Fenomenologia funciona porque los seres humanos
adultos normales estdn adiestrados para responder a razones. Si en
efecto lo estan, hay pautas en su comportamiento que adquieren un
sentido nuevo desde el punto de vista teleoldgico o intencional. Tal vez
la polémica de la seccién sobre “La teleologia” obedece a que Hegel

5 Cfr. Pippin 2000b, esp. pp. 189 y 192, y Pippin 2000a, esp. pp. 165y s.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 25



84 EDGAR MARAGUAT

piensa que cuando lo hacen, cuando adquieren ese sentido original,
se produce un cambio o cesura esencial en las vidas de aquellos para
quienes esto ocurre.

6. Conclusiones

No podemos admitir que Hegel haga suya la afirmacién de la teleologia
en muchos de los términos, bien al recibirlos, bien al inventarlos, que
el idealismo aleman alumbra:

(1) Desde luego, no en los de la tradicional y dogmadtica afirmacién
de fines de y en la naturaleza y, por ende, del hombre (como las
lecturas “ontolédgicas” de la Ldgica creen entender), contra la que
Kant se habia revuelto en su Critica del Juicio.

(2) Pero tampoco en los de una afirmacion desde un punto de vista
prdctico o especificamente moral de la teleologia y la libertad, a la
que nos obligaria nuestro interés inerradicable por las normas de
conducta, segun se sugiere en el “Canon de la razén pura” de la
primera Critica.

(3) Nien los de una afirmacién de antemano, conscientes del caracter
esencial a la humanidad de la teleologia de la accién y la inves-
tigacién, como la que preside el sistema de Fichte en las lecturas
convencionales.

(4) Ni, en fin, en los de una afirmacién en la que nos veriamos envuel-
tos de hecho al preguntarnos por el cardcter teleoldgico de nues-
tras investigaciones y proyectos, como la que destaca la “Segunda
introduccién” de Fichte y descubre tal vez la Grundlegung de Kant.

¢Qué alternativas quedan abiertas cuando todas ésas —una dogma-
tica u “ontoldgica” y tres, digamos, “trascendentales”; una objetiva y
tres, digamos, subjetivas— se clausuran? Pienso que sélo pueden que-
dar abiertas las alternativas que dnicamente se le ofrecen al punto de
vista de quien trata de escapar de la dicotomia entre una afirmacién
objetiva y una afirmacién subjetiva. Como recordé al principio de mi
argumento, la “superacién” de esa dicotomia forma parte del programa
de lo que Hegel considera un idealismo verdadero. Si esa dicotomia
fuera superada, tal vez ni la afirmacién de la teleologia tendria que
redundar en el menoscabo del mecanismo de la naturaleza, ni la afir-
macién de ese mecanismo obligaria a que la teleologia se refugiase en

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 26



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 85

un espacio no natural —sobrenatural o meramente inteligible o pura-
mente “fenomenoldgico” o aparente— o se convirtiera en una ilusién.

Como es sabido, un modo hoy en dia comun de tratar de superar esa
dicotomia es el que practican los programas de naturalizacion de las
razones de estirpe pragmatista. Pero no me queda espacio aqui ni para
distinguir las peculiaridades de los muchos programas naturalizadores
ni para discutir hasta qué punto Hegel podria darle la bienvenida a
alguno de ellos con el fin de “superar” el trascendentalismo. Es ésta
una tarea pendiente.*® *

BIBLIOGRAFIA

Burbidge, J.W,, 2007, Hegel’s Systematic Contingency, Palgrave Macmillan,
Bansingstoke.

Brandom, R.B., en preparacién, “A Spirit of Trust. A Semantic Reading of
Hegel’s Phenomenology of Spirit”.

Dennett, D., 1987, The Intentional Stance, The MIT Press, Cambridge, Mass.

DeVries, WA., 1991, “The Dialectic of Teleology”, Philosophical Topics, no. 19,
pp. 51-70.

Diising, K., 1990, “Naturteleologie und Metaphysik bei Kant und Hegel”, en
H.-E Fulda y R.-P Horstmann (comps.), Hegel und die Kritik der Urteilskraft,
Stuttgart, Klett-Cotta, pp. 139-157.

Ferrini, C., 2011, “The Transition to Organics: Hegel’s Idea of Life”, en S. Houl-
gate y M. Baur (comps.), A Companion to Hegel, Wiley-Blackwell, Oxford,
pPp. 203-224.

Fichte, J.G., 1798-1799, Wissenschaftslehre nova methodo, manuscrito Krause,
ed. E. Fuchs, Felix Meiner, Hamburgo, 1994.

, 1798, Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschafts-
lehre, en Fichtes Werke, vol. 4, ed. I.H. Fichte, Walter de Gruyter, Berlin,
1971, pp. 1-365.

—, 1797, “Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, fiir Leser, die schon
ein philosophisches System haben”, en Fichtes Werke, vol. 1, ed. L.H. Fichte,
Walter de Gruyter, Berlin, 1971, pp. 451-518.

, 1794, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, en Fichtes Werke,
vol. 1, ed. I.H. Fichte, Walter de Gruyter, Berlin, 1971, pp. 83-328.

Findlay, J.N., 1971, “Hegel’s Use of Teleology”, en W. Steinkraus (comp.), New
Studies in Hegel’s Philosophy, Rinehart and Winston, Nueva York, pp. 92—
107.

46 Una exploracién inicial de esta relacién puede encontrarse en Gardner 2007.
Cfr. Pippin 1999.

*Este trabajo se ha podido llevar a término gracias al respaldo econémico del
Ministerio de Ciencia e Innovacién del Gobierno de Espafia al Proyecto de Investi-
gacion “Alternativas, Creencia y Accién” (FFI2009-09686).

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 27



86 EDGAR MARAGUAT

Gardner, S., 2007, “The Limits of Naturalism and the Metaphysics of German
Idealism”, en E. Hammer (comp.), German Idealism. Contemporary Perspec-
tives, Routledge, Abingdon/Nueva York, pp. 19-49.

Hegel, G.WE 1830, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, en Werke,
vols. 8-10, ed. E. Moldenhauer y K.M. Michel, Suhrkamp, Francfort del
Meno, 1970.

——, 1821, Grundlinien der Philosophie des Rechts, en Werke, vol. 7, ed. E. Mol-
denhauer y K.M. Michel, Suhrkamp, Francfort del Meno, 1970.

——, 1812-1816, Wissenschaft der Logik, en Werke, vols. 5-6, ed. E. Molden-
hauer y K.M. Michel, Suhrkamp, Francfort del Meno, 1970.

, 1807, Phdnomenologie des Geistes, en Werke, vol. 3, ed. E. Moldenhauer
y K.M. Michel, Suhrkamp, Francfort del Meno, 1970.

——, 1802, “Glauben und Wissen”, en Gesammelte Werke, vol. 4, ed. H. Buch-
ner y O. Poggeler, Felix Meiner, Hamburgo, 1968, pp. 315-414.

, 1801, “Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Phi-
losophie”, en Gesammelte Werke, vol. 4, ed. H. Buchner y O. Poggeler, Felix
Meiner, Hamburgo, 1968, pp. 1-92.

Houlgate, S., 2005, An Introduction to Hegel: Freedom, Truth, and History, Rout-
ledge, Londres.

Kant, 1., 1790, Kritik der Urteilskraft, ed. de H.J. Klemme, Felix Meiner, Ham-
burgo, 2001.

—,1781/1787, Kritik der reinen Vernunft, ed. J. Timmermann, Felix Meiner,
Hamburgo, 1998 (se cita segtin la paginacion de las dos ediciones originales:
Ay B).

Kisner, W,, 2008, “The Category of Life, Mechanistic Reduction, and the Uni-
queness of Biology”, Cosmos and History: The Journal of Natural and Social
Philosophy, vol. 4, nos. 1-2, pp. 113-153.

Kreines, J., 2004, “Hegel’s Critique of Pure Mechanism and the Philosophical
Appeal of the Logic Project”, European Journal of Philosophy, vol. 12, no. 1,
pp. 38-74.

Marrades, J., 2001, “Teleologia y astucia de la razén”, en El trabajo del espiritu.
Hegel y la modernidad, Antonio Machado Libros, Madrid, pp. 299-348.

Pippin, R.B., 2008, Hegel’s Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life,
Cambridge University Press, Cambridge.

——, 20004, “Fichte’s Alleged One-Sided, Subjective, Psychological Idealism”,
en S. Sedgwick (comp.), The Reception of Kant’s Critical Philosophy, Cam-
bridge University Press, Cambridge, pp. 147-170.

——, 2000b, “The Realization of Freedom: Hegel’s Practical Philosophy”, en
K. Ameriks (comp.), The Cambridge Companion to German Idealism, Cam-
bridge University Press, Cambridge, pp. 180-199.

———, 1999, “Naturalness and Mindedness: Hegel’s Compatibilism”, European
Journal of Philosophy, no. 7, pp. 194-212.

Schelling, EW.J., 1795-1796, “Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und
Critizismus”, en Historisch-kritische Ausgabe, vol. I, no. 3, ed. A. Pieper,
Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1982, pp. 47-112.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 28



MECANISMO Y TELEOLOGIA EN LA LOGICA DE HEGEL 87

Sellars, W., 1962, “Philosophy and the Scientific Image of Man”, en Science,
Perception and Reality, Ridgeview, Atascadero, 1991, pp. 1-40.

Stekeler-Weithofer, P, 2005, Philosophie des Selbstbewu/fstseins. Hegels System
als Formanalyse von Wissen und Autonomie, Suhrkamp, Francfort del Meno.

, 1990, “Willkiir und Wille bei Kant”, Kant-Studien, vol. 81, no. 3, pp. 304—
320.

Wolff, M., 1992, Das Korper-Seele Problem. Kommentar zu Hegel, Enzyklopddie
(1830), § 389, Vittorio Klostermann, Francfort del Meno.

Wood, A.W,, 1984, “Kant’s Compatibilism”, en A. Wood (comp.), Self and Na-
ture in Kant’s Philosophy, Cornell University Press, Ithaca, pp. 73-101.

Recibido el 3 de octubre de 2012; aceptado el 28 enero de 2013.

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo de 2013).

dianoia / d70amar3 / 29



