Quaestiones Heracliteae. Analisis
y comentario de los Nuevos ensayos
sobre Heraclito

BERNARDO BERRUECOS FRANK
Facultat de Filosofia

Universitat de Barcelona

Becario (APIF-UB)
bernardoberruecos@gmail.com

Resumen: Este articulo ofrece un andlisis y un comentario general de los
dieciséis estudios que componen el libro compilado por Enrique Hiilsz Pic-
cone, Nuevos ensayos sobre Herdclito, el iltimo compendio de investigaciones
sobre la filosofia del Oscuro de Efeso, donde se rednen las actas del Segundo
Symposium Heracliteum celebrado en junio de 2006 en la Facultad de Filo-
sofia y Letras de la UNAM, ocasién en la que algunos de los especialistas mds
reconocidos de la comunidad internacional se reunieron para presentar sus
trabajos sobre Heréclito.

Palabras clave: filosofia, conocimiento, ldgos, recepcién, doxografia, flujo

Abstract: This article aims to analyze and discuss the sixteen studies that
compose the book edited by Enrique Hiilsz Piccone, Nuevos ensayos sobre
Herdclito, which is the latest compendium of studies on the philosophy of
the Obscure of Ephesus. This volume gathers the proceedings of the Second
Symposium Heracliteum held in June 2006 at the Facultad de Filosofia y Le-
tras, UNAM, where some of the most renowned specialists of the international
community came together to present their work on Heraclitus.

Key words: philosophy, knowledge, logos, reception, doxography, flux

Debe ser motivo de celebracion que la Universidad Nacional Auténoma
de M¢éxico, gracias al trabajo diligente y riguroso de Enrique Hiilsz Pic-
cone, unico organizador del congreso, compilador del volumen y autor
de uno de sus articulos, haya publicado las actas del Segundo Sympo-
sium Heracliteum, celebrado en junio de 2006 en las instalaciones de
la Facultad de Filosofia y Letras y honrado por la presencia de algunos
de los especialistas mds renombrados y prestigiosos de la comunidad
internacional en el 4mbito de la filosofia griega, particularmente, la pre-
socrdtica. El volumen, titulado Nuevos ensayos sobre Herdclito,' recoge
dieciséis de las veinte contribuciones que formaron parte del simposio,

! Enrique Hilsz Piccone (comp.), Nuevos ensayos sobre Herdclito. Actas del Segun-
do Simposium Heracliteum, Facultad de Filosofia y Letras-uNAM/Direccién General
de Asuntos del Personal Académico, 2009.

Dianoia, volumen LVII, nimero 69 (noviembre 2012): pp. 185-209.



186 BERNARDO BERRUECOS FRANK

precedidas por una breve presentacion del compilador. Las versiones
de los trabajos no sélo son producto de las investigaciones particulares
que los participantes realizaron con motivo de su presentacion oral en
el seno del simposio, sino que también constituyen el resultado de las
fructiferas discusiones que se suscitaron en esos dias y de las revisio-
nes minuciosas y pormenorizadas de sus autores. Todos los textos, con
excepcion de uno (Carl Huffman, “La critica de Herdclito a la investi-
gacion de Pitdgoras en el fragmento 129”),2 se publican en la lengua
original en que se presentaron; el resultado es un volumen multilingiie
(francés, inglés, italiano y espanol) de la mds alta calidad académica. El
cuidado de la edicion resulta evidente, no sdlo por la casi absoluta au-
sencia de erratas, tanto en el texto griego como en el de cada ponencia,
sino también por la estricta homogeneidad en la disposicion visual de
los materiales, asi como por el respeto a los criterios de transliteracion
del griego fijados por cada uno de los autores. Quizd el tinico reproche
justo que podria formularse es la falta de un Index locorum, que habria
resultado util para los lectores.

Desde la publicacién de las actas del primer Symposium Heracliteum
(Rossetti 1983), llevado a cabo en la Universidad de Chieti en 1981,
a la aparicion de los Nuevos ensayos sobre Herdclito, los estudios he-
raclitianos se han visto ampliamente enriquecidos, no sélo en lo que
concierne al trabajo filolégico e histérico, sino también al interpretati-
vo.3 Catorce afos antes de la celebracién de aquel simposio, Miroslav
Marcovich habia publicado ya su edicion y comentario a los fragmentos
de Heraclito (Marcovich 1967); dos aios antes del encuentro, el libro
de Charles Kahn (1979) habia visto la luz y sélo un afio antes lo habia
hecho el tercer volumen de La sapienza greca de Giorgio Colli (1980);
los tres son trabajos de una importancia insoslayable para la heraclito-
logia contempordnea. De aquel entonces a ahora, la bibliografia sobre

% Huffman 2008, traducido del inglés al espafiol por Enrique Hiilsz con el per-
miso de la Oxford University Press.

3 Uno de los articulos mds importantes de las actas del primer simposio hera-
clitiano fue, sin duda, el de Walter Burkert (“Eraclito nel Papiro de Derveni: due
nove testimonianze”, en Rossetti 1983, pp. 37-42), estudio que abrid el camino
para una serie de trabajos sobre Herdclito y el Papiro de Derveni, entre ellos: S.N.
Mouraviev, “The Heraclitean Fragment of the Derveni Papyrus” (1985); D. Sider,
“Heraclitus B3 and 94 in the Derveni Papyrus” (1987); A.V. Lebedev, “Heraclitus in
P Derveni” (1989); y L. Schonbeck, “Heraclitus Revisited (Pap. Derveni Col. I lines
7-11)” (1993). Todos estos estudios se han retomado en los trabajos mds recientes
sobre este tema, por ejemplo, el capitulo 9 de G. Betegh, “Physics and Eschatology:
Heraclitus and the Gold Plates” (2004); o el trabajo de David Sider, “Heraclitus in
the Derveni Papyrus” (1997).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 187

el Oscuro de Efeso ha disfrutado de un incremento considerable, no
sOlo en ediciones criticas y traducciones, sino, sobre todo, en articulos
y estudios sobre aspectos particulares. Por ejemplo, dentro del rubro de
ediciones y traducciones, merece la pena mencionar, en el dmbito an-
glosajon, la de Thomas Robinson (1987), la de Marcel Conche (1986)
en el dmbito francés y, en lengua espanola, la magnifica edicién critica
y el comentario de Agustin Garcia Calvo (1985). Ahora bien, ningun
estudio que se emprenda hoy en dia sobre Herdclito puede prescindir
de la obra monumental de Serge Mouraviev (1999-), que contard con
cerca de veinte volumenes, nueve de los cuales han ido apareciendo en
el transcurso de los ultimos afios.

Dentro del rubro de los estudios y articulos sobre las diversas cuestio-
nes heraclitianas, s6lo hacer mencién de los mds representativos exce-
derfa con mucho el espacio destinado a esta nota critica; sin embargo,
puede decirse con seguridad que todos los autores que colaboran en los
Nuevos ensayos sobre Herdclito son, cada uno en su contexto y en su es-
pecialidad, algunos de los interlocutores principales del actual didlogo
internacional en torno al pensamiento del filésofo de Efeso.*

Asi pues, este libro representa un hito para los estudios de la filo-
sofia antigua en México, no sélo por la calidad de los estudios que lo
componen y que constituyen, en definitiva, la cumbre de los estudios
internacionales en filosofia presocrdtica, sino también por la promocién
y el desarrollo de nuevas investigaciones que el simposio y la publica-
cién de sus actas ha supuesto; por ejemplo, a través de la fundacién de
la Asociacion Internacional de Estudios Presocrdticos, cuyo presidente
durante el periodo 2010-2012 fue precisamente Enrique Hiilsz Piccone,
quien organizo en enero de 2012 el tercer congreso internacional de la

*Los trabajos de Daniel Graham, por ejemplo, “Heraclitus’ Criticism of Ionian
Philosophy” (1997) y Explaining the Cosmos: The Ionian Tradition of Scientific Phi-
losophy (2006), han venido a consolidar, entre otras cosas, una interpretacion de
la filosofia de Herdclito como respuesta critica a la filosofia milesia. Por su parte,
Herbert Granger (“Argumentation and Heraclitus’ Book” (2004a); “Death’s Other
Kingdom: Heraclitus on the Life of the Foolish and the Wise” (2000), y “Heraclitus’
Quarrel with Polymathy and Historie” (2004b)) ha insistido en el optimismo epis-
temoldgico heraclitiano, defendiendo el caracter abierto de la verdad y del ldgos, a
pesar de que la mayoria de los hombres es incapaz de reconocerlo. De esta forma,
se define con mayor claridad la posicién critica de Heréclito frente a la tradicidn,
lo cual serd también el objeto de estudio de su articulo en este volumen. En otro
registro, Gdbor Betegh (“On the Physical Aspect of Heraclitus’ Psychology” (2007))
ha examinado minuciosamente las intersecciones entre la fisica y la psicologia he-
raclitianas, dilucidando las conexiones entre el x6cuoc y la duyn.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



188 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Asociacion en el Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales
de la UNAM.

A continuacion se hara un andlisis de cada uno de los estudios que
componen las actas para que, al final, se pueda poner en evidencia la
importancia de este libro para los estudios de la filosofia del Oscuro de
Efeso.

El articulo de Serge Mouraviey, “Le Livre d’'Heraclite 2 500 ans apres.
L’état actuel de sa reconstruction”, acomete la dificil tarea (para algu-
nos incluso “scandaleuse”, p. 11) de proponer una reconstruccion total
del libro de Herd4clito. El autor defiende la tesis de que la reconstruccién
no solo es necesaria, sino que se constituye como la condicidn sine qua
non de la inteligibilidad de los fragmentos. La lectura de este estudio
debe hacerse de manera paralela con la del opus magnum del mismo
autor, los famosos Heraclitea. Resulta de suma importancia compren-
der que, a los ojos del autor, los fragmentos no literales, dentro de los
cuales se pueden distinguir parafrasis y reminiscencias, resultan, am-
bos, elementos decisivos e ineludibles para el trabajo de reconstruccion.
Después de algunas precisiones metodologicas, Mouraviev expone sus
estimaciones al respecto de la posible extensién del libro de Her4clito y
de la parte que nosotros conservamos de €l. Basdndose en los cdlculos
aproximados para el poema de Parménides, el libro de Anaxdgoras y
los poemas de Empédocles, el autor concluye que, en virtud del estilo
lacénico de Heraclito, su libro no debi6 sobrepasar las 3 500 palabras,
de acuerdo con lo cual conservariamos casi dos terceras o tres quintas
partes del original, es decir, entre un sesenta y un setenta por ciento. El
principio tedrico utilizado para este trabajo es tomar en consideracion
la estructura lineal del texto en detrimento de la estructura pluridi-
mensional del contenido (“la lettre et non le sens”, p. 8). El resultado
necesario de este procedimiento es que la localizacién de cada fragmen-
to repercute sobre la totalidad y viceversa. Obviamente, Mouraviev no
pretende que su reconstruccidon sea exacta o correcta y, de hecho, se
lamenta por la ausencia de tentativas reconstructivas en los circulos de
especialistas que podrian, en algin momento, promover un progreso
gradual en esta dificil tarea. El resultado es una organizacion del texto
compuesta por 199 items que incluyen fragmentos literales, pardfrasis
e informes doxogrdficos, y que se subdividen en siete capitulos agrupa-
dos en cuatro rubros generales.” El autor incluye, como colofén de su
articulo, una edicién trilingiie (griego, francés, inglés) de los fragmen-

> Esto coincidirfa, afiadiendo un Aéyoc guowxéc, con la famosa divisién del libro
de Herdclito en tres partes consignada por Didégenes Laercio (9.5).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 189

tos, al final de la cual consigna una serie de notas aclaratorias. Como
el lector se puede imaginar, la presentacion de este estudio suscitd no
poca controversia entre los presentes.

El articulo de Daniel Graham, “Representation and Knowledge in a
World of Change”, aborda el problema de la posibilidad del conocimien-
to en los fragmentos de Herdclito. El autor denomina la actitud frente
al conocimiento expuesta en el fragmento B1 como un “epistemologi-
cal elitism” que, a pesar de reconocer una distincidon radical entre los
hombres capaces de entender el Adyoc y los que estdn inhabilitados
para semejante labor, conlleva la aceptacion de la posibilidad misma
del conocimiento. El autor expone las dos actitudes de los estudiosos
frente al flujo universal; por una parte, estdn los que niegan la pre-
misa del criticismo platdnico y atribuyen a Herdclito la aceptacién de
una constancia en el mundo captada por la experiencia sensorial (Rein-
hardt, Kirk y Marcovich); y, por otra, los que, como Graham mismo,
prefieren revalorar el papel del flujo en la filosofia de Her4clito, lo que
constituye el objetivo central del articulo. En el primer apartado, titu-
lado “Representation”, el autor propone leer a Herdclito acercdndolo
mds a la tradicién de los siete sabios que a la de los guotoAdyol, en
virtud del estilo y la expresién del efesio, que constituyen una serie de
“independent pronouncements” que desvelan un arte expresivo pecu-
liar cuya caracteristica primordial consiste en desplegar ambigiiedades.
La metodologia retdrica heraclitiana descansa en la voluntad de que
la expresion verbal imite la complejidad estructural del mundo. Esta
imitacion se efectia a través de una serie de ejemplos extraidos de la
experiencia concreta (el arco, la lira, el camino ascendente y descen-
dente, los rios) que se erigen como modelos que encarnan el encuentro
entre el hombre y el mundo. Asi, la pretendida imposibilidad de pensar
el mundo debido al incesante flujo del que es victima resulta una tesis
lejana a la de Herdclito. En el segundo apartado, titulado “Knowledge”,
el autor aproxima el vehiculo expresivo heraclitiano a formas literarias
como el epigrama, el aforismo y las mdximas (yvé&yot), y propone que
el libro de Herdclito carecia de un hilo narrativo especifico que cons-
tituyera una argumentacion sistemdtica. El punto comun a la mayoria
de los fragmentos seria el hecho de que, a partir de las ambigiieda-
des semdnticas y sintdcticas (de las que el &no xowol del pronombre
eauté en B51 o del adjetivo adtolotv de B12 constituyen buenos ejem-
plos), se despliegan los aspectos contrastantes de la realidad o, dicho
de otro modo, la connivencia de la identidad, lo mismo y la diferencia
en todos los fendmenos del mundo. A partir de esto, el autor describe
el procedimiento racional heraclitiano a partir del concepto de induc-

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



190 BERNARDO BERRUECOS FRANK

cion. Herdclito habria recurrido a la induccion al utilizar ejemplos par-
ticulares como base del entendimiento; con ello, habria privilegiado la
perspicacia sobre el sistema, el véog sobre la noAupadia, enfocdndose
en el momento inductivo del conocimiento y en su contexto heuristico.
El conocimiento emergeria del encuentro inteligente del hombre con el
mundo, que consiste en la dilucidacién inductiva de la conexion entre
las diversas experiencias particulares. Finalmente, el articulo conclu-
ye con un tercer apartado, titulado “Knowledge in Motion” en el que
se analiza el fragmento B12, Unico testimonio auténticamente heracli-
tiano de los llamados fragmentos fluviales. Se forma asi una imagen de
la filosofia de Herdclito que cifra la posibilidad del conocimiento en la
habilidad de captar la armonia oculta que subyace a los fenémenos, el
patrén imperecedero que se superpone al cambio. El flujo aparece ate-
nuado por una estabilidad y constancia insoslayables tanto en el &mbito
metafisico como en el propiamente cognitivo.

El articulo de Thomas M. Robinson, “Heraclitus and logos—again”,
se ocupa del complejo y debatido problema del significado del concepto
de Adyoc en los fragmentos de Herdclito. Después de una larga intro-
ducciéon dedicada a explicitar los supuestos hermenéuticos en los que
se basard el anadlisis (entre estos, la distincidn, en lo que concierne a
la doxografia, entre contextos primarios y secundarios), T. Robinson se
centra en los fragmentos B1, B2 y B50, para defender la eleccién del
sustantivo inglés “account” como traduccion de Adyoc (a pesar de que
también podrian caber otras posibilidades como “description”, “story” y
“word”), y demuestra que otras traducciones son mds adecuadas para
otros fragmentos (“proportion” B31b, “measure” B45, “statement” B87,
etc.). A continuacion, se hace la pregunta de quién podria ser el emisor
o autor de tales “accounts” ({una divinidad o el mismo Heréaclito?) y se
busca la respuesta en los fragmentos B32 y B118, en los que Heraclito
habla de t0 cogdv. Asimismo, se aproxima 10 cogév (entendido ya
como la instancia formuladora del Aéyoc) a lo divino (to Vetlov), para
concluir que, al expresar con un adjetivo neutro sustantivado su nocién
de divinidad, Herdclito se desliga de todo tipo de antropomorfismo y, a
la vez, atribuye a la divinidad el estatuto de principio de racionalidad.
Por ultimo, el autor cierra su estudio citando un pasaje del Timeo plato-
nico (37a-b) “remarkably Heraclitean” (p. 101) en el que se atribuye a
la Juyr| del mundo la accién de Aéyety, con lo cual seria ésta el agente
productor del A6yoc. Esta tesis seria mds semejante a la de Heréclito,
segun el autor, que la de Hipdlito o los estoicos.

De indole m4ds bien filolégica y metodoldgica, el articulo de Alberto

7«

Bernabé, “Expresiones polares en Heraclito”, “examina un procedimien-

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 191

to formal de expresion del que Herdclito hace un uso muy frecuente”
(p. 103), que el autor define como “la designacién de una totalidad por
medio de dos términos semdnticamente contrarios” (p. 103). A pesar de
que la teoria de los contrarios constituye el trasfondo tedrico y filoséfico
de este tipo de expresiones, el autor la deja fuera de sus objetivos, aun-
que no totalmente, pues afirma tener “ciertas esperanzas de que pueda
contribuir a esa tarea” (p. 103). Después de especificar los fragmentos
que, por no constituir una polaridad (es decir, que no tienen como re-
sultado una formulacién totalitaria: “todos”, “nadie” o “nada”), quedan
fuera del estudio (B72, B54, B22, B114 y B89), el autor agrupa los tipos
de expresiones polares heraclitianas en siete rubros, en los cuales ubica
y analiza los fragmentos que les corresponden, dilucidando los para-
lelos literarios con otros autores, las focalizaciones de los mensajes, el
uso de otros recursos estilisticos y la presencia o ausencia de asertos
explicativos. Al final, el autor extrae las conclusiones de su andlisis, que
atafien, por una parte, a los origenes del material susceptible de polari-
zacion (la tradicion literaria, polémicas con otros autores, recopilacion
del habla comun, clyPoia de religiones mistéricas, como en B67, B15,
B62 y B88, e innovaciones propiamente heraclitianas), a las relaciones
que se establecen entre los polos (contradiccién absoluta, gradacion,
mediacién), a la focalizacién del enunciado, y a los recursos estilisticos
(de los cuales predomina el quiasmo), y, por la otra, a las relaciones en-
tre lengua y realidad. Al respecto, Bernabé resalta la “sutil exploracidon
de la ambigiiedad semdntica” (p. 135) y ofrece algunos ejemplos de
ella: los verbos dneivar y nopeivar, que pueden tener un sentido fisico-
espacial o mental; o bien el adjetivo adtéc, que expresa la identidad de
manera compleja: fisica, funcional o religiosa. Como colofén, el autor
enfatiza la imbricacidén indisoluble, patente en los fragmentos, entre la
teoria de la realidad y el analisis de la estructura de la lengua.

El articulo de Francesc Casadesus, “La transposicién del vocabulario
épico en el pensamiento filoséfico de Herdclito”, pone de relieve el be-
neficio hermenéutico que supone leer los fragmentos de Herdclito a la
luz de la antropologia épica de los poemas homéricos. Para ello, emplea
el concepto de “transposicion”, acufiado por Auguste Dies en el &mbito
de los estudios platénicos,® en un sentido que se puede sospechar un
poco diferente al del estudioso francés.” Casadesis demuestra que, en

®Véase Dies 1927.

7 Diés habla de transposicién retdrica, mistica y erdtica, y define este procedi-
miento como uno de los mecanismos mediante los cuales Platén innova frente a la
tradicidn. En el caso de la transposicidn heraclitiana de la épica homérica estudia-
da aqui, se trata, a mi modo de ver, no tanto de una transformaciéon del material

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



192 BERNARDO BERRUECOS FRANK

virtud de la estrecha relacién entre el néiepoc, la igualdad, la comuni-
dad, la equidad y la justicia (8{xr), la concepcién polémica del cosmos
heraclitiano vendria a recopilar los atributos épicos de Zeus. De esta
manera, la guerra y la discordia, elementos centrales de los relatos ho-
méricos y hesiddicos, se convierten en el “principio rector que gobierna
el conjunto de la naturaleza y del cosmos” (p. 142). En este contexto,
el famoso fragmento B42, en el que Herdclito vitupera a Homero y Ar-
quiloco, se interpreta como una critica a su concepcion sobre la guerra.
Ninguno de estos poetas supo ver la importancia fundamental de la
disputa para la armonia cdésmica. Asi, el fragmento B24 adquiere pleno
sentido si se lee a la luz del tdépico literario, comun a Homero, Tirteo
y Herddoto, y, mds tarde, a Horacio de dulce et decorum est pro patria
mori. A partir de aqui, el autor se enfoca en los fragmentos antropo-
16gicos (B29, B49, B33), en los que se formula la supremacia de los
pocos frente a los muchos, y ve, en virtud de la conexidén entre la uni-
dad, objeto de investigacion de los mejores (dptotor), y la multiplicidad
(aquello a lo que atiende la mayoria), una asociacién entre los dptotot,
que son los héroes de la épica, los despiertos de B89 y los fildsofos,
aquellos que reconocen que “lo sabio es uno y tunico” (B50 y B32). De
esta manera, Herdclito estaria estableciendo “un sutil paralelismo entre
la aristocracia noble y guerrera, y los filésofos” (p. 154), al expresar una
simpatia por la voluntad de uno (B33) que, como Hermodoro, siendo
el mejor o el més valioso, se superpone a la mayoria (B121). Asimismo,
el autor interpreta el fragmento B25 a la luz de las muertes de Patroclo
y Héctor, honrados con grandes juegos y funerales; el fragmento B85 a
partir de la relacion indisoluble en la épica homérica entre el espiritu
guerrero (expresado por el sustantivo Yuudc, interpretado en un senti-
do mds bélico que desiderativo) y el riesgo de perder la Quy, lo cual
se expresa claramente en el pasaje de la Iliada (6.442—-449) en el que el
Yupoc de Héctor lo lleva a morir; y, finalmente, el fragmento B20 (cuyo
sujeto eliptico Casadesus no cree, como Marcovich, que sean los toALot
de otros fragmentos) interpretado a la luz de las relaciones entre los
héroes iliddicos y sus hijos o padres. El autor concluye su estudio apro-
ximando la escasa inteligencia del vulgo, que da crédito a los aedos en
B104, a los hombres incapaces de entender el Aéyoc del fragmento B1.
Herd4clito expresaria en ambos casos “su proverbial desprecio aristocra-

preexistente, como de una continuidad. La ética, o, si se prefiere, la antropologia
épica, se halla presupuesta en los fragmentos de Her4clito, sélo que trasladada a un
contexto distinto. Para una tipologia de las modalidades de transposicién platénica
frente a las fuentes 6rficas, por ejemplo, véase A. Bernabé, “L’Ame apres la mort:
modeles orphiques et transposition platonicienne” (2007).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 193

tico por la masa” (p. 167); con ello, enlaza su propia actividad con la
de los héroes homéricos y se constituye asi en un Aquiles de la filosofia.

Herbert Granger, “Heraclitus B42: On Homer and Archilochus”, se
ocupa del fragmento B42 de Herdclito, enfocdndose en el problema de
qué comparten los dos poetas ahi vituperados (Homero y Arquiloco) y
qué considera Heréclito reprochable de ambos. En principio, resulta ex-
trafia la equiparaciéon que hace el efesio, al ser Arquiloco un innovador
de la tradicion poética homérica vy, por ello, se podria sospechar que
fuera potencial objeto de la simpatia heraclitiana. De hecho, hay una
serie de afinidades entre Arquiloco y Herdclito; por ejemplo, el verso 7
del fragmento 128 (West) del poeta de Paros, en el que se eleva el
ouopog (alternancia, patrén de cambio) a principio rector del proceder
humano, o bien, el fragmento 126, en el que Arquiloco se caracteriza
como oponente del saber “polimatico”. Asimismo, la agresividad del
verso arquiloqueo, reprochada ya por Pindaro (Pitica, 2.54-56), podria
haber fungido como inspiracién de las invectivas heraclitianas. Granger
muestra que la polaridad manifiesta entre Homero, principal exponente
de la vieja escuela poética, y Arquiloco el innovador® —contraste expre-
sado también en B40 (el famoso fragmento de estructura paralela a B42
en el que se vitupera a Hesiodo, Pitdgoras, Jenéfanes y Hecateo, los
primeros como representantes de la polimatia mitoldgica, los segundos
polimatas “demitologizadores”)— constituye un ejemplo de la unidad
de los contrarios: tanto Homero como Arquiloco incumplen el requisito
heraclitiano de escuchar el A6yoc v, por lo mismo, carecen de entendi-
miento. Ambos representan un grupo intelectual distinto al de los po-
limatas de B40: en lugar de acumular aprendizaje inutil y distorsionar
su entendimiento por esta pluralidad avasalladora de saber, Homero y
Arquiloco fungen como paradigma de aquellos noiiol de B17 que no
comprenden las cosas con las que se encuentran ni las conocen una vez
que las han aprendido. El autor pone como ejemplo la caracterizacion
de la guerra como “comun” (£uvog), compartida por Homero (Iliada
18.309), Arquiloco (fr. 110) y Herdclito (B80); los dos poetas habrian
concluido, a partir de esto, que la guerra es algo lamentable y negativo,
mientras que el fildsofo habria dilucidado la dimensidn positiva de ello
para la racionalidad misma del devenir. Asimismo, los dos poetas ha-
brian coincidido en cierto pesimismo epistémico propio de la condicién
humana (Odisea 18.136-137, fr. 132) al no tener acceso cognitivo mds
que a sus propias circunstancias inmediatas, a diferencia de Her4clito,
que habria reconocido en el hombre la capacidad de conocer la verdad

® Nietzsche explota ampliamente esa polaridad en el Nacimiento de la tragedia.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



194 BERNARDO BERRUECOS FRANK

precisamente a partir de lo particular y circunstancial. Para concluir,
Granger explora las conexiones entre Arquiloco y las religiones misté-
ricas con el objetivo ulterior de esclarecer lo reprochable que habria
visto en ello Herdclito. Probablemente la poesia del poeta de Paros se
desarrolld en el seno del culto a Deméter y a Dioniso; de hecho, el len-
guaje obsceno de la invectiva (que Herdclito comparte parcialmente,
aunque le da un uso distinto) se arraiga en la aiocyporoyia ritual de
los cultos a ambos dioses. Herdclito habria reprendido el secretismo de
los misterios en virtud de su decidida creencia en el cardcter abierto
y comun de la verdad (pese a la incapacidad humana de reconocerla).
También habria sido motivo de reproche la escatologia mistérica en una
fisica y en una metafisica en las que no habia lugar para la inmortalidad
del alma. El elogio al alcohol del poeta de Paros no habria podido ser
mds que ridiculo a la luz de la negatividad de la ebriedad expresada
en B117.

Carl Huffman, “La critica de Heré4clito a la investigacién de Pitdgoras
en el fragmento 129”, explora el significado de los sustantivos ictopin
y ouyypugy, en ese fragmento de Her4clito a partir de los usos de am-
bos términos en las Historias de Herddoto, con el objetivo ulterior de
ofrecer una interpretacidon del fragmento distinta a la tradicional. El
presupuesto de las interpretaciones habituales, lideradas por Charles
Kahn (2001), es que iotopin es una “designacioén estdndar de la ciencia
milesia” (p. 195), y esta afirmacidn conlleva la aceptacion de que Pi-
tdgoras desarrollé una filosofia natural. A partir de una lectura de B40
(basada en Burkert 1939, p. 210) segun la cual la critica de Herdclito
asociaria a Pitdgoras y Hesiodo dentro de una misma filiacién intelec-
tual, y a Jendfanes y Hecateo dentro de otra, Huffman argumenta a
favor de una semejanza entre Pitdgoras y el poeta de Ascra que vin-
cularia al sabio de Samos mds con la Weltanschauung mitolégica que
con la del racionalismo jénico. Para Huffman, si se analizan los usos de
lotopln en el corpus herodotiano, donde designa la investigacién en un
sentido muy amplio basada primordialmente en los relatos oidos, re-
sulta que “entendida como denominacidn estdndar de la ciencia jonica,
es un invento de la erudicién moderna” (p. 197). El Feddn 96a, donde
el Sdécrates platénico denomina a la ciencia natural jénica como nept
pUoEwS ioTopia, se constituye como la causa principal de que el sustan-
tivo iotopia se haya interpretado en este sentido. El autor demuestra
claramente que el sustantivo iotopio en Aristételes suele ir acompafiado
de frases modificadoras que delimitan su alcance a diversas formas es-
pecificas de investigacién, con lo cual se vuelve sumamente improbable
que la mencién heraclitiana de la investigacién pitagdrica se refiriera

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 195

a la ciencia jonica. Asimismo, en virtud de una vinculacion explicita
entre Hesfodo y la iotopia expresada por el poeta Hermenesianacte de
Colofén, Huffman propone una filiacién méds bien hesiddica del saber
pitagdrico. Después de analizar los pasajes de Herddoto en los que ocu-
rren el verbo iotopelv y el sustantivo iotopln, concluye que se trata,
sobre todo de un medio de recabar informacién por medio de oidas
y que dentro de su jurisdiccién incluye “la recopilacién de diferentes
versiones de mitos” (p. 205). Aunado a esto, el testimonio de Ion de
Quios (fr. 4.3—4), en el que se caracteriza a Pitdgoras como aquel que
“conocia y dominaba las opiniones de los hombres”, hace emerger una
imagen de Pitagoras como recopilador de opiniones, labor que se habria
cristalizado en los famosos dxolopata. A partir de esto y tras discutir
los problemas gramaticales que se desprenden del pronombre demos-
trativo tavtac (que, segun el autor, debe interpretarse en un sentido
despreciativo), Huffman analiza algunos testimonios en que ocurre el
sustantivo cuyypagt, y concluye a partir de éstos que su sentido no se
restringe, como se ha solido entender, a los tratados en prosa y que,
en muchas ocasiones, particularmente en Herddoto, hace referencia a
la escritura de ordculos. Asi, el autor ensaya una posible interpretacion
sobre la identidad de los escritos a los que se refiere Heréaclito: se trata
de una referencia sarcdstica a los cUufoia o dxoloyuta pitagdricos.
La iotopir, de Pitdgoras consistiria en la indagacion sobre los rituales
religiosos. La condena de Heréclito se articularia sobre la base de tres
aspectos: la cogir (plagiada y privada), la ydinotc (pluralizada y enfo-
cada en la multiplicidad, en contraste con el édilnoduny éucwutoy del
fragmento B101 de Heraclito) y la téyvr (conspiracidn fraudulenta y
charlataneria). La conclusion es que Heraclito pudo haberse inspirado
en los cUuBola pitagdricos para dar forma a su arte expresivo, pero
que, por lo mismo, sintié la necesidad de deslindarse radicalmente en
lo concerniente al contenido filosdfico.

El estudio de Omar D. Alvarez Salas, “La ‘teorfa del flujo’ de Herdclito
a Epicarmo”, estd consagrado a examinar el papel intelectual y las in-
soslayables consecuencias para la especulacién filoséfica griega que el
comico siciliano Epicarmo, el testigo mds antiguo sobre Herdclito, pudo
haber tenido tanto para la formacién de la teoria del flujo, como para
su fijacién historiogrdfica en la categoria doxogréfica de los géovteg
(partidarios del movilismo universal). Omar Alvarez analiza minucio-
samente la “técnica doxogréfica” platénico-aristotélica que consiste en
agrupar con etiquetas generales y vagas el pensamiento heterogéneo
de los poetas y filésofos precedentes; esta técnica, desde el estudio de
Bruno Snell (1944), se considera una derivacion de la Yuvaywy?, del

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



196 BERNARDO BERRUECOS FRANK

sofista Hipias de Elide y podria, afiade el autor, verse reflejada en el
proyecto intelectual de Protdgoras, como lo describe Platon en el didlo-
go homoénimo (316d-317b). Interpretando la particula griega nou (que
aparece, entre otros loci doxographici, en Cratilo 402a8, en la paréfra-
sis del fragmento fluvial heraclitiano) como una forma de “matizar el
tono del reporte, ddndole el tono cauteloso de quien refiere de memo-
ria (0 de modo aproximado) un texto” (p. 234), el autor refuerza la
tesis de que tanto Platén como Aristdteles pudieron haber tomado sus
referencias o “citas” a Herdclito, al menos de los fragmentos fluviales,
del compendio doxografico de Hipias, es decir, de segunda mano, con
lo cual se vuelve factible que Hipias mismo sea el responsable directo
de la asociacion entre Cratilo y Herdclito y, ulteriormente, de la atribu-
cién a éste del flujo universal. A partir de esto, se exploran las razones
por las cuales Platon pudo haber incluido a Epicarmo dentro de los
partidarios del flujo universal. Asi, se pasa revista al pasaje del comen-
tario andnimo al Teeteto en el que se menciona el famoso “argumento
del crecimiento” (abZavépevoc Adyoc) como una teoria de origen pre-
suntamente heraclitiano. Alvarez analiza cémo, en virtud del estado
dafiado del papiro en que se encuentra el comentario, en la primera
edicién (J. Barnays, 1853) se reconstruyo el texto haciendo emerger
no solo la figura de Her4clito, sino también un fragmento “fantasma-
gorico” (p. 243); ambos elementos desaparecieron por completo en la
ediciéon mds reciente (Bastianini-Sedley). A continuacion, el autor exa-
mina el fragmento B2 (D.K.) = 276 (Kassel-Austin) y muestra que la
argumentacion bien se puede describir como una reductio ad absurdum
de la concepcion eledtica del tadtdy (principio de identidad) y como
una “aplicacién impecable del método deductivo” (p. 247). Asimismo,
evidencia las similitudes flagrantes entre el modo de argumentacion
epicarmiano y las paradojas de Zenon, de tal forma que “el argumento
de Epicarmo se perfila indudablemente como el mds antiguo ejemplo
de la antilégica sofistica” (p. 250). Finalmente, el autor expone un re-
corrido sumario de los fragmentos heraclitianos sobre el cambio (que
demuestran una concepcion del flujo mds bien restringida, debido a
su evidente sumision a principios estables que contribuyen a la confi-
guracion del xéopoc) y plantea la pregunta sobre la posible relacion
entre Herdclito y Epicarmo al respecto del flujo y sobre el origen he-
raclitiano del “argumento del crecimiento”. El autor concluye que es
necesario “descartar del todo, en el caso concreto del ‘flujo’, cualquier
dependencia tedrica hacia la doctrina de Heraclito” (p. 256) y realza la
influencia del ad&avopevoc héyoc epicarmiano en la filosofia estoica y
en un pasaje del Simposio platénico (207d) donde aparece claramente

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 197

formulado. La polémica de Epicarmo contra el eleatismo explica, pues,
su inclusion dentro de la categoria doxogréfica de los péovrec.

El articulo de Arnold Hermann, “Parmenides versus Heraclitus?”,
estd dedicado al andlisis de la posible respuesta de Parménides a la
filosofia de Her4clito. A partir de un estudio de Daniel Graham (2002)
en el que se defiende vigorosamente la polémica parmenidea contra el
pensamiento del efesio, Hermann pasa revista a lo que denomina con
un acrénimo la “PATH theory” (“Parmenides Answers to Heraclitus”)
y la somete a una serie de criticas. Después de dilucidar los criterios
indispensables para aventurarse en este espinoso tema (la cronologia,
los paralelos textuales, la equivalencia del objeto de investigacion de
ambos fildsofos y los testimonios de los comentaristas), el autor avanza
sutilmente la propuesta de que Heraclito y Parménides, mds que pole-
mizar el uno contra el otro, en realidad respondieron al “epistemologi-
cal challenge” de Jenéfanes. Hermann esclarece los paralelos textuales
en los que se han visto referencias mds o menos directas a Heraclito (to-
das ellas concentradas en el fragmento B6: el adjetivo dixpavot, el bi-

nomio nAaxToV véov, los Bpotol elddtec 00dEVY Yy, sobre todo, la frase oic

1O MEAEWY TE Xal OUX Elvon TadTOV VevouoTal xoU Tadtdy) y organiza los
pasajes heraclitianos a los que presuntamente reacciona Parménides en
tres categorias definidas: 1) Conversidn de contrario a contrario (B126,
B90, B10); 2) Copresencia de contrarios (B51, B88, B102) y 3) Coin-
cidencia de contrarios (B60, B49A, A7, B84A, B65, B32, B57, B62). A
casi todos estos pasajes Parménides habria respondido en B6.8, con lo
cual este verso se constituye como la piedra de toque de la PATH theory,
segun la cual Parménides estaria atacando aqui a aquellos que violan
o ignoran la ley de la contradiccién. Hermann demuestra que el presu-
puesto fundamental de la PATH theory se basa en la lectura que Jacob
Bernays, el npétoc ebpetrc de este paralelismo, propuso para B6 y que
consiste en vincular estrechamente el nuiiviponoc x€ievdoc de B6.9
con la oracién relativa del verso anterior, interpretando la particula o¢
como una conjuncion continuativa y no como adversativa, y, sobre todo,
entendiendo el adjetivo noAiviponog como un terminus tecnicus referido
a la contradiccidn. Al respecto, el autor argumenta que los contextos en
que aparece el adjetivo naAlvtponog en ambos fildsofos son radicalmen-
te distintos, y que el uso parmenideo es mas afin al significado “reversal

? Arnold Hermann compila también los otros paralelos que Daniel Graham di-
lucidé y que no se restringen al fragmento B6 de Parménides, tales como (los que
preceden al guién son los fragmentos de Herdclito, los que lo siguen son los de
Parménides): B103-B5, BO1-B4, B34-B5, B28-B1.31-32, B41-B1.32y B12.3, B30-
B8.5.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



198 BERNARDO BERRUECOS FRANK

of a course” que no al “turning around” o “turning back”. Asimismo, el
autor ve en la particula 6¢ un sentido adversativo fuerte, que opone la
idea expresada en B6.8 a lo dicho en el noAlvtponoc xéieutog, de tal
forma que esta ultima frase vendria a ser una descripcion del camino
verdadero, del camino que es y no puede no ser, y no, como se suele
ver, una caracterizacion del camino de quienes consideran que el ser y
el no ser son lo mismo y no lo mismo.!? Por dltimo, el autor discute
su desacuerdo fundamental con Daniel Graham que consiste, en térmi-
nos generales, en una critica para distinguir con precision en la Grecia
presocratica la vocacion del fildsofo. El estudio concluye proponiendo a
Jeniades el corintio como un blanco de ataque parmenideo mucho mads
verosimil y;, a partir de una serie de testimonios de Sexto Empirico en
los que se relacionan las tesis de este autor con las de Jendfanes, abre la
posibilidad de pensar un posicionamiento critico de Parménides frente
al poeta de Colofdn.

Beatriz Bossi, “Acerca del significado del fragmento B62 (DK) de He-
rdclito”, presenta un estudio sobre el enigmadtico fragmento en el que el
efesio afirma la identidad dindmica entre “mortales” e “inmortales”. La
autora traza un status quaestionis sobre las principales interpretaciones,
organizdndolas segun las cuatro identificaciones en que los intérpre-
tes han cifrado la referencia a los “mortales” e “inmortales”: hombres-
dioses, almas-cuerpos, daipovec-héroes, elementos-compuestos de ele-
mentos. Partiendo de dos hipotesis hermenéuticas que terminardn por
ser rechazadas debido a los problemas y contradicciones que presentan
a la luz de otros fragmentos (la interpretacion atea “a la Nietzsche”
(como la autora la llama), y la antropomérfico-emocional), Bossi pro-
pone una interpretacidn ecléctica e integradora siguiendo como hilo
conductor cuatro combinaciones posibles para entender el fragmento,
en virtud de las ambigiliedades de la expresidon heraclitiana.

Aryeh Finkelberg, “The Cosmic Cycle, a Playing Child, and the Rules
of the Game”, en defensa de una lectura escatolégica-cosmogoénica de
los fragmentos que asume la admisién de la conflagracion (éxnipwotc)
en el pensamiento heraclitiano, se opone a la suposicion de que Herdcli-

19 Como sefiala Tardn (p. 66), M.S. Stokes (1960) ya habia propuesto que el
nanivtponog xéAeudoc no forma parte de la doctrina de los Bpotol eiddtec 0UbEY.
Supongo que Hermann interpreta el névtwv de B6.9 como plural neutro (siguiendo
a Tardn, p. 67) y no como masculino (tal como lo interpretaban Stokes 1960; Kirk
y Raven 1957, p. 272, n. 1, y Shorey 1900, p. 215), interpretacion esta tltima que,
como a Raven, le habria venido como anillo al dedo para negar la referencia a
Herdclito. La posiciéon de Hermann, como se puede ver, resulta ecléctica, niega la
critica a Herdclito, pero no a partir de una lectura del ndvtwy como masculino.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 199

to sostuvo una teoria sobre la estabilidad cosmoldgica. El autor refuta
los presupuestos de la “cosmic stability theory” a partir de una lectura
de B64 y B66, en los que ve la articulacidon del advenimiento del fuego
vengador; a partir de esto, pasa revista a los fragmentos que presunta-
mente contradicen la idea de la conflagracion (B30, B31, B90, B94 y
A22) y rebate este supuesto, entre otras cosas, mediante una compren-
sién del sustantivo xéopoc no como “mundo”, sino como “secuencia
ordenada” (“ordered sequence”), y del neutro plural névta como la “to-
talidad de las cosas”. Luego examina minuciosamente el fragmento B36
e interpreta, a partir de un pasaje del De anima aristotélico (405a25:
A15) y de un fragmento 6rfico (437 Bernabé), el sustantivo Juy, en sin-
gular como una referencia al anima mundi y en plural como las almas
de los hombres, de tal forma que el ciclo cédsmico ahi presentado seria la
representacion de la encarnacién y la “des-encarnacion” del alma divi-
na. Esta interpretacion conlleva la aceptacion de que Herdclito creyd en
el mds alld y en el cardcter divino del alma humana. Asimismo, el autor
propone la autoria heraclitiana de la idea del o &ua-ofijuo mediante una
comparacion de tres pasajes (Filon, Legum allegoriae 1.108.2-5, Sex-
to Empirico, Pyrrhoneioi hypotyposeis 111.230 y Platén, Gorgias 492d-
493a) que revelan una serie de paralelos verbales que demostrarian,
por una parte, que los tres autores estarian parafraseando a Herdclito
y, por la otra, que las lecturas de Sexto y Fildn de los fragmentos B62
y B88 serian auténticas. A continuacion, Finkelberg defiende una inter-
pretacion del néAepoc heraclitiano como una representacion metafdrica
del fuego, en virtud de la sinonimia potencial entre €pic y Adyoc que
emerge de B80 y Bl. De esta manera, Herdclito habria construido el
mito del dios cédsmico (focalizado a partir de la imagen de la guerra
entre el alma y el cuerpo, siendo la primera un fragmento del alma
divina) a partir del mito del Dioniso drfico. Un pasaje de Plutarco (De E
apud Delphos, 388d—-389) y otro de Clemente (Stromata VI 2.27) serian
la confirmacién de que la ensefianza heraclitiana no es otra cosa que
la doctrina drfica cobijada bajo el manto del mito y la alegoria. Para
terminar, el autor interpreta con este marco de referencia el fragmento
B52: el nifio que juega es una metéfora del dios igneo, y el aicyv una
metdfora del periodo de vida del mundo creado: “asi como la guerra es
un juego tdctico que dios juega, las almas son sus piezas en el tablero
cdosmico” (p. 335).

Livio Rossetti, “Polymathia e unita del sapere in Eraclito: alle origi-
ni di una anomalia”, aborda el problema (comun a varios casos de la
filosofia presocrdtica, como Parménides y Protdgoras) de la contradic-
cién pragmadtica ocasionada por la adopcion de principios sistémicos

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



200 BERNARDO BERRUECOS FRANK

demasiado potentes, en el caso de Heraclito, el principio de la coinci-
dentia oppositorum. El autor demuestra que en la filosofia presocratica
se manifiesta una doble tendencia que consiste, por una parte, en la
aspiracion a explicar, entender y conjeturar acerca de una diversidad
apabullante de cuestiones que producen una multiplicidad de 646Zwx
independientes entre si, y, por la otra, en la elaboracion de teorias
capaces de establecer principios que puedan integrar la diversidad de
conocimientos en un saber estructurado. El pensamiento de Heraclito
se constituye como el fundador de un principio unitario con una ca-
pacidad de “irradiacion” hasta entonces insospechada o no conocida.
El autor ejemplifica el problema (que él llama el “corollario autorefe-
renziale del principio”) con la teorfa protagoriana del homo mensura:
si el principio segun el cual el hombre es medida de todas las cosas se
aplica también al mismo Protdgoras que lo estd enunciando, entonces
su propio principio pierde el derecho de considerarse poseedor de va-
lor universal. La caricatura de este problema estaria encarnada en el
Cratilo del que habla Aristdteles, responsable de la radicalizaciéon del
mavta oet y, por lo tanto, de haber puesto en evidencia el problema del
corolario autorreferencial del principio heraclitiano. Rossetti considera
que ese problema fue haciéndose consciente de manera progresiva en
el transcurso del siglo v a.C. Asimismo, el autor pasa revista a algunos
fragmentos en los que se presentan enunciados que no se subsumen al
propio principio de la coincidentia, a saber, todos aquellos fragmentos
en que Herdclito afirma, niega, aprueba o desaprueba, en una palabra,
donde hace afirmaciones univocas (B3, B113, B14, B5, B13, B96, B43,
B121). La conclusién del autor es que Herdclito no fue consciente del
problema: la ausencia de precedentes al respecto lo autorizaba a no sos-
pechar que el enunciado dotado de un campo de aplicacién universal
pudiese crear problemas al sujeto enunciante (p. 354). Como corolario,
Rossetti presenta dos apéndices: el primero, sobre la laminilla érfica de
Olbia que, en virtud de la oposicién que en ella aparece entre di¥deta
y etidog, se constituiria en un testimonio explicito del problema de la
autorreferencialidad que no era explicito para Heréclito, por lo cual la
datacion de la tablilla en la primera mitad del siglo v deviene proble-
madtica. El segundo es una respuesta a la tesis de Serge Mouraviev, que
postula la preeminencia de la adecuaciéon poética sobre la coherencia
16gica, conceptual y tedrica en el pensamiento heraclitiano. Rossetti asi-
mila esta posicidn del estudioso ruso a las “batallas hermenéuticas” de
Kingsley y Marciano, en las que la dimensién filoséfica del pensamien-
to de los presocrdticos se subordina a una dimension ritual, religiosa,
mistérica y taumaturgica. El autor defiende el cardcter eminentemente

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 201

filoséfico del pensamiento heraclitiano en el que la universalidad del
principio de la coincidentia constituye un monumento del intelectual,
no del poeta.

El estudio de Enrique Hiilsz Piccone, “Flujo y Idgos. L.a imagen de He-
rdclito en el Cratilo y el Teeteto de Platdn”, se centra en el problema de
la incompatibilidad e inadecuacidén entre las tesis atribuidas a Herdclito
en el Cratilo y el Teeteto platénicos y las que se pueden extraer de un
andlisis puntual de los fragmentos auténticos. El autor pone en eviden-
cia las inconsistencias que emergen si se interpreta a Herdclito a partir
del eixwv que hace de €l Platén en esos didlogos y, a la vez, demuestra
el beneficio que reporta para una interpretacién de la filosofia de Platén
cuestionar la postura mayoritariamente admitida de que la imagen de
Herdclito que se desprende de aquellos textos constituye la interpreta-
cién platénica genuina sobre el pensamiento del efesio. Hiilsz analiza
el célebre pasaje de la Metafisica de Aristdteles (987a32-b1) en el que
se sientan las bases que imperardn para la interpretacion de Herdclito
y de su influjo en Platén. Segun Aristételes, la ontologia de Herdcli-
to se reducirfa a las cosas sensibles y la innovaciéon de Platén habria
consistido precisamente en ampliar este reducido dmbito mediante la
instauracion de las formas con el objetivo ulterior de poder fundamen-
tar satisfactoriamente la posibilidad del conocimiento. No hace falta
mds que echar un breve vistazo a los textos platénicos y heraclitianos
para levantar la suspicacia al respecto del juicio anacrénico y reduccio-
nista de Aristételes en el que se ve la ontologia de Heraclito como “la
matriz de la ontologia platénica del devenir sensible” (p. 379). El autor
cifra en dos puntos especificos el mayoritariamente aceptado “heracli-
tismo” de Cratilo; por una parte, en la rectitud natural de los nombres
(RNN) y, por la otra, en el flujo universal (FU) y, mediante un andli-
sis de los fragmentos heraclitianos en los que se suelen encontrar esas
posturas, concluye que la RNN del Cratilo no corresponde exactamen-
te con la concepcion heraclitiana de los évopata tal como se expresa
en B23, B32, B67 y B48 (todos ellos fragmentos “onomdsticos”), ya
que se hallan presupuestos en ella planteamientos posteriores como los
problemas del no ser y la falsedad propios de la tradicion eledtica, y
la antinomia sofistica @lotc-vépoc. Con respecto al FU, Hiilsz demues-
tra que la atribucién de esta tesis a Herdclito reposa sobre la lectura
de Cratilo 402a8-10, pasaje inspirado con toda seguridad en el o los
famosos fragmentos fluviales (B12, B49a y B91) y Teeteto (152d2-d3,
el y 157a2, a8-b1), pasajes que conllevan, ademds, la suposicién, por
lo demds sospechosa por anacrdnica, de que Heraclito redujo t& évta
a o aioOrntd. Sin embargo, todos los pasajes de Her4clito en los que se

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



202 BERNARDO BERRUECOS FRANK

encuentra alguna expresion del flujo y del devenir estdn matizados con
la subsecuente afirmacién de que dicho flujo ocurre xatd Aéyov (B1) o
bien xat’ €pwv (segun discordia) (B80), con lo cual, de haber FU, éste
no seria extremo. Por ultimo, con el objetivo de poner en evidencia la
asombrosa proximidad entre el pensamiento platénico y el de Herdclito
acerca de lo real y del conocimiento, Hiilsz analiza la tercera definicién
de émotrur del Teeteto (201c9-d3) en la que el centro de gravedad de
la reflexién se centra sobre el I6gos y su ambiguo y amplio significado.
El suefio de Sdcrates (201d8-202c5) pone en evidencia la aporia sobre
la definicién del A6yocg, que consiste en su sujecién a la 06Za y en la
omision deliberada de su sentido ontoldgico, cuyo mdximo represen-
tante y exponente es precisamente Heraclito.

Gdbor Betegh, “The Limits of the Soul: Heraclitus B45 DK. Its Text
and Interpretation”, presenta un estudio sobre el fragmento B45 en el
que, tras analizar los problemas que suscita el contexto en que apa-
rece citado (Didgenes Laercio 9.7),!! revisa minuciosamente el texto
del fragmento. Tres problemas textuales se ponen en evidencia: 1) La
frase nelpata iV que, resultado de dos enmiendas, no esta atestigua-
da por los manuscritos; 2) el verbo €Zelpoto y 3) la frase final: oUtw
Badbv Aéyov Exet. En cuanto al primer problema, Betegh concluye que
la enmienda nefputa resulta bastante factible a la luz del contexto de
Didgenes, que revela una conexidn significativa (confirmada por la yux-
taposicion presente en el Papiro de Derveni de B3 y B94 en el que apa-
recen la idea de limites (olpouc) y el verbo éZeupioxw) entre la doxa
heraclitiana sobre el tamano del Sol (B3) y los limites del alma (B45).
El participio i®v, por el contrario, presenta mayores dificultades, ya que
en la versién latina que Tertuliano hizo del fragmento no aparece, ade-
mds de que no anade demasiado a la idea expresada por el texto y su
posicion, tal como sefialéo Wilamowitz (1927, en esp. las pp. 276-278),
resulta bastante dudosa. En cuanto al verbo, Betegh pone en evidencia
las confusiones que ha habido al respecto de su aparicién en los manus-
critos. La lectura tradicional a favor de la segunda persona (£€ctpoto)
se remonta a la edicién laerciana de 1850 a cargo de Carel Gabriel
Cobet. Los aparatos criticos de las diferentes ediciones autorizadas de
Herdclito atestiguan que los manuscritos B (Codex Borbonicus) y P (Co-
dex Parisianus Graecus 1759) ofrecian la lectura éelpot 6 (el verbo
en tercera persona y un articulo masculino); sin embargo, en el apa-
rato critico de la edicidn laerciana de Marcovich ni siquiera aparece la

'11a fuente de Diégenes y las escuelas filoséficas a las que pudo pertenecer (Teo-
frasto, Enesidemo, estoicos, epictireos) y el verbo no habitual con el que introduce
la cita (AéyeTor en lugar de un mucho mds natural e{pexe 0 €hevye).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 203

variante en tercera persona. Frente a esta confusién, Tiziano Dorandi,
el editor laertius de la Cambridge Texts and Commentaries, aclard el
asunto a Betegh. En realidad, la lectura tercera persona + articulo es
lo que el corrector del manuscrito B escribié (B2), quien corrigid los
numerosos errores que el escriba de B, un hombre que probablemente
no entendia lo que escribia, habia cometido. Por otra parte, el hecho
de que Tertuliano consignase en su version latina el verbo en segunda
persona (invenies), que es la inica razén de preferir esta lectura para el
fragmento de Herdclito, no resulta ser un argumento decisivo, ya que,
si se revisan los aparatos criticos del texto del apologeta, se constata
que el verbo invenies es una conjetura de los editores basada curiosa-
mente en el texto de Herdclito de la edicién de Cobet. Asimismo, en
el registro estilistico, Betegh aduce el argumento bastante convincente
de que B45 es el unico fragmento de Herdclito en que el verbo estd en
segunda persona (ademds del debatido, por presuntamente inauténti-
co, B91), razén por la cual resulta preferible, de nuevo, la lectura en
tercera persona. Al respecto de la frase final del fragmento que no apa-
rece en Tertuliano, Betegh ofrece un paralelo de Plotino (3.6.15) en el
que el filédsofo neoplaténico claramente parafrasea B45 incluyendo una
referencia al Adyoc¢ Badic, razon por la cual cabe suponer que, al menos
en la época de Plotino, B45 poseia esta frase. Para concluir, el autor se
centra en la interpretacion del fragmento. Poniendo en correlacion B45
con B36 y B115, abre la posibilidad de interpretar la yuy7 como una de
las masas cosmicas extendidas, tierra y agua, y también como el alma
del viajero que recorre todo el camino (es decir, el camino ascendente
y descendente que en ciertas interpretaciones se ha identificado con las
exhalaciones que, a su vez, se identifican con el alma cdsmica). El alma
del viajero tiene un Aéyoc profundo debido a su amplia experiencia del
mundo y a su comprension del alma cdsmica y de su Aéyoc. Asimismo,
el Aoyvoc del viajero se asimila al Adyog cdsmico, al igual que el Adyoc
de su alma al Aéyog del alma césmica. El fragmento expresa la idea
paraddjica de que es precisamente el que viaja por todos los caminos el
que no encontrarad los limites del alma: hay, pues, una proporcion entre
la profundidad del alma y la comprensién y entendimiento del viajero
simbolizado con el recorrido de todos los caminos.

Catherine Osborne, “‘If All Things Were to Turn to Smoke, It’'d Be
the Nostrils Would Tell Them Apart’ or Heraclitus on the Pleasures of
Smoking”) dedica su estudio al tema de la recepcidn aristotélica de la
filosofia de Herdclito, centrdndose en los patrones que emergen de las
referencias que el estagirita hace al pensamiento del efesio. Al margen
de los problemas a los que frecuentemente recurren los comentaristas,

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



204 BERNARDO BERRUECOS FRANK

un tema peculiar destaca entre los demds: el humo, el olor y el pla-
cer. Antes de abordar esta cuestion, la autora examina los hitos usua-
les que suelen comentarse al respecto de los pasajes aristotélicos sobre
Herdclito (Exnbpwotc, mdvta getl, contradiccién, ambigiiedad expresiva,
prevalencia y unidad de opuestos) sacando una serie de conclusiones
importantes: en el caso, por ejemplo, del flujo, la lectura de Aristételes
parece estar mediada por la postura cratiliana y por la respuesta dialéc-
tica platénica que se cristalizard en la postulacién de las formas; en el
caso de la armonia de los opuestos, destaca el contexto claramente ético
de las menciones aristotélicas, y, al respecto del comienzo del libro de
Herdclito, llama la atencién la ausencia absoluta de una reflexién sobre
la “logos doctrine” y el enfoque unicamente gramatical del comentario.
La autora pone de relieve el hecho de que las otras citas a Herdclito'2 no
tienen nada que ver con aquellos grandes temas heraclitianos y todas
ellas hacen emerger una especie de patron general, un cierto “smelly
theme”. A continuacién, la autora comenta el fragmento que figura
como titulo de su articulo (B7) y examina las dos posibles lecturas para
la oracién condicional: una no contrafictica y la otra contrafactica. La
lectura no contrafictica podria referirse, o bien a la idea de la confla-
gracién (lo cual deviene problematico, pues si todo se ha convertido en
humo, no habria narices discernidoras y, ademds, no habria diferencias
que discernir), o bien, posibilidad mds atractiva, a la condicién de las
almas en el Hades que, segtn un testimonio de Plutarco (De facie in orbe
lunae 643e), se nutren de exhalaciones y operan inicamente con el sen-
tido del olfato. La lectura contrafdctica, propuesta por Reinhardt (1959,
p. 180 n. 2), que ve en el fragmento una especie de “thought experi-
ment”, resulta, mal que le pese a Kahn (1979, p. 257), preferible, pues
abre la posibilidad, muy atractiva desde el punto de vista filoséfico, de
que el fragmento hiciera alusién a la forma en que tenemos experiencia
del mundo. Osborne, vinculando B7 con B67, B55 y B9, muestra que
la idea que subyace a estos fragmentos heraclitianos pone de relieve el
problema de que la percepcion se realiza con una mirada interesada del
perceptor o, dicho de otro modo, de que las distinciones que captamos
a través de los sentidos adquieren significado por lo que nosotros les
anadimos o aportamos. Esta idea general pertenece a lo que la autora
llama el “familiar Heraclitean theme” (p. 437) —supongo que se refiere
a B30y a B89, aunque no lo explicita— de que un dnico mundo comun

12885 (con diferencia el mds citado): Etica eudemia 1223b22, Etica nicomdquea
1105a7, Politica 1315a29; B6: Meteoroldgicos 354b33; B7: Del sentido y lo sentido
443a23-24; y B9: Etica nicomdquea 1176a6-8.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 205

y objetivo puede ser, para los hombres, particular o diferente. La pre-
eminencia del olfato en el Hades puede sugerir, por otra parte, que el
“smokey theme” tiene un papel importante en nuestra comprension de
la muerte: el inframundo nebuloso en el que las almas son vapores y la
vista es inutil podria ser nuestro mundo. La autora concluye el estudio
comentando el fragmento B85 en conexidén con B90 y subsume ambos
al patrén del vapor y los olores estudiado. Asi, lo que a primera vista
parece una seleccidn accidental de la memoria aristotélica, bien podria
haber sido un tema central del libro de Heraclito.

Por ultimo, el texto de David Sider, “The Fate of Heraclitus’ Book in
Later Antiquity”, explora los criterios que es necesario considerar para
poder valorar si los autores que hablan sobre Her4clito y lo citan tenian
el texto original frente a ellos o una versién indirecta. El autor se centra
en Simplicio por ser indudablemente la mejor fuente para los presocra-
ticos, no sélo en lo que concierne a la transmisién de ipsissima verba,
sino también al respecto del rigor y honestidad “académicas” con las
que introduce sus citas, a menudo explicitando su dependencia (“pare-
ce que dijo x”), de una fuente indirecta. Apoyandose en el hecho de que,
a diferencia de lo que sucede con los otros presocraticos, las citas que
hace Simplicio de Herdclito son claramente reelaboraciones filosoficas
posteriores, entre ellas la aceptacién del mdvta oel, Sider demuestra
que el comentarista no pudo tener acceso a ninguna copia original del
libro de Herdclito. Por otro lado, el cardcter proverbialmente enigma-
tico de la prosa del efesio justifica que autores posteriores (y también
editores modernos) afiadieran, sustrajeran o alteraran las palabras re-
cibidas. Como ejemplo, se aduce el problemdtico fragmento B124, del
que los editores han dado diferentes versiones. Asi, se propone una lec-
tura distinta que sustituye el incierto por ininteligible sustantivo odpc
(corregido con odpua por Diels, copwe por Usener, etc.) con el geniti-
vo neutro plural Jrypdrov,'® el superlativo xéhihiotog se lee como un
epiteto halagiiefio de ‘Hpdxiettoc y el sustantivo xéopoc se considera
como una glosa intrusa que parafrasea el obpavéc de Teofrasto. Volvien-
do al tema del libro de Herdclito, el hecho de que Plutarco, Hipdlito,
Estobeo, Sexto Empirico y Clemente de Alejandria hayan transmitido
fragmentos probablemente auténticos!® fuerza a suponer que el libro

13 Noventa por ciento de Zendn, cuarenta y cinco por ciento de Parménides,
todos los fragmentos anaxagdricos sobre el noils, la mayoria de los fragmentos de
Empédocles, etc. Asimismo, Simplicio es nuestra unica fuente para muchos de los
comentarios antiguos de Aristételes, ahora perdidos (Teofrasto, Eudemo).

14 palabra sugerida por un pasaje de Aecio (1.13).

1>En contraste con la tradicién teofrdstico-Vetusta placita-Aecio, transmisora en

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



206 BERNARDO BERRUECOS FRANK

de Herdclito debid sobrevivir, aunque no necesariamente en su forma
original, en la Antigiiedad tardia. El autor propone la posibilidad de
que en algun momento se produjera una Sylloge Heraclitea que reunia
algunos de los fragmentos mds enigmdticos e ingeniosos a la que qui-
z4 Simplicio tuvo acceso pero no se sintié lo suficientemente cémodo
para tomarla como una fuente fidedigna y citar a partir de ella. Como
paralelo a este posible fendmeno, Sider alude a un tratado, De signis,
atribuido a Aristételes y a Teofrasto, que probablemente es una especie
de compendio resumido. Una segunda posibilidad consistiria en que
algun editor, precursor de la filologia alemana del siglo xix, para el mo-
mento en que el original heraclitiano ya no existia, hubiese elaborado
un compendio de los dicta del efesio a partir de las referencias que los
autores tardios habian consignado en sus escritos, tal como sucede con
el corpus de elegias de Teognis. Esta teoria explicaria la conservaciéon
de mds de una versién de un mismo fragmento, cuyo ejemplo paradig-
madtico serian los fragmentos fluviales. De esta manera, Sider propone
un proceso de transmision en tres etapas definidas:

1. Ellibro de Her4clito fue leido por algunos autores (algunos que se
conservan, como Platén y Aristdteles, otros que no) que lo citaron
en algunos casos textualmente, en otros mediante paréafrasis.

2. En algiin momento algunos autores obtuvieron su Heréclito de
segunda mano, ya fuera por desidia o por la imposibilidad de
conseguir el libro original, a partir de los textos de los autores
de la primera etapa.

3. Cuando el original ya se habia perdido, el editor hipotético antes
aludido reconstituyd el libro a partir de los autores de la segunda
etapa.

Quién fue el dltimo autor que pudo consultar el original o el prime-
ro que recurrié a la Sylloge son preguntas que, desgraciadamente, no
pueden responderse con mucha certeza.

Hasta aqui el andlisis de los estudios. Como se puede observar, los Nue-
vos ensayos sobre Herdclito constituyen, a la fecha, la dltima y més actual
referencia en los estudios internacionales sobre el pensamiento del Os-
curo de Efeso. Las investigaciones que componen este volumen aportan,

el caso de Herdclito mds bien de testimonios (A) que de ipsissima verba (B), lo
cual hace suponer que los fragmentos de Heraclito no provienen de esta tradicién
doxogrdfica.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 207

desde el punto de vista filoldgico e histdrico, nuevas herramientas para
leer los fragmentos de Herdclito, entre las cuales se hallan propuestas
innovadoras y originales en lo que concierne a la critica textual (G. Be-
tegh, D. Sider) y a la reconstruccién del Aéyoc heraclitiano (S. Moura-
viev), aclaraciones tedricas para la dilucidacidon de los procedimientos
argumentativos y retdricos en juego (A. Bernabé), asi como sugeren-
cias atractivas que contribuyen a una mejor comprension acerca de las
relaciones entre Herdclito y otros representantes de la Grecia arcaica
y cldsica (H. Granger, A. Hermann, C. Osborne, E. Hiilsz, O. Alvarez,
E Casadesus, C. Huffman). Asimismo, desde el punto de vista filosoéfico,
los trabajos comentados establecen consecuencias importantes para la
interpretacion de ciertos fragmentos (A. Finkelberg sobre B52, B. Bossi
sobre B62, C. Huffman sobre B129, G. Betegh sobre B45), a la vez que
abren nuevos problemas y proponen lineas hermenéuticas novedosas
para una concepcion global de la filosofia de Herdclito (D. Graham,
L. Rosetti). Por todas estas razones, este libro, si se nos permite el uso
de la metdfora, representa una luz que proyecta claridad a las ambiguas
palabras y al poderoso pensamiento del ¥xotetvéc de Efeso.

BIBLIOGRAFIA

Bernabé, A., 2007, “L’Ame aprés la mort: modéles orphiques et transposition
platonicienne”, en J.E Pradeau (comp.), Etudes platoniciennes, vol. 1V, Les
Puissances de ’"dme selon Platon, Les Belles Lettres, Paris, pp. 25-44.

Betegh, G., 2007, “On the Physical Aspect of Heraclitus’ Psychology”, Phronesis,
vol. 52, no. 1, pp. 3-32.

, 2004, “Physics and Eschatology: Heraclitus and the Gold Plates”, en The
Derveni Papyrus. Cosmology, Theology and Interpretation, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge, pp. 325-348.

Burkert, W.,, 1939, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, trad. E.I. Minar,
Harvard University Press, Cambridge.

Colli, G., 1980, La sapienza greca, vol. I1I, Eraclito, Adelphi, Milan.

Conche, M., 1986, Héraclite. Fragments. Texte établi, traduit, commenté, Presses
Universitaires de France, Paris.

Dies, A., 1927, Autour de Platon, Gabriel Beauchesne, Paris.

Garcia Calvo, A., 1985, Razén comiin. Edicion critica, ordenacion, traduccion y
comentario de los restos del libro de Herdclito, Lucina, Madrid (3a. ed., 2006).

Graham, D., 2006, Explaining the Cosmos: The Ionian Tradition of Scientific
Philosophy, Princeton University Press, Princeton.

, 2002, “Heraclitus and Parmenides”, en V. Caston y D. Graham (comps.),

Presocratic Philosophy. Essays in Honor of Alexander Mourelatos, Ashgate,

Hants, pp. 27-44.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



208 BERNARDO BERRUECOS FRANK

Graham, D., 1997, “Heraclitus’ Criticism of Ionian Philosophy”, en C.C.W. Tay-
lor (comp.), Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford University Press,
Oxford, vol. 15, pp. 1-50.

Granger, H., 2004a, “Argumentation and Heraclitus’ Book”, en D.N. Sedley
(comp.), Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford University Press, Ox-
ford, vol. 26, pp. 1-17.

, 2004b, “Heraclitus’ Quarrel with Polymathy and Historie”, Transactions

of the American Philological Association, vol. 134, no. 2, pp. 235-261.

, 2000, “Death’s Other Kingdom: Heraclitus on the Life of the Foolish and
the Wise”, Classical Philology, vol. 95, no. 3, pp. 260-281.

Huffman, C., 2008, “Heraclitus’ Critique of Pythagoras’ Enquiry in Fragment
129”7, en Inwood 2008, pp. 19-47.

Inwood, B. (comp.), 2008, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Oxford Uni-
versity Press, Oxford, vol. 35.

Kahn, C., 2001, Pythagoras and the Pythagoreans: A Brief History, Hackett,
Indiandpolis.

, 1979, The Art and Thought of Heraclitus. An Edition of the Fragments with
Translation and Commentary, Cambridge University Press, Cambridge.

Kirk, G.S. y J.E. Raven, 1957, The Presocratic Philosophers: A Critical History
with a Selection of Texts, Cambridge University Press, Cambridge.

Lebedev, A.V, 1989, “Heraclitus in P Derveni”, Zeitschrift fiir Papyrologie und
Epigraphik, vol. 79, pp. 39-47.

Marcovich, M., 1967, Heraclitus. Greek Text with a Short Commentary. Editio
Maior, Los Andes University Press, Mérida, Venezuela.

Mouraviev, S.N., 1999—, Heraclitea, Akademia, Sankt Augustin, 9 vols.

, 1985, “The Heraclitean Fragment of the Derveni Papyrus”, Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik, vol. 61, pp. 131-132.

Reinhardt, K., 1959, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie,
2a. ed., Klostermann, Francfort del Meno.

Robinson, T., 1987, Heraclitus. Fragments. A Text and Translation with a Com-
mentary, University of Toronto Press, Toronto.

Rosetti, L. (comp.), 1983, Atti del Symposium Heracliteum 1981, Edizioni dell’
Ateneo, Roma, 2 vols.

Schonbeck, L., 1993, “Heraclitus Revisited (Pap. Derveni Col. I lines 7-11)”,
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, vol. 95, pp. 7-22.

Shorey, P, 1900, “Review: A. Patin, Parmenides im Kampfe gegen Heraklit”,
American Journal of Philology, vol. 21, no. 2, pp. 200-216.

Sider, D., 1997, “Heraclitus in the Derveni Papyrus”, en A. Laks y G.W. Most
(comps.), Studies on the Derveni Papyrus, Oxford University Press, Oxford,
pp. 325-348.

, 1987, “Heraclitus B3 and 94 in the Derveni Papyrus”, Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik, vol. 69, pp. 225-228.

Snell, B., 1944, “Die Nachrichten tiber die Lehren des Thales und die Anfénge
der griechischen Philosophie- und Literaturgeschichte”, Philologus, vol. 96,
pp. 170-182.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



QUAESTIONES HERACLITEAE 209

Stokes, M.S., 1960, “Parmenides, Fragment 6”, Classical Review, vol. 10, no. 3,

pp. 193-194.
Taran, L., 1965, Parmenides, Princeton University Press, Princeton.

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von, 1927, “Lesefriichte”, Hermes, vol. 62,
pp. 276-298.

Recibido el 11 de octubre de 2011; aceptado el 27 de junio de 2012.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



