Tauroeética de Fernando Savater:
una aproximacion critica

RENZO LLORENTE
Saint Louis University, Madrid Campus
rllorent@slu.edu

Resumen: En Tauroética, Fernando Savater pretende ofrecer una refutacion
tanto de los argumentos que se esgrimen para condenar (moralmente) las
corridas de toros como de las razones que suelen aducirse para justificar una
mayor consideracion moral hacia los animales. Este intento de refutacion se
basa en varias tesis: los seres humanos no tenemos obligaciones morales con
los animales, los animales no tienen “intereses”, la argumentacién antitau-
rina estriba en una equiparacién equivocada de los animales con los seres
humanos, quienes condenan las corridas sostienen una postura ética muy
contradictoria y prohibir las corridas seria atentar contra la libertad perso-
nal. El presente ensayo proporciona un analisis critico de estos argumentos
con el objetivo de demostrar que son muy defectuosos.

Palabras clave: corridas de toros, derechos de los animales, intereses, liberta-
des, obligaciones morales

Abstract: In Tauroética Fernando Savater aims to offer a refutation of both the
arguments used to condemn bullfighting on moral grounds and the reasons
that are commonly cited to justify greater moral consideration for animals.
Savater’s attempted refutation rests on a number of distinct claims: human
beings have no moral obligations toward animals; animals do not have inter-
ests; anti-bullfighting arguments illegitimately equate animals with human
beings; those who condemn bullfighting maintain a contradictory moral po-
sition; and the prohibition of bullfighting would constitute an unjust curtail-
ment of personal freedom. This essay provides a critical analysis of these
claims and demonstrates that all of them are in fact untenable.

Key words: bullfighting, animal rights, interests, liberties, moral obligations

I

Tauroética es un libro delgado, de menos de cien pdginas impresas en
una letra relativamente grande. A pesar de su escasa extension y del
hecho de que vaya dirigido al gran publico, esta obra de Fernando
Savater tiene objetivos bastante ambiciosos, ya que pretende ofrecer
una refutacién tanto de los argumentos que se esgrimen para conde-
nar (moralmente) las corridas de toros como de las razones que sue-
len aducirse para justificar una mayor consideracién moral hacia los
animales no humanos. Por la importancia de estas cuestiones, por el
estatus de Savater —sin duda el filésofo espaifiol con mayor proyeccién

Dianoia, volumen LVII, nimero 69 (noviembre 2012): pp. 171-184.



172 RENZO LLORENTE

en los medios de comunicacion y un influyente intelectual ptiblico— y
por la actualidad del debate en torno al futuro de las corridas de toros,
vale la pena analizar con detenimiento los argumentos presentados en
Tauroética, y esto es lo que me propongo hacer en las lineas que siguen.
Aunque a veces no resulta ficil desentrafiar los razonamientos de Sa-
vater, hay varias tesis que si se le pueden atribuir con cierta seguridad,
entre las cuales estdn las siguientes: a) los seres humanos no tenemos
obligaciones morales con los animales no humanos; b) los animales
no tienen “intereses” en el mismo sentido en que los tienen los seres
humanos y, sobre todo, no los tienen en un sentido moralmente im-
portante; ¢) la argumentacién antitaurina estriba en una equiparacién
equivocada de los animales con los seres humanos; d) los que condenan
las corridas desde una postura ética pasan por alto formas de maltra-
to mucho mds graves y, en consecuencia, sostienen una postura ética
muy contradictoria, y ) no deberian prohibirse las corridas porque,
al fin y al cabo, la aficion a este espectdculo se corresponde con una
preferencia personal dentro de un dmbito en el que el Estado no puede
intervenir legitimamente. Ahora bien, las argumentaciones que Savater
ofrece para defender estas tesis son muy poco efectivas y, por lo tanto,
Tauroética no consigue ni rebatir los argumentos antitaurinos ni refutar
los planteamientos favorables a la consideracién moral de los animales,
como en seguida veremos.

II

Empecemos con las tesis relacionadas mds directamente con las corri-
das de toros. Segun Savater, “la tinica forma para que las compara-
ciones derogatorias de que se sirven los antitaurinos tengan validez es
homologar a los toros con los humanos o con seres divinos, es decir
modificar la consideracién habitual de la animalidad”.! Savater apenas
entra en mds detalle al enunciar esta idea —lo cual resulta curioso si
tenemos en cuenta su importancia para todo el alegato en contra de
los antitaurinos—; de ahi que resulte dificil saber por qué cree que una
condena valida de las corridas nos obliga a “homologar a los toros con
los humanos”. Es cierto que la condena moral de las corridas mas co-
mun presupone que los toros son seres sintientes y que, de esta manera,
subraya, implicita o explicitamente, una similitud con los seres huma-
nos; esto es, sin duda, lo que tiene en mente Savater al decir que “toda
la argumentacién de los antitaurinos [estd] basada en la equivalencia

LE Savater, Tauroética, p. 18; las cursivas son de Savater.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 173

implicita entre las ‘torturas’ que sufren los toros y los padecimientos
humanos”.? Sin embargo, si reconocer esta similitud equivale a “ho-
mologar” los toros con los seres humanos, se trata de una “homologa-
cién” trivial y —lo mds importante— una homologacién que casi nadie
cuestiona. En efecto, el propio Savater reconoce que los animales son
sintientes (“por supuesto, los animales sufren”);* por consiguiente, ad-
mite la misma “homologacion” que critica. En fin, en la medida en que
los argumentos antitaurinos se fundamentan en una “homologacién”
de los animales con los seres humanos, la “homologacion” en cuestion
es trivial, indiscutible y reconocida por el propio Savater. Por eso no se
entiende por qué Savater considera equivocada esta “homologacion”,
como sugieren tanto la frase citada como el libro en su conjunto. Tam-
poco se entiende por qué piensa que modificamos la “animalidad” de
los toros al reconocerles una caracteristica que de hecho poseen (y que
tienen en comun con los seres humanos). Una constatacion objetiva de
esta naturaleza en si misma no basta para “modificar” la “animalidad”
de ningin animal —ni mucho menos “humanizar [...] a las bestias”—*
y tampoco deberia modificar nuestra percepcion de su animalidad, a no
ser, quizd, que esta percepcion fuese errdnea. ¢Acaso Savater cree que
modificamos y humanizamos la naturaleza de los drboles al constatar
que ellos, como nosotros, no pueden ni vivir ni crecer sin agua? Por
otro lado, aunque la afirmacién de que los toros son seres sintientes
—, repito, esto es lo que viene a ser la “homologacién” que Savater
censura— si supusiera una modificaciéon de la animalidad de los toros,
parece ser una modificacién que, como hemos visto, Savater acepta v,
por lo tanto, no se entiende por qué la denuncia. Es posible, cierta-
mente, que Savater se refiera sobre todo, si no exclusivamente, a una
homologaciéon moral derivada de esta homologacion fisioldgica, pero
si esto es lo que realmente estd criticando, Savater no hace mas que
presuponer algo —la ilegitimidad de una homologacién moral— que
se debe demostrar, es decir, da por sentada justamente la tesis que tie-
ne que defender (y que de hecho no defiende coherentemente, como
veremos mas adelante).

Consideremos ahora la segunda tesis de Savater relacionada directa-
mente con las corridas de toros, segtin la cual los que condenan estos
espectdculos desde una postura ética pasan por alto formas de maltrato
mucho mds graves y, por lo tanto, defienden una postura contradictoria

2 Ibid., p. 15; las cursivas son de Savater.
Ibid., p. 37.
4Ibid., p. 42.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



174 RENZO LLORENTE

e incoherente. Esta tesis se desprende facilmente de pasajes como los
siguientes:

Si lo que nos preocupa es el sufrimiento de los animales, el verdadero
problema estd en los millones y millones que criamos para comernos y
llevamos al matadero, no en los cientos de toros inmolados en las plazas.
La auténtica punzada para ciertas sensibilidades morales debe provenir en
primer término de que somos carnivoros, no de que somos aficionados a
los toros (p. 69)

mientras no se afronte el caso de las granjas avicolas y los mataderos mu-
nicipales, el cafionazo de la buena conciencia contra la linea de flotacién
de la fiesta taurina sigue siendo de fogueo. (p. 70)°

En estos pasajes, Savater parece apelar implicitamente a un principio
que seria mds o menos el siguiente: si un(a) agente se esfuerza por
eliminar un mal del tipo x sin esforzarse al mismo tiempo por eliminar
el peor de los males del mismo tipo, el/la agente tiene una actitud poco
coherente e incluso hipdcrita. ¢Es un principio vdlido? Serd evidente
que no lo es. El que no intentemos impedir el peor de los crimenes del
tipo y no significa que son poco coherentes nuestros deseos e intentos
de impedir crimenes menores del mismo tipo: a nadie se le ocurriria
criticarnos por procurar ayudar a las personas que trabajan en condi-
ciones insalubres sélo porque no ayudamos a las personas que estan
en paro y ni siquiera tienen trabajo. Tanto el sufrimiento que pade-
cen los toros durante las corridas como el sufrimiento de los animales
criados en granjas industriales son “verdaderos problemas”, aunque la
magnitud de uno sea mucho mayor que la magnitud del otro. Si bien
Savater tiene razon al decir que los que denuncian las corridas deberian
preocuparse también por la condicién de los animales en las granjas in-
dustriales, el hecho de que no lo hagan —o, mejor dicho, que algunos
no lo hagan— no deslegitima su condena de las corridas, como Savater
al parecer quiere hacernos creer. (No estaria de mds recordarle, por
otra parte, que sigue habiendo un gran desconocimiento del trato que
se da a los animales en las granjas industriales, mientras que hay poca
gente en Espafia que no tenga una idea mds o menos acertada de la
naturaleza del sufrimiento que se inflige al toro durante una corrida.
Esta disparidad en el nivel de informacién explica, en parte, el hecho

> Otro comentario que apunta en la misma direccién se puede encontrar en la
pdgina 55, cuando Savater se refiere a un libro de Luc Ferry.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 175

de que mucha gente que denuncia las corridas de toros no denuncie
también las granjas industriales.) Savater seria mucho mds coheren-
te si dijera, por ejemplo: “Ahora que la gente ha tomado conciencia
del mal moral que representa una corrida de toros, deberia empezar a
preocuparse también por la suerte de los animales que se crian en las
granjas industriales.” Pero quienes abogan por la supresion de las co-
rridas de toros sin preocuparse (de momento) por los animales maltra-
tados en las granjas industriales no tienen necesariamente una postura
contradictoria —ino es que aplaudan el sufrimiento que padecen estos
animales!—, como tampoco la tienen quienes luchan por eliminar la
violencia que ocurre en su vecindad sin hacer absolutamente nada por
eliminar la violencia que se produce en las guerras.

La ultima tesis de Savater relacionada concretamente con las corri-
das de toros afirma que no deberian prohibirse estos espectdculos por
tratarse de una cuestién de preferencias personales dentro de un dm-
bito en el que el Estado no puede intervenir legitimamente, ya que
cualquier interferencia en este dmbito seria atentar contra la libertad
de ciudadanos y ciudadanas. En palabras de Savater, que afirma este
planteamiento en varias ocasiones:

El rechazo de festejos como las corridas de toros es la opcidn moral respe-
table de una sensibilidad personal [...]. Pero no puede fundar a mi juicio
una moral Unica, institucionalmente obligatoria para todos (p. 54)

[c]omo parece que habia quedado claro en otros casos —por ejemplo, el
del aborto— el Parlamento no estd para zanjar cuestiones de concien-
cia individual, sino para establecer normas que permitan convivir mo-
rales diferentes sin penalizar ninguna y respetando la libertad indivi-
dual. (p. 78)

En estos enunciados se encuentra un error nada despreciable y la
tesis que tendrian que fundamentar resulta poco verosimil, pues, al
contrario de la afirmacién de Savater, no hay parlamento alguno que
permita “convivir morales diferentes sin penalizar ninguna” o que se
abstenga del todo de zanjar cuestiones “de conciencia individual”. De
hecho, muchas son las leyes que penalizan morales y/o zanjan “cues-
tiones de conciencia individual”. Basta pensar en las leyes que no per-
miten que los padres golpeen a sus hijos o las leyes que establecen
limites de velocidad en las carreteras, o las leyes que regulan distintos
usos de la propiedad, o las que restringen nuestro comportamiento en

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



176 RENZO LLORENTE

publico y la libertad de expresion, o las que prohiben ciertos movi-
mientos o partidos politicos, o las que establecen ciertas protecciones
a la propiedad privada, o las que imponen varios tipos de impuestos,
o las que mandan a los padres a inscribir a sus hijos en el sistema es-
colar, o las que sancionan iniciativas de justicia privada (los duelos, las
venganzas por un honor ofendido, etc.). También se puede aducir el
ejemplo del aborto, precisamente el que Savater menciona para inten-
tar demostrar lo contrario de lo que vengo argumentando. Al permitir
el aborto, el Estado penaliza la moral de los que condenan el aborto:
los antiabortistas no quieren que nadie disfrute de la libertad de poner
fin a un embarazo; seguin su “conciencia individual”, ninguna mujer
deberia tener la opcion de abortar. Asimismo, un Estado que prohi-
be el aborto penaliza la moral —y actda en contra de la “conciencia
individual”— de los que creen que las mujeres deberian tener la posibi-
lidad de interrumpir un embarazo. En definitiva, hasta los parlamentos
mds liberales y los marcos legales mds libertarios acaban por pena-
lizar algunas morales, generalmente por tener que restringir algunas
libertades para garantizar otras. (Conviene recordar aqui la conocida
afirmacién de Jeremy Bentham: “Toda ley es una infraccién de la li-
bertad.”)®

Vale la pena hacer una ultima observacién en relacion con la tesis
que estoy comentado antes de pasar a analizar los otros argumentos
de Savater. Como hemos visto, al formularla, Savater apela al respeto
a “la libertad individual”; lo hace en unas lineas ya citadas y también
insiste en esta idea en otro pasaje de Tauroética: ‘A fin de cuentas y lo
mds importante: se trata de una cuestion de libertad. La asistencia a las
corridas de toros es voluntaria y el aprecio que merecen, optativo se-
gtin cada cual.”” Este enfoque motiva varias objeciones. Para empezar,
habria que recordarle a Savater que lo que estd en cuestion, tanto en
su libro como en los debates que se estdn produciendo en la sociedad
espafiola, es la moralidad de las corridas de toros y la conveniencia o
no de suprimirlas. Al incidir en el hecho de que no se le obligue a na-
die a asistir a una corrida de toros, el razonamiento de Savater asume
como punto de partida una situacién en la que las corridas se con-
sideran permisibles moralmente y estdn permitidas legalmente, pero
semejante argumento obvia justamente lo que hay que demostrar: que
las corridas no son condenables desde el punto de vista moral y que, en
consecuencia, no es necesario prohibirlas formalmente. Si se demuestra

®J. Bentham, Tratados de legislacion civil y penal, p. 122.
’E Savater, Tauroética, p. 5.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 177

que son inaceptables desde el punto de vista moral, nadie debe gozar
de la libertad de asistir a una corrida de toros; en cambio, si tenemos
la obligacion de respetar la libertad de eleccidon de los que concurren
a este espectdculo, es porque se ha demostrado (o se puede demostrar
facilmente) que no se debe condenar desde el punto de vista moral. De
todas maneras, no quiero llamar la atencidon tanto sobre esta objecién
de Savater que proviene de invocar la libertad como sobre la postura
incoherente a que da lugar: si basta invocar “la libertad” para justificar
el sufrimiento infligido a los toros durante las corridas, {por qué no
basta la misma invocacién para justificar moralmente el sufrimiento
ocasionado por prdcticas que normalmente se consideran ejemplos de
maltrato animal y que estan legalmente tipificados como tales? O, para
plantear la pregunta de la forma mads habitual: épor qué deberiamos
admitir una justificacion —por ejemplo, la invocacién del respeto a la
libertad— cuando se trata del sufrimiento causado por las corridas si
rechazamos la misma justificacién en el caso del sufrimiento causado
por el maltrato animal corriente? Savater no nos ofrece ninguna res-
puesta coherente a esta pregunta tan elemental.

II1

Veamos ahora los argumentos de Tauroética de mayor envergadura fi-
losdfica y empecemos con la tesis de Savater que es, sin lugar a dudas,
la mds importante de todas: la afirmacion de que los seres humanos no
tenemos obligaciones morales con los animales no humanos. “Quien se
complace en el sufrimiento de los animales —escribe— no viola una
obligacién moral con ellos, que no existe”;® y resulta que la razén por
la que no tenemos ninguna obligacion moral con los animales es que
ellos no pueden tener intereses. Volveré a la cuestidon de los intereses
en breve, pero antes hay que sefialar dos problemas que se derivan de
la afirmacién de Savater de que no existe ninguna obligacién moral con
respecto a los animales.

En primer lugar, si Savater cree que los seres humanos no tenemos
obligaciones morales con los animales, deberia explicarnos en qué se
basan, a su modo de ver, las leyes de proteccién a los animales. Si los
deberes recogidos en estas leyes no se apoyan en obligaciones mora-
les, {cudl es la fuente de estos deberes o cémo se justifican? Puede
ser que Savater opine que las leyes que protegen a los animales son
un disparate, ya que, a su juicio, no tenemos obligacion moral algu-

8 Ibid., p. 34.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



178 RENZO LLORENTE

na con ellos y dificilmente podrian apoyarse en otras obligaciones (los
llamados “deberes indirectos” no bastarian para fundamentar toda esta
legislacién), y que por ende todas las leyes de esta naturaleza deben ser
anuladas. Con todo, nada de lo que escribe en Tauroética induce a creer
que Savater esté en contra de las leyes de proteccidn a los animales en
su conjunto; mds bien, todo lo contrario: “Quiza algunos animales son
imprescindibles para experimentar y poner a punto medicinas de gran
utilidad social, pero ello no excusa que sean manipulados de cualquier
forma y sin ningun tipo de consideracién a sus padecimientos.” Por
ello, debe exigirsele una respuesta a la pregunta que he planteado. Es
verdad que Savater sostiene, al modo de Kant, que si bien el agente
que “se complace en el sufrimiento de los animales no viola una obli-
gacién moral con ellos”, si “renuncia a su propio perfeccionamiento
moral y se predispone a ejercer malevolencia contra sus semejantes,
con quien [sic] si que tiene deberes éticos”.'° El problema es que las
leyes no sancionan las acciones que meramente delatan una reticencia
a aspirar al perfeccionamiento moral, como tampoco suelen castigar el
desarrollo de una disposicion a ejercer malevolencia contra otros seres
humanos (suponiendo que el maltrato de los animales de verdad ge-
nere esta predisposicion). Ademds, se supone que Savater se opondria
a un sistema legal que penalizara “la renuncia al perfeccionamiento
moral”, ya que invoca precisamente el valor de “la libertad” en contra
de los que abogan por la supresiéon de las corridas de toros, como ya
hemos visto.

El segundo problema que se deriva de la afirmacién de Savater de
que no tenemos obligaciones morales con los animales es mds grave,
y es que su adhesion a esta tesis lo lleva a asumir una postura abier-
tamente contradictoria. Resulta que Savater si reconoce en Tauroética
algunos deberes con respecto a los animales domésticos:

se les puede reconocer un cierto tipo de “interés” en que no se les im-
pongan padecimientos que desborden y expriman de modo superfluo o
exagerado el servicio que prestan al huésped humano. [...] La simbiosis
implica ciertas obligaciones por nuestra parte y abandonar al perro que
nos acompana en casa para irnos de vacaciones sin duda no las respeta.

(p. 41)

En estos pasajes, Savater reconoce —explicitamente en la segunda cita
e implicitamente en la primera— que si tenemos algunas obligaciones

?Ibid., p. 41.
Y 1bid., p. 34.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 179

con los animales. Parecen ser obligaciones nitidamente morales (y, me-
rece la pena subrayarlo, “deberes directos”), puesto que tienen que ver
con conceptos como la reciprocidad, la gratitud y el principio de la
no maleficencia. Si no son obligaciones morales, ¢de qué clase de obli-
gaciones se trata?

Volvamos ahora al tema de los “intereses”. Como ya se ha dicho, si
Savater cree que no tenemos ninguna obligaciéon moral con los demads
animales es porque éstos, a diferencia de los seres humanos, no tienen
“intereses”.!! Lo que tienen los animales son “necesidades e instintos
acufiados evolutivamente, pero no ‘intereses’ en el sentido mas [...]
interesante del término”.'? Para Savater, “Nuestros intereses son nues-
tras elecciones o no son nada sensato”, y “Sin posibilidad de renunciar
no hay interés que valga.”*® Dicho de otra manera, un interés, segin
Savater, es necesariamente algo que se elige, y como los animales no
pueden elegir (libremente), no pueden tener intereses.

Esta argumentacidn, que recuerda mucho, dicho sea de paso, un
planteamiento que defendia R.G. Frey hace mds de tres décadas,'*
acarrea por lo menos tres problemas considerables. Por lo pronto, hay
que senalar que la nocion de “interés” que maneja Savater dista mu-
cho tanto del uso cotidiano de este término como de su uso dentro
de la filosofia moral profesional. Savater sostiene que “Nuestros intere-
ses son nuestras elecciones o no son nada sensato”; esto quiere decir
que identifica los intereses con las elecciones. Ademds de suponer una
concepcion de “interés” bastante inusual en comparacion con el uso
cotidiano de este término, esta identificacién de los intereses con las
elecciones engendra un problema conceptual importante, puesto que
pueden surgir conflictos entre nuestras elecciones y nuestros intereses.
Es mds, en realidad nuestras elecciones a menudo van en contra de
nuestros intereses: elijo ir al cine cuando es de mi interés hacer un
arreglo urgente en casa, elijo seguir comiendo en exceso cuando es de
mi interés perder peso. ¢Cémo se pueden producir estos conflictos si
nuestros intereses son nuestras elecciones? Savater podria contestar,
por supuesto, que en los dos casos se trata de conflictos entre dos elec-
ciones o intereses contrapuestos. Pero esta respuesta apenas resolveria
el problema: si una de las opciones no se elige, {como puede consi-
derarse una eleccidén o un interés, de acuerdo con el punto de partida
conceptual de Savater? Por otro lado, el concepto de “intereses” que

" Ibid., pp. 25-28.

12 1bid., p. 26.

13 Ibid.

14 R.G. Frey, “Rights, Interests, Desires, and Beliefs”.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



180 RENZO LLORENTE

Savater propone estd en disputa también con el que predomina en la
filosofia moral contempordnea. Lejos de insistir en una oposicién entre
“intereses” y “necesidades”, como hace Savater, los filésofos que han
analizado estas cuestiones con detenimiento suelen reconocer que las
necesidades constituyen un subconjunto entre los intereses, de manera
que todas las necesidades son intereses, pero no todos los intereses son
necesidades.' En definitiva, para estos autores no tiene sentido afirmar
que las necesidades no sean intereses.

Quiza los intereses que le importan a Savater —los intereses “intere-
santes” a los que alude— son exclusivamente los intereses que no son
necesidades o los intereses que coinciden, mds o menos, con las prefe-
rencias plenamente informadas. Si es asi, Savater deberia explicarnos
por qué considera que los intereses son mds fundamentales, desde el
punto de vista moral, que las necesidades. Normalmente se supone que
en realidad es mucho mds censurable, desde el punto de vista moral,
frustrar la satisfaccion de las necesidades de otra persona que frustrar
la satisfaccion de sus intereses, y la filosofia moral contempordnea ava-
la esta postura en la medida en que, por lo general, las discusiones
sobre este tema se centran en nuestras obligaciones con respecto a las
necesidades de los demas o las responsabilidades de nuestras institu-
ciones sociopoliticas con respecto a las necesidades de los miembros de
nuestra sociedad.'® Ahora bien, si resulta que estd mal (en muchas oca-
siones) frustrar la satisfaccion de las necesidades de los seres humanos
—y rechazar este supuesto implica rechazar una creencia moral cotidia-
na muy extendida, asi como una tesis defendida por un gran ntimero
de filésofos y filésofas dedicados a la ética normativa y aplicada—, {por
qué no estd mal hacer lo mismo en el caso de los animales no humanos?
En vano se busca una respuesta clara a esta pregunta en las paginas de
Tauroética.

Un segundo problema surge al analizar lo que la argumentacion de
Savater implica en cuanto a los seres humanos que no pueden ser agen-
tes de elecciones. Por un lado, el planteamiento de Savater implica que
estas personas —los bebés, los que sufren de demencia senil o de ciertos
trastornos psiquidtricos, etc.— no tienen intereses: después de todo, si
“Nuestros intereses son nuestras elecciones o no son nada sensato” y
estas personas no pueden realizar elecciones (salvo en el sentido segin
el cual los demas animales tambien realizan elecciones), dificilmen-

15Para un resumen muy breve de esta cuestién, véase A. Weale, “Needs and
Interests”, p. 620.

16Véase, por ejemplo, G. Brock (comp.), Necessary Goods: Our Responsibilities to
Meet Others’ Needs.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 181

te puede explicarse como llegarian a tener intereses. Por otro lado, la
postura de Savater acaba por despojar a tales sujetos hasta de su hu-
manidad, puesto que “tener intereses” es, segun él, “lo propio de la
humanidad”.!” (Al exponer la perspectiva de Kant, Savater se refiere
a “la racionalidad en potencia de bebés y ancianos seniles”'® y tal vez
quiera valerse de este concepto para evitar la implicaciéon apuntada.
Pero recurrir al concepto de “potencia” en este caso ayuda poco, ya
que, como se suele observar, apenas tiene sentido hablar de una “racio-
nalidad en potencia” con respecto a las mentes de las personas que se
ven afectadas por una senilidad avanzada.)

Por ultimo, conviene subrayar que la argumentacion de Savater se-
gun la cual los animales no tienen intereses porque no pueden hacer
elecciones viene a contradecir lo que plantea un pasaje ya citado: “se les
puede reconocer un cierto tipo de ‘interés’ en que no se les impongan
padecimientos que desborden y expriman de modo superfluo o exa-
gerado el servicio que prestan al huésped humano”.!® Savater escribe
“interés” entrecomillado en este pasaje y se puede deducir que este tipo
de interés no le resulta “interesante” (recuérdese otro enunciado citado
antes), pero esto no quita para que sea un interés de peso para la €ética,
ya que restringe nuestra conducta y nos impone ciertas prohibiciones.
Por lo tanto, aun cuando aceptemos la perspectiva de Savater, resulta
que los “intereses interesantes” no son los unicos de cierta trascenden-
cia para la ética.

IV

Antes de terminar, me referiré muy brevemente a dos aspectos mds
de Tauroética, a saber, algunos errores que Savater comete al exponer
ciertas nociones filoséficas y a su estilo o, mejor dicho, tono de argu-
mentaciéon. Empecemos con los errores, de los cuales varios tienen que
ver con la manera en que Savater caracteriza el utilitarismo o las ideas
de filésofos y fildsofas utilitaristas. Por ejemplo, Savater afirma que “ser
capaces de sufrir no les convierte [a los animales] en sujetos morales,
salvo en la dptica utilitaria animalista”.?° Ahora bien, los animalistas
que se situan dentro de la tradicién utilitarista o que argumentan m4s
o menos desde esta perspectiva no sostienen que la capacidad de sufrir,

17 E Savater, Tauroética, p. 28.
18 Ibid., p. 25.

Y Ibid., p. 41.

20 Ibid.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



182 RENZO LLORENTE

la cual constituye una propiedad de la sintiencia, convierta a los anima-
les en sujetos morales, sino que los hace merecer alguna consideracién
moral, lo cual es muy distinto. (No es de extrafiar que Savater no cite
a ningun(a) filésofo(a) al hacer esta afirmacién.) No es necesario ser
un sujeto moral para merecer alguna consideracién moral: los bebés
no son sujetos morales y no por eso nos libramos de toda obligacion
moral con ellos. Peter Singer subraya esta idea en Liberacidén animal?!
y la misma idea se recoge en el concepto de “paciente moral” —en
contraposiciéon con “agente moral”— desarrollada por Tom Regan en
su defensa de los derechos de los animales.??

Ademas de este error, Savater también se equivoca al atribuir a los
utilitaristas la tesis de que el dolor que se produce en la naturaleza
—por ejemplo, el sufrimiento que unos animales causan a otros— no
es objetable por ser “natural”.?® Como es sabido, la valoracién que hace
un(a) utilitarista de una determinada prdctica o de un suceso cualquie-
ra se hara siempre en funcion de la utilidad o disutilidad que produzca;
el que un fenémeno sea “natural” o no es irrelevante. Si los utilitaristas
no suelen preocuparse tanto por el dolor que sufren los animales “sal-
vajes”, es porque creen que los intentos humanos de reducir la magni-
tud de este dolor resultarian contraproducentes desde una perspectiva
utilitarista, es decir, no servirian para maximizar la utilidad.?* Precisa-
mente por no tener presente este criterio unico del utilitarismo, Savater
hace una aseveracion inexacta al decir que Peter Singer “se opone [...]
a la experimentacién cientifica con cobayas animales”.> Aunque Sin-
ger cree, ciertamente, que en general semejantes experimentos no se
pueden justificar moralmente, su postura no se corresponde con una
oposicidn absoluta y en principio no se opone a toda experimentacion
con animales.?®

El que Savater cometa los errores citados®’ y presente argumentos

L véase P Singer, Liberacidn animal, p. 274.

*2yéase T. Regan, The Case for Animal Rights, especialmente los capitulos 5-7.

23 Savater, Tauroética, p. 38.

4P Singer aborda esta cuestién, si bien de manera indirecta, en Liberacién ani-
mal, pp. 274-275.

2 E Savater, Tauroética, p. 24.

26 «gi realmente fuera posible salvar muchas vidas con un experimento que sélo
acabara con una y no hubiera ningtn otro modo de salvarlas, ese experimento
estaria justificado” (P Singer, Liberacién animal, p. 124). En este pasaje Singer
se refiere a un experimento con un ser humano, ya que su objetivo es demostrar
que experimentar con un ser humano en este caso es tan justificable como con un
animal, siempre y cuando, claro, rechacemos el especismo.

27 Estos no son los tnicos errores. Por ejemplo, en la pagina 22 de Tauroética,

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



TAUROETICA DE FERNANDO SAVATER 183

tan defectuosos hace suponer, o mejor dicho delata, un gran descono-
cimiento de la vasta bibliografia sobre el tema del estatus moral de los
animales. De hecho, son muy escasas las referencias a los escritos de
los filésofos y las filésofas que mds se han ocupado de este tema a lo
largo de las dltimas décadas. En efecto, Savater se contenta con refe-
rirse casi exclusivamente —y siempre de una manera muy superficial—
a Peter Singer y a Jesus Mosterin; no merecen ni una sola mencion
las aportaciones o tesis de figuras como Tom Regan, Gary Francione,
Steve E Sapontzis, Evelyn Pluhar o Mark Rowlands, por nombrar sdlo a
algunos de los pensadores animalistas (0, quiza mejor dicho, “antiespe-
cistas”) mads destacados. Numerosisimas son, en cambio, las alusiones
y referencias a escritores y obras de literatura. Asi pues, por mucho
que impresione la erudicién cultural y literaria de Savater, reflejada en
multiples digresiones a lo largo del libro, Tauroética no puede sino de-
fraudar a los que estdn interesados en las cuestiones éticas planteadas
por las corridas de toros y nuestras interacciones con los animales, ma-
Xime si se tiene en cuenta que el propio Savater afirma en su prélogo
que lo que le interesa es tratar los temas del libro “desde un punto de
vista filoséfico”.28

A la vista de estos (y otros) defectos de Tauroética, resulta particu-
larmente sorprendente e injustificable el tono descalificador que Sava-
ter adopta en el libro. Con respecto a la postura de los antitaurinos,
afirma que “sus argumentaciones estrictamente morales dejan bastante
que desear”.?° Esta frase sugiere que lo que se afirme serd debidamen-
te demostrado, pero, como ya hemos visto, las argumentaciones que
de verdad “dejan bastante que desear” son las que ofrece Savater. Con
todo, la debilidad filoséfica de los argumentos de Savater no impide que
él recurra no pocas veces a la descalificacion mds burda. Para Savater,
es una “sandez”, algo “imbécil”, opinar que “la existencia feliz en las
dehesas queda desautorizada por la escena final del animal vomitando
sangre en el ruedo”, " “pueril” es la persona que dice “que los animales
son ‘inocentes’, puesto que no pueden ser tampoco ‘culpables’”®! (uno

Savater formula el imperativo categdrico de Kant incorrectamente; segtin Savater,
este principio nos manda “no utilizar como medios sino siempre respetar como fines
en si mismos a los semejantes”. Como es sabido, Kant no dice que no debamos utili-
zar a un semejante como medio, sino que no debemos utilizarlo nunca simplemente
como un medio. Todos sabemos que este matiz es de no poca importancia.

28 Savater, Tauroética, p. 14.

29 Ibid., pp. 55-56.

*0Ibid., pp. 74-75.

3L Ibid., p. 28.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



184 RENZO LLORENTE

se pregunta si Savater piensa lo mismo de la gente que dice que los
nifios son “inocentes”...), “que ciertas personas se exhiban con falsas
banderillas sobre la piel y ensangrentadas con pintura es una deforma-
cién agresiva e insultante de la realidad”.>? En cierto modo, esta actitud
ya se revela en la contraportada, donde se asegura que los que desean
suprimir las corridas de toros utilizan “argumentaciones moralistas”.

En definitiva, Tauroética es un libro de muy escaso valor filoséfico y
no aporta un solo argumento serio ni en contra de las posturas anima-
listas y antiespecistas ni en contra de los planteamientos antitaurinos.
Ojald la préxima vez que Savater se ocupe de estas cuestiones lo haga
con mayor rigor filoséfico y mejor conocimiento de los debates contem-
pordneos en torno a la ética y los animales, ya que, si no puede ofrecer
otra argumentacién que la de Tauroética, no tendremos mds remedio
que pensar que las palabras con las que €l califica a Julian Barnes tam-
bién sirven para describirlo a é]l mismo: “es un escritor muy estimable y
simpdtico, pero que hard bien en reducir al minimo imprescindible sus
incursiones en el terreno de la filosoffa moral”.33

BIBLIOGRAFIA

Bentham, J., Tratados de legislacion civil y penal, trad. Ramén Salas, Imprenta
de Fermin Villalpando, Madrid, 1821, tomo I.

Brock, G. (comp.), Necessary Goods: Our Responsibilities to Meet Others’ Needs,
Rowman and Littlefield, Lanham, Maryland, 1998.

Frey, R.G., “Rights, Interests, Desires, and Beliefs”, American Philosophical
Quarterly, vol. 16, no. 3, 1979, pp. 233-239.

Regan, T., The Case for Animal Rights, University of California Press, Berke-
ley/Los Angeles, 1983.

Savater, E, Tauroética, 2a. ed., Turpial, Madrid, 2010.

Singer, P, Liberacion animal, trad. Celia Montolio, Trotta, Madrid, 1999.

Weale, A., “Needs and Interests”, en Concise Routledge Encyclopedia of Philoso-
phy, Routledge, Londres/Nueva York, 2000.

Recibido el 6 de mayo de 2012; aceptado el 27 de junio de 2012.

32 bid., p. 54.
3 Ibid., p. 45.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



