¢ Es Leoncio un incontinente?
Ira y apetito en la Republica de Platon

ESTEBAN BIEDA

Universidad de Buenos Aires

Universidad Nacional de San Martin

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
estebanbieda@gmail.com

Resumen: Conminado por su deseo apetitivo de mirar unos caddveres en
descomposicion, Leoncio no puede resistir y, encolerizado, cede a la tentacién
(Repiiblica 439e—440a). El episodio pretende mostrar que la impulsividad y
el apetito constituyen dos partes distintas del alma. La pregunta es: si no hay
intervencién de la racionalidad, ¢segin qué pardmetro el thymds considera
que mirar los caddveres es algo que no se debe hacer? Si, como creen algunos
especialistas, el thymds actia segun un marco axiolégico aportado por lo
logistikon, entonces Leoncio seria un incontinente. En el presente articulo
intentaremos mostrar, apelando a diversos pasajes de los libros VIII y IX de la
Reptiblica, que Leoncio no es un incontinente, sino que la parte impulsiva del
alma no se opone al apetito segun pardmetros vinculados con la racionalidad,
Sino propios.

Palabras clave: incontinencia, impulsividad, apetitividad, racionalidad, psico-
logia platonica

Abstract: Forced by his appetitive desire to look at some corpses, Leontius can
not resist and, furiously, yields to the temptation and looks at them (Republic
439e—440a). The episode tries to show that the spirited and the appetitive are
two different parts of the soul. If there is no intervention of rationality, the
question is: according to which parameter the thymds considers that looking
at the corpses is something that must not be done? If, like some scholars be-
lieve, thymds is guided by values given by the logistikén, then Leontius would
be an incontinent agent. In this paper we shall try to show that, according
to several passages of books VIII and IX of the Republic, Leontius is not an
incontinent agent since the spirited part of his soul challenges the appetitive
part not because of rational principles but because the values it defends on
itself.

Key words: weakness of will, spirit, appetite, rationality, Plato’s psychology

El episodio de Leoncio que Sécrates refiere en la Republica IV 439e—
440a es bien conocido: conminado por su deseo apetitivo de mirar unos
caddveres en descomposicidn, Leoncio entabla una batalla consigo mis-
mo por la indignacién que le producen tales ganas de mirar; a fin de
cuentas, vencido por el apetito, cede encolerizado a la tentacién. El epi-
sodio muestra que la impulsividad y el apetito constituyen dos partes

Dianoia, volumen LVII, nimero 69 (noviembre 2012): pp. 127-150.



128 ESTEBAN BIEDA

distintas del alma.! La mayoria de los especialistas afirma que el caso de
Leoncio constituye un ejemplo de accién incontinente:? el hombre, aun
sabiendo que mirar los caddveres no es la mejor alternativa practica,
no puede evitarlo y los mira. Asumiendo esta interpretacion como la
mds clara, la critica no suele dar mayores precisiones sobre las impli-
cancias de semejante viraje en el pensamiento platénico a propdsito de
la posibilidad de la incontinencia. Entre otras cosas, esta interpretacion
implicarfa que el cardcter eminentemente racional del alma, como se la
describe en el Protdgoras o el Gorgias, habria sido abandonado y, con
él, el denominado “intelectualismo socrdtico”. En el presente articulo
intentaré mostrar por qué, a mi entender, la accién de Leoncio no se
puede considerar stricto sensu “incontinente”, si se entiende el concepto
de “incontinencia” en virtud de la cldsica definicién de Davidson:

al hacer x, un agente obra de manera incontinente si y sélo si: (a) el agente
hace x intencionalmente —i.e. de manera no forzada—; (b) el agente cree
que hay otra alternativa que puede realizar; (c) el agente considera que,
considerados todos los factores relevantes, seria mejor hacer y en lugar
de x. (Davidson 2001, p. 27)3

Entiéndase, pues, que el obrar incontinente consiste en la incapacidad
del agente de llevar a la prdctica lo que considera ldégicamente mejor
dentro de lo posible.

En primer lugar, comentaré brevemente las que se definen como par-
tes “apetitiva” y “racional” del alma, en el libro IV de la Repiiblica, para
después pasar a la “impulsiva” y, de alli, al ejemplo concreto de Leon-
cio. En lo que a €l respecta, veremos que un primer problema consiste
en el tipo de apetito que atraviesa: si en la definicién cldsica de los
objetos de la epithymia se enumeran la comida, la bebida, el sexo y las

! Es sabido que el 1éxico platénico relativo a las clases o partes de la ciudad y
del alma es variado: méros (cfr. v.gr. 428e7), eidos (cfr. v.gr. 434b2) y génos (cfr.
v.gr. 429al) se utilizan como sinénimos. Nosotros hablaremos de “partes” de la
ciudad o del alma, pero también de “clases” o “especies” sin que ello implique una
diferencia cualitativa relevante. Para la similitud entre el sentido de los términos
en este contexto, ¢fr. Cornford 1912, p. 260; Guthrie 1962 [1990], pp. 408 y 457,
y Boeri 2010, § 1, n. 3.

> A modo de ejemplo de esta posicién segiin la cual Leoncio actia de mane-
ra incontinente (aunque cada uno con distintos matices), cfr. Irwin 1979 y 1995
[2000], Cooper 1984, Kahn 1987, Lesses 1987, Klosko 1988, Taylor 1991, Penner
1992, Davidson 2001, Reeve 2004, Brickhouse y Smith 2010 y Santas 2010.

* A menos que se indique lo contrario, la traduccién de las obras secundarias y
de las fuentes primarias es mia. Para la Reptiblica, sigo la edicién de Slings (OCT).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 129

riquezas, ¢en qué lugar cabria el deseo morboso de mirar los caddve-
res? El segundo problema se centra en el thymds que se alza en contra
de dicha epithymia: ésegin qué pardmetro mirar los caddveres es algo
que merece la cdlera de Leoncio? Si, como creen algunos, el thymds
de Leoncio opera segun el marco axioldgico que le aporta lo logistikdn,
entonces podria considerarselo un incontinente, ya que su racionalidad
(plasmada en la impulsividad) habria sido vencida por su apetitividad.
Por mi parte, intentaré mostrar que, por el contrario, diversos pasajes
de los libros VIII y IX de la Republica permiten concluir que Leoncio no
es un incontinente, porque la parte impulsiva del alma maneja valores
propios no necesariamente vinculados con la racionalidad. Asi, el con-
flicto interno no seria entre la racionalidad y los apetitos, sino entre la
impulsividad y los apetitos, de modo que stricto sensu no habria accién
incontinente.

1. Las partes “apetitiva” y “racional” del alma

Comencemos recordando brevemente cémo se describen las partes
“apetitiva” y “racional” del alma.

1.1. La parte apetitiva

Tomada como modelo, la sed es el apetito que tiene como objeto natural
(péphyken, 437e5) la bebida sin ningtn tipo de cualificacién ulterior.
El apetito mismo no tiene por objeto la buena bebida, sino la bebida
misma, y la razén de esto es que la epithymia no puede discriminar
qué es realmente bueno y qué malo, para el hombre en su conjunto,
sino solo para si misma; tal capacidad holistica es exclusiva de la parte
racional, a la que le corresponde gobernar en el alma.* En la medida
en que el apetito da cuenta de una necesidad natural que se debe sa-
tisfacer, aquello que naturalmente la satisface es, de por si, algo bueno
para quien lo necesita, ttil para proveer dicha satisfaccién, mas esta
“utilidad” o “bondad” es, en si misma, axiolégicamente neutra desde
un punto de vista moral-racional. Mds bien se trata de lo que deno-
minaré una mera “bondad por adecuacion”, adecuaciéon del objeto al
apetito correpondiente: la bebida es algo bueno (por adecuacién) para
el sediento simplemente porque le sirve para suplir o llenar el vacio
que su apetito le significa, lo cual no implica que necesariamente se

4 “¢Entonces a lo racional le corresponde gobernar, porque es sabio y posee pre-

visién para el alma entera?” (441e). Cfr. también 442c¢ y, para un andlisis especifico
de la razén qua gobernante en el alma, Wilford 1959, Cooper 1977 y Klosko 1988.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



130 ESTEBAN BIEDA

trate de un bien real. Un “bien por adecuacion” puede constituir, des-
de la perspectiva de alguna de las otras partes del alma, un mal. Asi,
la parte apetitiva es capaz de establecer sus propios fines-bienes (por
adecuacién), sin tomar en cuenta la racionalidad. El alma del sedien-
to que se configura qua res sitiens® da lugar a acciones que tienden
a la bebida como el objeto que le es propio; la parte apetitiva mane-
ja, como deciamos, fines propios e independientes de la racionalidad:
“en la teoria de Platon, cada una de las tres partes —razon, apetito e
impulso— son fuentes independientes de motivacién” (Cooper 1984,
p. 5). En este sentido, cuando un alma estd configurada qua res sitiens,
toda su energia estd dirigida a la satisfaccidn de ese deseo especifico,
y se descuidan los otros principios psiquicos.® Ahora bien, équé ocurre
con las otras dos partes cuando el alma no es sino una “cosa sedienta”?
El caso del hombre oligarquico descrito en el libro VIII, en cuya alma
gobierna lo apetitivo, es elocuente:

Tras poner a un lado y esclavizar la parte racional y la impulsiva, subordi-
nadas (khamai) [ambas] a izquierda y derecha [de lo apetitivo] y bajo su
mando, a la primera no le permite razonar ni examinar otra cosa que no
sea de dénde obtener mds riquezas con poca inversion, y a la segunda, a
su vez, no le permite admirar ni estimar (timdn) otra cosa que no sea la
riqueza y a los ricos, ni enorgullecerse (philotimeisthai) por ninguna otra
cosa que no sea la posesion de riquezas y lo que eventualmente condujere
a ella. (553d)

Vemos, asi, que la parte apetitiva del alma, aun cuando irracional, es
capaz de gobernar en ella y de someter a las otras dos a sus desig-
nios. ¢Significa esto que la parte apetitiva es capaz de realizar cierta
“cognicion”? Julia Annas (1981, p. 130) entiende que “esta parte [sc.
apetitiva] se considera capaz de razonar acerca de cémo satisfacer sus
deseos y evaluar los medios para dicho fin”.” Si bien hemos insistido en

> “Entonces, el alma del sediento, considerada en tanto [algo que] tiene sed
(kath’ héson dipsei), no quiere otra cosa que beber, desea eso y hacia eso tiende”
(439a-b).

®“Por otro lado, cuando los apetitos inclinan con fuerza a alguien hacia algo
unico, sabemos, de algtiin modo, que se vuelven mds débiles para las demds cosas,
como si se tratara de cierto flujo que conduce hacia alli” (485d).

7 Cfr. en esta misma linea Carone 2001, Irwin 1995 [2000], Lesses 1987, Lorenz
2006a y, aunque con ciertas diferencias, Kahn 1987, p. 86: “Platén representa las
tres partes del alma como, al menos, minimamente racionales. Las dos partes no
racionales no sdlo son capaces de reconocer sus objetos, sino que también deben
hacer alguna clase de razonamiento medios-fines.”

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 131

que lo apetitivo del alma maneja sus propios fines, vinculados estric-
tamente con criterios apetitivos independientes de parametros raciona-
les, afirmar que lo epithymetikon es capaz de razonar es, a mi entender,
cuando menos dificil de compaginar con la explicita caracterizacién de
lo apetitivo como “irracional” (cfr. aldgiston te kai epithymetikon, 439d).
Boeri y Cooper respondieron a esta propuesta de Annas: en todo caso,
las relaciones medios-fines de la parte apetitiva son hechas por lo ra-
cional que se le subordina en el alma corrompida, gobernada por lo
epithymetikén.® Razonar siempre es patrimonio de lo logistikén; cuan-
do en el alma gobierna la parte apetitiva (como en los casos de los
hombres oligarquico, democratico y tirdnico descritos en los libros VIII
y IX), ocurre que ella subordina a la racional obligdndola a calcular,
en virtud de sus imposiciones y parametros, cOmo obtener mds dinero,
mds alimentos, etc. De este modo, que lo epithymetikon no sea capaz
de razonar no implica que no pueda manejar cierto tipo de contenidos
doxdsticos que le permitan, como ocurre en las almas oligarquicas re-
cién citadas, “convencer” a la racionalidad de que opere en virtud de
fines apetitivos. Segtin Carone (2001, p. 124), “en la Reptiblica, Platéon
dota a cada parte del alma no sélo de un deseo propio, sino también
de creencias propias [...]. Esto sugiere que el deseo, incluso en su for-
ma mds bdsica, tiene una estructura proposicional: asiente a su objeto
y se asocia con la creencia correspondiente” (las cursivas son mias).’
Es decir que lo que hemos denominado “bien por adecuacion” no sélo
constituye el fin al que la parte en cuestién tiende, sino también aquello
que, desde la perspectiva de esa parte, es intencionado como “bueno”
(por adecuacion). Prueba de esto en el texto de la Reptiblica es el hecho
de que la sophrosyné ocurre “cuando lo que gobierna y las dos [partes]
gobernadas opinan en comtn (homodoxosi) que es necesario que go-
bierne lo logistikdn” (442d),'° es decir, las partes irracionales también
son capaces de tener una opinidén comun con la racionalidad, con la
cual, por lo tanto, deben compartir cierta capacidad doxéstica.!! Esta

8 Cfr. Boeri 2010, p. 304; Cooper 1984, p. 10, y en una linea similar Moravcsik
2001.

? En este mismo sentido, Kahn 1987, p. 85, afirma que “un elemento cognitivo
de alguna clase es un componente esencial en las tres partes del alma”.

19 Con “las dos [partes] gobernadas” se traduce el dual to arkhoména.

"En un sentido similar, en el libro X se define la irracionalidad como “lo que
opina en contra de la medida” (t0 para ta métra doxdzon, 603al), con lo cual se
le reconoce cierta capacidad doxdstica que, diferente de la racional que si tiene
medida (kata ta métra, 603a2), no reconoce limites en lo que a la persecucién de
su objeto respecta.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



132 ESTEBAN BIEDA

“capacidad doxdstica” no debe confundirse, sin embargo, con la posibi-
lidad de razonar, calcular o comparar medidas, acciones propias de la
racionalidad.

1.2. La parte racional

Ahora bien, si en algin momento, estando [el alma] sedienta, algo la
retiene, ¢habria entonces en ella algo distinto a aquello mismo que tiene
sed y la conduce como si fuera una bestia salvaje hacia el beber? En efecto,
decimos que aquello mismo no podria hacer en si mismo cosas contrarias
a si mismo en relacién con lo mismo y al mismo tiempo. (439b)

Si esto es asi, el alma no puede ser una realidad monolitica cerrada
sobre lo apetitivo o sobre la racionalidad, ya que en ese caso no se
explicaria cémo avanza y retrocede con respecto a un mismo objeto.!?
Ahora bien, el hecho de estar retenida por ese “algo” no implica que
deje de tener sed, pero si que ya no se la pueda considerar qua res
sitiens, pues ahora hay algo mds que de hecho le impide avanzar hacia
la satisfaccion de su apetito.

¢No dirias, entonces, que en el alma de estos hombres se halla, por un
lado, lo que ordena (to keleiion) beber y, por otro, lo que lo impide (to
kolotion), siendo algo distinto, por cierto, lo que gobierna y lo que manda?
(439¢)

Lo que ordena beber es lo apetitivo del alma; lo que lo impide, aun
innominado, sera la racionalidad. Nétese que el apetito tiene la capaci-
dad de dar drdenes, de mandar en virtud de los fines que le son propios

12 Con respecto al supuesto “principio de no contradiccién” enunciado en 436b—
c, Ferrari 2007, p. 168, sefiala que no se trata de un conflicto entre alternativas
contradictorias, sino entre alternativas opuestas —ya que, de hecho, hay casos en
que desear y no desear algo coexisten en un mismo hombre—. A diferencia de
Aristételes en la Metafisica IV, a Platdn no le interesa el estatus de principio o axioma
capaz de regir la realidad toda del enunciado en cuestion (¢fr. Annas 1981, p. 137,
y White 1979, ad 436b). Por eso, unas lineas mds adelante, tras reconocer que
demostrar su validez universal requeriria una extensa discusion aparte, Sdcrates lo
postula como un supuesto (hypothémenoi, 437a5). Para el recurso a una hipétesis
en el marco de la Republica —i.e., por fuera de los conocidos de Mendn y Fedén—,
¢fr. 458a-b y Vegetti 1998, nota ad 437a. Para un andlisis de la estructura formal
del razonamiento platénico en este punto, c¢fr. R. Robinson 1971 y las objeciones
de Stalley 1975 y Siewert 2001.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 133

(“bienes por adecuacion”) y que pueden ser contrarios a los raciona-
les.!* Ambas partes del alma manejan sus propios deseos; en el ejem-
plo de la sed, la parte apetitiva desea beber y la racional desea la salud:
“siendo tres las partes, me parece que son tres también los [tipos de]
placeres, cada uno propio de cada parte, del mismo modo que también
me parece que son tres los deseos y los gobiernos [posibles del alma]”
(580d).

Queda, asi, la parte impulsiva, fundamental para el ejemplo de Leon-
cio, que analizaremos a continuacion.

2. La parte “impulsiva”

Desde el momento en que se la postula, la parte impulsiva del alma
resulta equivoca. A la pregunta de si lo propio del impulso (thymds), es
decir, aquello mediante lo cual tenemos impulsos o nos encolerizamos
(h3i thymoiimen), es una tercera parte del alma o podria ser de natura-
leza similar a alguna de las otras dos, Glaucdn responde: “quiza sea si-
milar en naturaleza a la segunda, la apetitiva” (439e). Esta asimilacion
intuitiva da cuenta de que, a primera vista, lo impulsivo y lo apetitivo
pueden confundirse.!* El rasgo compartido es que no son, en si mis-
mos, aspectos racionales del alma: animales y niflos poseen impulsos y
apetitos, pero no racionalidad.'® Esta caracteristica compartida explica
la licita confusién de Glaucén quien, quizd pensando en un esquema
psiquico dual, sélo contempla el par racionalidad-irracionalidad.'® Sin

135i bien aqui se define la parte racional exclusivamente como aquello que,
sélo en algunos casos (hdtan engénetai, 439c10-d1), se alza en contra del deseo
apetitivo, su funcién no se reduce a esta mera tarea censora, sino que consiste,
fundamentalmente, en la capacidad de “razonar-calcular” (hoi logizetai, 449d5; to
logisdmenon, 602d8), de “medir” (to metrésan, 602d9), de “postular” (to stésan,
602d9) y de “aprender-comprender” (hoi manthdnomen, 580d10, 583a2), lo cual
la torna “amante del aprendizaje y de la sabiduria” (philomathés kai phildsophon,
581b9). Lo que hace que la razén se oponga al apetito en el ejemplo de la bebida
no tiene que ver, a mi entender, con la bebida misma, sino con el deseo racional de
estar sano.

14 Cfr. 440e: “Sobre lo impulsivo nos parece que ocurre lo contrario de lo que
crefamos antes [sc. 439e]: pues entonces crefamos que era algo apetitivo.” En el
Timeo 69c y ss., lo apetitivo y lo impulsivo son asimilados en el eidos mortal del
alma, mientras que en el Fedro 253d constituyen los dos caballos, por oposicién al
auriga.

15 Para la irracionalidad de la parte apetitiva, cfr. 439d; para la irracionalidad de
la parte impulsiva, cfr. 441c.

16 Como es el caso del alma esbozada en el Gorgias (493a—494a).

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



134 ESTEBAN BIEDA

embargo, si bien la irracionalidad es el rasgo que comparten, las par-
tes apetitiva e impulsiva son esencialmente distintas fundamentalmente
por el objeto al que apunta su capacidad desiderativa. La prueba de que
apetito e impulso son dos partes distintas del alma la da el ejemplo de
Leoncio. Antes de pasar puntualmente a dicho caso, detengdmonos un
momento en el hombre timocrdtico, en cuya alma gobierna la parte
impulsiva, ya que a partir del andlisis de su constitucion psiquica se
presenta una serie de conceptos necesarios para comprender mejor el
obrar de Leoncio.

En la Republica VIII 547e y ss., el hombre impulsivo es el caracteris-
tico de la pdlis timocrdtica, es decir, la que se organiza en virtud del
éxito y el honor (philonikia kai philotimia, 548c6). El timocrético esta
atravesado, al igual que la pdlis timocrdtica a la que da lugar, por una
mixtura de bien y mal:!” separado de las Musas al tiempo que amante
de ellas, amante de los discursos pero no retdrico, despreocupado por
las riquezas pero aspirante a tenerlas por participar de la avaricia. En
definitiva:

—[El hombre timocrdtico] no es puro (eilikrines) en relacién con la virtud
por estar distanciado del mejor guardidn.

—¢De cudl? —preguntd Adimanto.

—De la razén (I6gou) que, mezclada con la musica, es el tinico (mdnos)
salvador innato de la virtud durante la vida para quien la posee. (549b)

Como se ve, el unico guardidn y salvador de la virtud es el ldgos. Por
ello, quien se rige por el thymds, al estar distanciado (apoleiphthénai)'®
del l6gos, como guardidn de su alma, se inclina hacia los honores como
objeto de su obrar. La time es algo intermedio entre la virtud (la verdad
y la justicia que persigue el filésofo mondrquico-aristocrdtico) y el vicio
(la riqueza que persigue el hombre tirdnico y el oligdrquico). Asi, la
impulsividad del hombre adulto no tiene otra meta propia mds alld de
la timé. Todo lo que esté fuera de ello —tanto la avaricia y la bisqueda
de riquezas como su tendencia a las Musas, a la verdad y a la virtud—

17 La ciudad timocrética es una mezcla de bien (la aristocracia) y mal (oligar-
quia). Notese el cardcter no puro (eilikrinés) del hombre timocrético en el pasaje
que citamos de inmediato.

18 para la traduccién de apoleipo en voz pasiva y con caso genitivo por “estar
distanciado de”, cfr. LSJ s.v. B.I.2. No se trata, a mi entender, de que el timocratico
“estd privado de su mejor guardidn” (Mdrsico-Divenosa), “lacks the best guardian”
(Shorey, White, Reeve) o “le meilleur gardien lui aura fait défaut” (Leroux). Ningtn
hombre carece de su parte racional. S{ puede ocurrir, como en el caso del timocra-
tico, que su razén esté alejada del gobierno del alma. Traduce asi también Griffith.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 135

es producto de la influencia que el l6gos, por un lado, y la epithymia,
por el otro, ejercen sobre €él. Esto se explicita en la descripcidon de la
educacidn del joven timocrdtico, constantemente azuzado por su madre
y por otros hombres para que no sea débil como su padre, sino mas
hombre que él:

[se trata de un nifio que crece] tironeado por estas dos cosas: por su padre,
que riega y acrecienta la parte racional (to logistikén) que hay en su alma,
y por los otros, que [riegan y acrecientan] las partes apetitiva e impulsiva;
puesto que no es un mal hombre en lo que a su naturaleza respecta pero
trata con malas compafiias, [el hombre timocratico] llega, tironeado por
esas dos cosas, a un término medio (eis to méson), entrega el gobierno de si
mismo a ese término medio —es decir, a lo amante del éxito e impulsivo—,
y se vuelve, asi, un hombre altanero y amante del honor. (550a-b)

Asi, el honor y el éxito son las metas propias y fundamentales a las que
esta dirigida toda actuacidn regida por lo thymoeidés. Entre el apeti-
to de riquezas y la voluntad de rectitud moral, el hombre timocrdtico
acaba recalando en el territorio del honor y el éxito personal, valores
vinculados no con la verdad, sino con la inestable opinién de su en-
torno social, por un lado, y con la imagen que él mismo tiene de si
mismo, por el otro: “la parte impulsiva se expresa en los sentimien-
tos morales de vergilienza, indignacién y la ofensa al sentido de la jus-
ticia, y en el deseo de autoafirmacidn (assert oneself) de ser efectivo
tanto en la vida privada como en la de la comunidad” (Cooper 1984,
pp. 12-13).%°

En conclusion, a partir del andlisis de la parte impulsiva del alma se
presenta el hecho de que la timé constituye su fin propio, es decir, el
bien (por adecuacién) al que indefectiblemente aspira.

3. Leoncio

Como dijimos antes, el caso de Leoncio suele interpretarse como un
ejemplo de accion incontinente: aun sabiendo que no debe mirar los
caddveres, su apetito desenfrenado de hacerlo termina imponiéndose v,
asi, vence a la razén que ordenaba lo contrario. Esta interpretacién im-
plicaria, ante todo, el abandono del “intelectualismo socratico” por par-
te de Platdn: la racionalidad interna del alma seria abandonada dando
lugar a un comportamiento incontinente en los términos davidsonianos

Y Para la déxa como valor para el amante del éxito y del honor, cfr. 581b y
Aristételes, Etica nicomdquea, I 5.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



136 ESTEBAN BIEDA

que citamos antes, esto es, en contra de lo que el agente, a sabiendas,
considera lo mejor para si mismo dentro de lo posible.?° Por mi parte,
intentaré mostrar por qué, a mi entender, la accién de Leoncio no es
stricto sensu “incontinente”.

Citemos el pasaje en cuestion, cuyo objetivo en su contexto es probar
que la apetitiva y la impulsiva son dos partes distintas del alma:

[A]l percibir [Leoncio] los caddveres yaciendo junto al verdugo, al mismo
tiempo apetece verlos (idein epithymof) y, a su vez, se indigna consigo
mismo y se aparta de si, y por un tiempo lucha [consigo mismo] y se
cubre el rostro; hasta que, dominado por el apetito (kratotimenos hypo tes
epithymias), tras abrir los ojos y correr hacia los caddveres, dijo: “Vean,
infelices, célmense con el noble espectaculo” [...]. Este relato indica que
la ira (ten orgen) a veces (eniote) combate contra los apetitos, puesto que
son dos cosas distintas. (439e-440a)

En lo que hace al andlisis psiquico-conceptual del obrar de Leoncio,
si el objeto de su thymds —no mirar los caddveres— fuese puesto por el
thymds mismo, entonces la causa por la cual se enfrenta al apetito seria
exclusivamente impulsiva. No habria intervencidén ninguna de la racio-
nalidad y, por lo tanto, no estarfamos ante una accién incontinente: el
conflicto seria, en ese caso, entre los apetitos y el impulso, ambas partes
no identificadas con la racionalidad. Si, por el contrario, la cdlera que
se despierta ante el deseo de mirar los caddveres no tuviese que ver
directamente con la cdlera, sino con pardmetros aportados por la ra-
cionalidad, entonces Leoncio si seria un incontinente, ya que su apetito
habria vencido a tales preceptos racionales: aun sabiendo que mirar
los cadaveres representa un mal para si mismo, no obstante Leoncio
no habria podido evitarlo. Como deciamos, la resolucion de esta dis-
yuntiva no es cosa menor, pues podriamos estar asistiendo a la ruptura
de Platén con cierta “ortodoxia” socrdtica en lo que al actuar humano
respecta.

Si aplicamos lo dicho acerca del hombre timocratico al caso de Leon-
cio, la cuestidn se reduce a resolver si el hecho de no mirar los ca-
déaveres es un objetivo enmarcado en la busqueda y preservacion del
honor —y, asi, propio de lo thymoeidés— o si, por el contrario, forma
parte de las proposiciones axiologico-morales generales administradas
por la racionalidad. Si bien el texto de la Repuiblica no es concluyente
en este punto, intentaremos mostrar que es el thymds de Leoncio lo

20 Para el concepto de “racionalidad interna”, cfr. Vigo 2002; para la incontinen-
cia como contraejemplo del intelectualismo socrdtico, cfr. Bieda 2011.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 137

que se opone al apetito de mirar los caddveres, sin intervencion de la
racionalidad. Veamos brevemente los elementos a favor y en contra de
ambas interpretaciones.

Con respecto a la alternativa segun la cual la racionalidad determi-
na que no se deben mirar los caddveres —lo que implicaria un obrar
incontinente—, cabe recordar, ante todo, el motivo por el cual Sdcrates
trae a colacion el ejemplo, a saber, mostrar que la apetitividad y la im-
pulsividad son dos partes distintas del alma.?! Teniendo presente que
es ése —y no otro— el objetivo del ejemplo, ¢qué sentido tendria traerlo
a colacion si el conflicto mentado fuese entre el apetito y la razén? De
ser asi, el ejemplo mostraria algo que ya habia sido discutido y resuelto
mediante el ejemplo de la sed: que la apetitiva y la racional son dos
partes distintas del alma. Por otro lado, si tal interpretacién fuese acer-
tada y Platon estuviese, mediante el ejemplo de Leoncio, admitiendo
la posibilidad de una accidn incontinente, ¢quedaria saldado el asunto
tan sélo con ese pdrrafo de escasas ocho lineas (439e5-440a4)? Luego
de sucesivos esfuerzos por mostrar que la accién incontinente es impo-
sible en didlogos que van desde la Apologia de Sdcrates hasta el Gorgias,
pasando por el Mendn y el Protdgoras, ¢aqui se la admitiria de un modo
tan sencillo y “natural”, sin siquiera problematizarlo o al menos des-
tacarlo? Aun cuando pudiese ser un argumento menor, no dejaria de
llamar la atencion el hecho de que Platén hubiese dedicado tan sélo
ocho lineas a modificar drdsticamente su respuesta a un problema tan
largamente debatido en otros contextos.2

No obstante, si bien es cierto que el obrar de Leoncio se utiliza para
distinguir apetito e impulso sin mencién explicita de la racionalidad,
también es cierto que el ejemplo inmediatamente posterior si involucra
lo logistikén:

Y, sin embargo, ¢no percibimos a menudo, de otro modo (dllothi), que
toda vez que los apetitos violentan a alguien en contra de su razonamien-
to, aquel se insulta a si mismo y se encoleriza con aquello que lo violenta
dentro de si mismo y, como si hubiese dos cosas rebeldndose [una contra la
otra], el impulso de tal hombre se vuelve aliado de la razén? Por el contra-
rio, que éste [sc. el impulso] haya hecho causa comun (koinénésanta) con

21 Recuérdese, en este sentido, la confusién de Glaucén en 439e. Lorenz 2006a,
p. 16, pierde esto de vista al interpretar que el ejemplo de Leoncio muestra un
conflicto “entre deseos” contrapuestos —mads alld de la distincién entre deseos de
primero y de segundo orden que propone—.

2 Huelga recordar que Aristételes le dedica al problema practicamente todo el
libro VII de la Etica nicomdquea.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



138 ESTEBAN BIEDA

los apetitos cuando la razén prueba que no es necesario actuar en contra
[de ellos], creo que no podrias decir que percibiste que ocurriera ni en ti
mismo ni, creo, en otro. (440a-b)?3

(Puede este ejemplo de 440a9-b7 asimilarse al de Leoncio inmedia-
tamente anterior? ¢(Qué alcance tiene ese “de otro modo” o “en otro
sentido” (dllothi, 440a9) que articula ambos ejemplos? Si este ejemplo
constituye una glosa del de Leoncio, entonces no cabria duda de que
lo que motiva su cdlera es que los apetitos lo estdn forzando en con-
tra de sus convicciones morales racionales ( para ton logismoén, 440b1),
por lo cual el dominio ejercido por su apetito (kratotimenos hypo tes
epithymias, 440a2) recaeria, si bien directamente sobre el impulso, in-
directamente sobre su aliada, la racionalidad.?* Se podria, asi, tildar
a Leoncio de “incontinente”. Hay quienes equiparan ambos ejemplos,
pero sin explicar por qué Platén estaria mentando un conflicto entre
racionalidad y apetitividad en un contexto en que quiere diferenciar
entre impulsividad y apetitividad: “aun cuando stricto sensu el caso de
Leoncio involucra un conflicto entre las partes impulsiva y apetitiva del
alma, Platon se sirve de este ejemplo para ilustrar la acciéon que va en
contra de la racionalidad”.?® Sin embargo, esta interpretacién involucra
dos supuestos que hay que revisar: (i) que racionalidad e impulsivi-
dad son necesariamente aliadas en toda situacidn prdctica; (ii) que la
impulsividad no tiene autonomia suficiente como para manejar fines
propios que le permitan, en un momento dado, enfrentarse por si sola a

3 Sobre el autdn en 440b4 que remite a thymdn en 440b3, cfr. Adam 1902, ad
440b; en contra de esta lectura, cfr. Boeri 2010. Para esta acepcién y uso de hairéo
en 440b5, cfr. LSJ s.v. A.IL5.

24E] impulso no hace koinonia con los apetitos y sélo se les opone cuando el
16gos lo hace: si la razén se opone a los apetitos, entonces el impulso se vuelve su
aliado, pero si la razén no se opone a los apetitos, ello no implica que el impulso
mismo haga koinonia con ellos, sino que, en la medida en que el [dgos la hace, el
impulso, su aliado, no se les opone. Si bien en 442b5-8 se dice que la racionalidad
y la impulsividad defienden al alma toda de enemigos externos, la primera delibe-
rando (bouleudmenon), la segunda luchando en conformidad con la racionalidad
que gobierna y concretando en la practica lo deliberado (hepdmenon toi drkhonti
kai epiteloiin ta bouleuthénta) —lo cual sustentaria esta primera interpretacion mds
“intelectualista”-, lo cierto es que alli se trata de enemigos externos (éxothen) que
amenazan al alma y al cuerpo por igual (442b6), mientras que en el caso de Leoncio
el enemigo es intrapsiquico: los apetitos. Se trata de la diferencia que se establece
en 470b—d entre pdlemos (que supone un enemigo externo) y stdsis (que supone un
enemigo interno).

% Lesses 1987, n. 3.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 139

la apetitividad. Veamos por qué, a mi entender, lo enunciado por estos
supuestos no necesariamente se sigue del texto de la Reptiblica.

3.1. Racionalidad e impulsividad no siempre son aliadas

Citemos el ejemplo del alma noble injuriada en 440c6-d3:

¢Y qué ocurre cuando alguien cree que padece injusticia? ¢No ocurre, en
ese punto, que [ese hombre] hierve, se enoja y se hace aliado de lo que le
parece justo (symmakhef toi dokotinti dikaioi) —ya que siente sed, hambre
y padece toda clase de cosas tales—, y, manteniéndose firme, vence y no
deja de practicar cosas nobles hasta completar su accién, morir o calmarse
luego de ser llamado por la razén dentro de si mismo, al igual que un perro
[es calmado] por su pastor? (440c—d)?°

En primer lugar, contra Boeri (2010) y Reeve (2004), consideramos
que el sujeto de los verbos zei, khalepainei y symmakhei (c6-7) es tis
(c6) y no ho thymds (c4). Si el sujeto fuese thymds, el enfrentamien-
to serfa entre las partes racional e impulsiva. Al margen de la mayor
proximidad del pronombre indefinido con respecto a los verbos, las ra-
zones de Adam nos parecen concluyentes: thymds no puede ser sujeto
de peinen y rhigotin —que hacen referencia, en todo caso, a la parte
apetitiva— y, mucho menos, de “teleutéséi”. A estas razones de Adam
agregamos que tampoco tendria sentido que “thymds” sea el sujeto de
“luego de ser llamado por la razén dentro de si mismo (toit légou totl
par’ hautoi)”.?’

A mi entender, el ejemplo muestra que lo impulsivo y lo racional
pueden entrar en conflicto en determinadas ocasiones: un alma noble
cree que padece injusticia, esto es, recibe el castigo injusto de no poder
satisfacer su apetito (hambre y frio) por estar en prision. Si bien el hom-
bre (tis) hierve y se enoja, su rabia no se traduce en acciones, sino que,
tranquilo, €l (tis) se hace aliado de lo que le parece justo (symmakhei
toi dokotinti dikaioi), y no aliado de lo thymoeidés que pretende llevar
ese sentimiento de enojo y rabia a la practica. Se trata de un hombre
que recibe un castigo injusto y que, por ello, hierve y se enoja (zef te
kal khalepainei, 440c6-7), acciones propias de su impulsividad. Ahora

26 En este parrafo leemos en d1 kai hypoménon con Adam 1902, apéndice 5 al
libro IV, en lugar de hypoménon que trae Slings, y en c7 la coma después de kaf,
con Burnet, y no antes, como leen Slings y Adam. También con Adam 1902 ad loc.,
consideramos que la cldusula kai dia to peinen... pdskhein depende de zei te kai
khalepainei.

27 Adam 1902, apéndice 5 al libro IV, p. 273.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



140 ESTEBAN BIEDA

bien, este hervor o rabia impulsivos son producto de la vulneracion de
la honorabilidad de un hombre que, siendo noble, ha sido encarcelado y
castigado injustamente. La timé es, recordémoslo, el objeto propio de lo
thymoeidés, y aqui dicha timé ha sido manchada por los dfas en prisién
que quedardn en el prontuario doxdstico del gennafos. La impulsividad
lo insta a hervir de rabia frente al honor mancillado, pero el hombre en
cuestion, un noble gobernado por su racionalidad, no traduce su célera
en actos, sino que se mantiene firme, esperando el momento oportuno,
y “vence” (nikdi, 440d1). La pregunta es: ¢a quién vence? Por un lado,
vence a la apetitividad que desea satisfacer el hambre y la sed, pero por
el otro, también a la impulsividad que, vulnerada en su honorabilidad,
pugna por rabiar y encolerizarse en contra de lo considerado mejor por
la razdn, a saber, esperar tranquilamente a que la situacidn se resuelva,
sin empeorarla mediante accesos de ira que implicarian dejar de com-
portarse noblemente (legei ton gennaion, 440d1). Estamos, pues, ante
un conflicto entre las partes racional y apetitiva, por un lado, y racional
e impulsiva, por el otro, a propdsito de ciertos pardmetros vinculados
con la time, tras haber recibido un castigo injusto.?® Podria decirse que
este modo de interpretar el ejemplo contradice la afirmacién de que el
impulso no se alia con el apetito en contra de la razén (440a-b), pero
ocurre que aqui no hay alianza entre impulso y apetitos. Si bien ambos
se oponen a la racionalidad, lo hacen por motivos distintos: el apetito
quiere satisfacer la sed y el frio, el impulso restablecer el honor vulnera-
do. Ninguna de estas cosas es, desde la perspectiva de la racionalidad,
la mejor opcidn para el agente en su contexto presente, pero no por la
misma causa. Por eso, el hombre, al aliarse con lo que considera justo,
no deja de practicar cosas nobles, de las que probablemente se hubiese
alejado si el impulso hubiese triunfado en sus ansias por encolerizarse
ante la situacidn. Si se quiere un ejemplo concreto de este tipo de com-
portamiento, la carcel impuesta injustamente a Sdcrates y su actitud
frente al castigo es mds que elocuente.?’

En contra del primer supuesto que estamos analizando, racionalidad
e impulsividad no siempre coinciden en cuanto a los fines que mane-
jan, lo cual implica que también la segunda puede pretender ciertos
cursos de accion independientes de los racionales; esto se confirma en
el andlisis platénico del obrar de Odiseo: “‘tras golpearse el pecho, re-
prochd a su corazén con este discurso’; en efecto, aqui Homero escribié

8 para esta posibilidad de un conflicto entre racionalidad e impulsividad, cfr.
Robinson 1995, p. 45 y p. 122.

29 Véase un ejemplo similar en el libro X (603e y ss.), en el hombre epieikés que
sufre una desgracia.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 141

claramente como que una parte increpa a la otra: la que razona acerca
de lo mejor y lo peor [increpa] a la que se encoleriza irracionalmente”
(441b—c). En su contexto (Odisea XX, 1 y ss.), la escena ocurre cuando
Odiseo, todavia disfrazado, ve que las criadas de Penélope se divertian
con los pretendientes mientras éstos acosaban la casa. Su ira lo insta
a castigar a las criadas por la traicidn, pero hacer tal cosa perjudicaria
su plan racional de matar a los pretendientes, pues implicaria revelarse
ante todos. A fin de cuentas, su racionalidad prevalece y en ese momen-
to no castiga a las criadas. Mediante este ejemplo, Platdn muestra que
lo thymoeidés puede manejar fines distintos —e incluso opuestos— a
los de la racionalidad: el thymds de Odiseo quiere castigar a las criadas
y su razon no.

Ahora bien, {cOmo compaginar esto con la afirmacién segtn la cual
lo thymoeidés es “auxiliar natural de lo logistikén” (441a2-3)? En prin-
cipio cabe recordar que esto sélo ocurrird “toda vez que [lo thymoeidés]
no haya sido corrompido por una mala educacién” (441a3), con lo cual
se admite la posibilidad de que eso que naturalmente deberia ocurrir, a
pesar de todo, no ocurra en las almas mal instruidas.?? Asi, en un alma
corrompida por una mala trophé existe la posibilidad de que lo apetiti-
vo y lo impulsivo si se alien en contra de la racionalidad. No obstante,
como sefiala Adam, en estos casos ocurre que la racionalidad también
estd corrompida, por lo cual, esclavizada, no se opone a lo apetitivo
sino que sirve a sus fines.3?

Se ve, pues, que Platén concibe la posibilidad de que la impulsividad
tenga como fin propio algo diferente e independiente de la raciona-
lidad.

3.2. La impulsividad puede manejar fines propios
independientes de la racionalidad

Con respecto al segundo supuesto, entendemos que el mandato de no
mirar los caddveres es algo propio del impulso, no de la racionalidad.
Retomando el punto central del ejemplo de Leoncio, su desdoblamien-
to interno pretende dar cuenta de que la parte apetitiva es diferen-
te de la impulsiva: al apetito de mirar los caddveres se le opone la
ira que se despierta en Leoncio que, si bien no quiere verlos, aca-
ba perdiendo la batalla interna (mdkhoito, 440al; polemein, 440a6)

30 Que algo sea “natural” no implica, pues, que sea “necesario”, ya que la na-
turaleza puede enviciarse o equivocarse. En las Definitiones pseudoplatdnicas, s.v.
kakophyia se lee: “vicio en la naturaleza y error de lo que se da naturalmente;
enfermedad de lo que se da naturalmente” (416a19-20).

31 Cfr Adam 1902, apéndice 4 al libro IV,

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



142 ESTEBAN BIEDA

a manos del deseo apetitivo de hacerlo. Si esa ira®? es la fuerza im-
pulsiva pasional administrada por lo thymoeidés del alma, entonces,
en la medida en que aqui se le opone, no puede ser idéntica a lo
epithymetikdn. La cuestion fundamental es, como dijimos, saber de don-
de obtiene lo impulsivo su “intencidén” de no querer mirar los caddveres,
en definitiva, cdmo se conforman el objeto de lo thymoeidés y el de lo
epithymetikon.

Comencemos por el apetito de Leoncio: ¢qué tipo de deseo apetitivo
constituye el hecho de observar caddveres en descomposicion? La res-
puesta a esta pregunta es fundamental pues en ella hay que buscar la
razon por la cual la impulsividad se le opone: {qué hay en el apetito
de Leoncio que la impulsividad se afana tanto por evitar? Si dicho ape-
tito viola preceptos vinculados con la racionalidad, podria afirmarse
que el alzamiento de la impulsividad responde, mds bien, a criterios
racionales; habria, en ese caso, incontinencia. Pero si, como estamos
intentando demostrar, lo que el apetito de Leoncio transgrede es, en
el marco del ejemplo, un pardmetro vinculado con su honorabilidad,
entonces el impulso se le opone con vistas a preservar el honor, que es
su objeto y no el de la razdn.

Boeri propone que, al ser cuatro las epithymiai descritas por Platon
(comida, bebida, dinero y sexo), la de Leoncio debe ser de tipo se-
xual: necrofilia. Esta conclusién es producto del siguiente razonamien-
to: “¢qué placer puede proporcionar mirar unos caddveres? No puede
ser el placer que proporciona la bebida ni la comida ni el dinero. Debe
ser entonces un placer sexual” (Boeri 2010, p. 298).33 Ahora bien, si-

32 Nétese que hacia el final del pasaje citado de Leoncio (440a-b) la ira (orgé) se
asimila sin mds a lo thymoeidés, argumento que contribuye a pensar a este ultimo
como cierta fuerza pasional impulsiva; segiin Adam 1902, orgé es a thymoeidés lo
que epithymia es a epithymetikdn. Por eso, en algunas ocasiones (v.gr. 440b2 infra),
traducimos la voz media del verbo “thymdo” como “encolerizarse”. Es elocuente,
en este sentido, que para “tén orgen” en 440a6 (que traen los cédices ADE Galeno
y Estobeo), Laur. 80.19pc traiga “ton thymodn” (cfr. el aparato critico de la edicién
de Slings ad loc.). Cfr. también Leyes 867a7 (donde orgai es sindnimo de thymds)
y Aristételes, De virtutibus 1249b29, donde se dice que, siguiendo a Platdn, el vicio
de la parte impulsiva del alma es la “iracundia” (orgildtes). Leroux 2004, nota 95 al
libro IV, por el contrario, entiende que el thymds es “una energia mds libre y abierta”
que la orge.

33 Cfr., en esta linea, Lorenz 2006b, p. 152. Es cierto que Boeri, al igual que
Annas 1981, pp. 129-130, se amparan en la mencién a un tal “Leoncio” por parte
del poeta cdmico Teopompo (CAF I 739 K), donde a este homdnimo se le adscriben
tendencias necrofilicas. Mds alld de que la coincidencia de nombres pueda ser ca-
sual, seguimos a Vegetti 1998, nota ad 440a, quien, en lo que hace a esta atribucién

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 143

guiendo esta logica, ¢{por qué no pensar que Leoncio estd deseando
comer carne humana y tildarlo, asi, de antropéfago? Parece tan forza-
do que Platén se esté refiriendo aqui a la necrofilia como que se esté
refiriendo a la antropofagia.

Cooper, por su parte, también rechaza la alternativa necrofilica, pero
se inclina por lo siguiente:

[Plarece seguro que lo que sea que tengan los caddveres que le interese
tanto a Leoncio tiene que ver con el modo en que estd pensando en ellos:
algin contraste estremecedor entre seres humanos animados, vivos, y es-
tas figuras rengas y rotas [...]. Lo que esta en juego aqui es la imaginacion
de Leoncio y, seguramente ella, antes que sus 0jos, es la fuente méas impor-
tante del placer que estd buscando. (Cooper 1984, p. 11; las cursivas son
mias.)

El problema de esta interpretacién es la referencia a la “imaginacion”,
ni siquiera insinuada en el ejemplo de Leoncio, ni tampoco en el con-
texto del libro IV, Si tal fuese el caso, équé relacion habria entre esta
“Imaginacién” y la parte apetitiva? ¢Se relacionarian de manera exclu-
siva o0 la imaginacion también podria colaborar con la racionalidad? Si
bien inteligente, la propuesta de Cooper corre el riesgo de postular una
nueva “parte” o aspecto del alma, la imaginacidn, a la cual habria que
buscarle su correlato en la pdlis: icudl seria el equivalente politico de la
imaginacién de Leoncio?3* Tan fuerte seria este “apetito imaginativo”
que Cooper considera que vence nada menos que a la razon, de donde
infiere que la acciéon de Leoncio seria incontinente sin mas:

Leoncio es vencido (overcome) por su apetito, y el impulso interviene
para castigarlo por anular (overrule) su racionalidad y mirar los caddveres
[...]. Por lo tanto, cuando actiia de manera incontinente (incontinently)
siguiendo este deseo rechazado, no sélo su razén desaprueba lo que ha
hecho, sino que también €l sufre un golpe a su autoestima. (Cooper 1984,

pp. 10y 15)

Para justificar el vinculo entre la ira y la razén, Cooper acuia otro con-
cepto que no sélo no se halla en la letra platdnica, sino que, a mi juicio,
tampoco es posible inferirlo a partir de ella: “creo que lo que tenemos
aqui es, de nuevo, la oposicién entre razdn y apetito: la ira de Leoncio

y este vinculo, considera que “si tratta di pura fantasia”; en esta linea, cfr. Ferrari
2007, p. 182.

**Hay que tener en cuenta que a cada parte del alma corresponde una parte de
la pdlis: cfr. 368d y ss.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



144 ESTEBAN BIEDA

seria un deseo segundo de la razon (second desire of reason) que se
opone al apetito morboso” (Cooper 1984, p. 13). Este “deseo segun-
do” seria un deseo racional que la impulsividad toma como vehiculo.
De esta manera, Cooper puede hacer de Leoncio un incontinente. Sin
embargo, como ocurria con la “imaginacién”, tampoco se justifica ni se
da cuenta del estatus tedrico-conceptual de dicho “deseo segundo de la
racionalidad”.

En mi opinidn, el apetito de Leoncio forma parte de esos “otros apeti-
tos” que se mencionan, indeterminados, al momento de dar la supuesta
“lista” de epithymiai. Por lo tanto, esta lista no es exhaustiva ni se agota
en comida, bebida, sexo y riquezas, sino que puede incluir, también,
deseos tan variados como el morboso de mirar caddveres en descompo-
sicién y el elemental de abrigarse cuando hace frio: “[denominaremos
‘apetitiva’] a aquella [parte] con la cual [el alma del hombre] desea
erdticamente, tiene hambre y sed y se agita en relacién con los demds
apetitos (peri tas dllas epithymias)” (439d6-7).>> Si resulta extrafio
que Platén considere que mirar caddveres en descomposicion es una
epithymia, es porque esta “lista” de apetitos que da en el libro IV no es
completa. Al inicio del libro IX se dice que los apetitos mas bestiales
y salvajes son aquellos que prescinden de toda vergiienza y sensatez
(aiskhyné kai phrdneésis, 571d1): comida y bebida en exceso, sexo en
exceso —en coincidencia con la ‘lista’ del libro IV—, pero también, por
ejemplo, el asesinato (miaiphonein, 571d3; phdnos, 574e4). El deseo
de quitarle la vida a otro hombre no entra en las categorias de comida,
bebida, sexo o riquezas, pero constituye un apetito. La razén que da
Sécrates para considerarlo una epithymia es que se trata de una desver-
giienza (anaiskhyntia, 571d5), lo cual basta para que no pueda ser ni
objeto del impulso —que busca exactamente lo contrario: el honor—,
ni de la racionalidad —ordenada a lo justo y verdadero—. En las Defi-
nitiones pseudoplatdnicas, la anaiskhyntia es “una disposicion del alma
capaz de soportar la mala reputacidon (adoxia) con vistas al lucro (hé-
neka kérdous)” (416al15-6). Esta definicion hace referencia a las dos
partes del alma involucradas en el ejemplo de Leoncio: la impulsiva
—pues la adoxia es aquello que lo thymoeidés rehtiye— y la apetitiva
—mediante la referencia al lucro—. El apetito es impudico por implicar
un deshonor soportable sélo merced a la posibilidad de lucrar que ge-

% Cfr. también “y cuantos son hermanos de éstos” (436al1), “una clase de deseos
que son de esta clase” (437d2-3); para el tener frio (rhigon) como apetito, cfr.
439d7. En palabras de White 1979, ad 435c: “la parte apetitiva es una variopinta
(motley) coleccion de deseos e impulsos varios, mds que una parte genuinamente
unitaria como las otras dos” (¢fr: ad 554a, “C”).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 145

nera; cabe recordar que el hombre apetitivo se caracterizd, entre otras
cosas, como lucrativo (philokerdés, 581c5). La relacion explicita entre
la vergiienza y el honor o reputacién se confirma en la definicién de
“vergiienza” (aiskhyne) en las mismas Definitiones: “miedo debido a la
anticipacién de una mala reputaciéon (prosdokia adoxia)” (416a9). La
vergiienza caracteriza genéricamente al apetito, y se traduce en temor
a la mala reputacidn que ese apetito reportard al agente. El término
aiskhyne significa, a su vez, tanto “verglienza” como “deshonor”, y sue-
le oponerse, en Platén, a “timé”.3° Si recordamos en este punto que la
timé es el objeto propio de la parte impulsiva, podemos concluir que
la razén por la cual Leoncio se encoleriza con su apetito de mirar los
caddveres es que, al ser algo impudico y desvergonzado, atenta contra su
honorabilidad, de modo que el pardmetro en virtud del cual dicho ape-
tito resulta algo negativo es propio de su impulsividad y no de su racio-
nalidad.

Leoncio no pone en juego si mirar los caddveres es algo moralmente
bueno o malo desde el punto de vista de lo que tiene por justo o bueno
—parametro racional—, sino el hecho de que mirarlos le reportard un
deshonor social y personal —pardmetro timdtico—. No se trata, asi, de
una accion incontinente sino de una accién deshonrosa. Ahora bien,
mi interpretacion del actuar de Leoncio deja abierta una interrogante:
équé ocurre con su racionalidad?

4. La racionalidad de Leoncio y la incontinencia “diacrénica”

Si bien no se menciona en el episodio de los cadaveres, podemos pre-
guntarnos por el papel de la racionalidad de Leoncio. Aun cuando po-
dria parecer evidente que, si fuese interrogada al respecto, la racionali-
dad tampoco consideraria moralmente aceptable el hecho de mirar los
caddveres, lo cierto es que lo haria con motivos distintos a los de lo
thymoeidés: el problema no seria lo deshonroso del espectdculo, sino
la negatividad moral que tal acciéon conllevaria por si misma o, si se
quiere, cierta forma de exceso que la racionalidad, afecta a la medida
(cfr. kata ta métra, 603a2), rechazaria. El hecho de que, como vimos,
racionalidad e impulsividad puedan de hecho diferir en los fines per-
seguidos da la pauta de que lo unico que no puede ocurrir en el alma
—que no ha sido corrompida por una mala educacion (441a)— es que

%6 En la Apologia de Socrates, 35a-b, se opone la aiskhyné de quienes transforman
su noble modo de ser al momento de someterse a un juicio y el hecho de que
ocupen “cargos honorarios” (timaf). Cfr. LSJ s.v. LA.1-3 (y los diversos ejemplos
alli citados) y I1.2, donde se define la aiskhyné como sinénimo de aidds.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



146 ESTEBAN BIEDA

impulso y apetitos se alien en contra de la racionalidad (440a-b). Ahora
bien, nada dice Platén acerca de que racionalidad y apetitividad no pue-
dan coincidir en contra del impulso. Ese podria ser el caso de Leoncio:
gobernado por lo epithymetikon, que ha convencido a la racionalidad de
que sus objetos apetitivos son la mejor alternativa, podria configurarse
como un hombre oligdrquico o democrdtico, es decir, como un hombre
en cuya alma la racionalidad estd al servicio de los deseos irraciona-
les al creer, confundida, que lo que ellos proponen es lo mejor para el
alma toda. Si tenemos en cuenta que, en el marco de la Republica, el
tipo de organizacidn politica de una ciudad se constituye con base en
la organizacion politica del alma de sus ciudadanos, y, a su vez, que
el “Leoncio” de la anécdota que Sdcrates y Glaucon han escuchado es
un habitante de la Atenas del ultimo cuarto del siglo v, podemos pensar
que se trata de un hombre democrdtico. Recordemos en este punto que,
en el hombre democratico, los apetitos:

toman la acrépolis del alma al percibirla vacia de conocimientos, ocupa-
ciones y argumentos (logon) verdaderos, los cuales son, en verdad, los
mejores custodios y guardianes en los pensamientos (dianoiais) de los
hombres amados por los dioses [...]. Entonces, argumentos y opiniones
falsos e impostores, luego de correr a ubicarse en lugar de aquéllos, ocupan
el lugar de tales [conocimientos, ocupaciones y argumentos verdaderos].
(560b—c)

Si ésta es el alma de Leoncio, entonces su razén no sdlo no se opone a
sus apetitos, sino que, convencida por ellos, puede llegar a constituirse
en su aliada en contra de la impulsividad. No habria incontinencia, sino
ignorancia.3”

Sin embargo, la falta de referencias explicitas a la racionalidad hace
que la interpretacién contraria a esta ultima también sea posible. Per-
mitasenos suponer los momentos posteriores a la contemplacién de los
caddveres: sentado en la puerta de Dipildn, Leoncio se lamenta y arre-
piente por lo ocurrido; no sélo lo han visto realizar un acto vergonzoso,
sino que ese acto le resulta, una vez que ha podido reflexionar acerca
de él, moralmente negativo. Podriamos asumir que su racionalidad, in-
dignada, también acaba oponiéndose a lo que los apetitos dispusieron.
{Podria este arrepentimiento posterior constituir un caso de inconti-
nencia?

37 “asi, si Leoncio es vencido por su deseo, eso es signo de que su razén no sabe
qué es realmente bueno y ni siquiera puede preservar una opinién verdadera sobre
ello” (Carone 2001, p. 131).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 147

En este punto cabe mencionar los conceptos de incontinencia “sin-
cronica” y “diacrdénica”, acufiados por Terry Penner (1990): la primera
se da cuando el agente actiia en oposicion a la alternativa que conside-
ra mejor para si mismo, y de la que es consciente en el momento mismo
de actuar; la incontinencia “diacrénica” ocurre, por el contrario, cuan-
do el agente obra en contra de lo que tiene por mejor para si mismo,
pero a lo largo del contexto general de la accidn, esto es, no sélo en
virtud de las consideraciones que pudiese tener a priori acerca de la
accion, sino también en virtud de la evaluacion de las consecuencias
que resultarian de ella. La caracteristica saliente de este segundo tipo
de “incontinencia” es el arrepentimiento.*® Tanto Penner como Carone
(2001) afirman que la incontinencia que Sdcrates y Platén consideran
imposible en didlogos como el Protdgoras es la “sincronica”; por el con-
trario, puede ocurrir que alguien, luego de ver las consecuencias de su
accion y reflexionar, se arrepienta de haber hecho lo que hizo. Quiza
sea éste el caso de Leoncio, cuya razén desempefiaria, entonces, un pa-
pel cronolégicamente diferido, por lo cual su obrar incontinente seria
“diacrdnico” y distinto de aquel que Sdcrates y Platdn descartan como
posible en didlogos como el Protdgoras y el Gorgias.>°

5. Conclusion: la mala reputacidn de Leoncio

Sobre la base de lo expuesto, concluimos que el deseo de Leoncio de
mirar los caddveres constituye un apetito relacionado con la vergiienza
y la impudicia que supone el deleite generado por el morbo. De ahi que,
encolerizado, le grite a sus ojos que se deleiten con el “noble” espec-
tdculo (to kalon théama, 440a3): la ironia funciona porque no se trata
de una imagen “noble” sino, precisamente, vergonzosa. Su apetito no
vence a la razdn, sino a la impulsividad que lucha por escapar del escar-
nio publico y personal. Como “el texto platénico perfectamente permite
interpretar que la razén puede haber permanecido neutral durante su
lucha interna” (Carone 2001, p. 137), podemos concluir que Leoncio
no es un incontinente, sino un hombre deshonroso y, quizd, también
ignorante, y la prueba mas contundente de que era la deshonra lo que
queria evitar al no mirar los caddveres es el hecho de que en el lugar
habia testigos que habrian de relatar su accionar a otros: “una vez es-
cuché algo en lo que confio”, dice Sdcrates antes de contar la anécdota

38 Esto recuerda la distincién aristotélica entre acciones “involuntarias” y “no
voluntarias” (cfr. Etica ninomdquea, I1I 1).

39 Cfr. v.gr: Protdgoras 358c—d y Gorgias 460a—c, 466d-467a; para el caso puntual
del Protdgoras, cfr. Bieda 2011.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



148 ESTEBAN BIEDA

de Leoncio (439e); “yo también lo escuché”, responde Glaucén (440a).
Leoncio era consciente, pues, de la mala fama que los testigos presentes
le harian, por lo cual su célera se enfrenta con el apetito vergonzante
de mirar, tratando de preservar su honor.*°

Platon menciona esta distincion entre el dmbito publico y el privado
en otra parte de la Reptiblica (603e y ss.): hablando del hombre mo-
ralmente razonable (epieikés) al que le toca sufrir una desgracia como
la muerte de un hijo, ocurre que, si bien se afligird, se medird en su
dolor (metridsei pros lypen, 603e9) porque sufrir resulta un obstdculo
para lo unico que permite sobrellevar ese tipo de situaciones: la refle-
xién deliberadora (to bouletesthai, 604c5). Ahora bien, si lo ven otros
hombres semejantes a él, luchard y resistira (mdkhesthai kal antitenein,
604a2) mads contra el dolor que si estd solo, momento en el que se
atreverd a hacer muchas cosas de las que se avergonzaria si alguien lo
oyera (aiskhynoit’ dn, 604a6). El hecho de que Leoncio no pueda luchar
contra su apetito aun en publico y, asi, termine realizando una accién
vergonzosa a los ojos de quienes lo observan da cuenta de que no es
un epieikés, pero tampoco un malvado; se trata, como dijimos, de un
hombre eminentemente deshonroso.

BIBLIOGRAFIA

Adam, J. (ed.), 1902, The Republic of Plato, introd. D.A. Rees, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, 2 vols.

Annas, J., 1981, An Introduction to Plato’s Republic, Oxford University Press,
Oxford.

Bieda, E., 2011, “Creer o saber, ésa no es la cuestiéon. Opinidn y conocimiento
en el Protdgoras de Platon”, Circe de Cldsicos y Modernos, vol. 15, no. 1,
pp. 41-54.

Boeri, M., 2010, “.Por qué el thymds es un ‘aliado’ de la razdn en la batalla con-
tra los apetitos irracionales? La explicacion de Platon para acercar la cdlera
a lo racional y no a lo apetitivo”, Rivista di Cultura Classica e Medioevale,
vol. 52, no. 2, pp. 289-306.

Brickhouse, Th. y N. Smith, 2010, Socratic Moral Psychology, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge.

Carone, G., 2001, “Akrasia in the Republic: Does Plato Change His Mind?”,
Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. 20, pp. 107-148.

Cooper, J., 1984, “Plato’s Theory of Human Motivation”, History of Philosophy
Quarterly, vol. 1, no. 1, pp. 3-21.

“De alli que Kahn 1987, p. 83, considere que lo thymoeidés es un “cardcter

esencialmente social”, pues, al tratar con el honor, hace ineludible referencia a la
mirada y la opinidn de terceros acerca del agente.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



¢ES LEONCIO UN INCONTINENTE? 149

Cooper, J., 1977, “The Psychology of Justice in Plato”, American Philosophical
Quarterly, vol. 14, no. 2, pp. 151-157.

Cornford, E, 1912, “Psychology and Social Structure in the Republic of Plato”,
The Classical Quarterly, vol. 6, no. 4, pp. 246-265.

Davidson, D., 2001, “How is Weakness of the Will Possible?”, Essays on Actions
and Events, Oxford University Press, Oxford, pp. 21-42.

Ferrari, G. (comp.), 2007, The Cambridge Companion to Plato’s Republic, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Griffith, T., 2000, Plato. The Republic, ed. Giovanni Ferrari, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge.

Guthrie, WK.C., 1962, A History of Greek Philosophy IV. Plato: The Man and His
Dialogues. Early Period, Cambridge University Press, Cambridge. [Versién en
castellano: Historia de la filosofia griega IV. Platén: el hombre y sus didlogos.
Primera época, trad. Alberto Medina Gonzalez, Gredos, Madrid, 1990.]

Irwin, T., 1995, Plato’s Ethics, Oxford University Press, Oxford. [Version en
castellano: La ética de Platon, trad. Ana Isabel Stellino, UNAM-Instituto de
Investigaciones Filosdficas, México, 2000.]

, 1979, Plato. Gorgias, Oxford University Press, Oxford.

Kahn, Ch., 1987, “Plato’s Theory of Desire”, The Review of Metaphysics, vol. 59,
no. 1, pp. 77-103.

Klosko, G., 1988, “The ‘Rule’ of Reason in Plato’s Psychology”, History of Philo-
sophy Quarterly, vol. 5, no. 4, pp. 341-356.

Leroux, G., 2004, Platon. La République, 2a. ed., Paris, Flammarion.

Lesses, G., 1987, “Weakness, Reason and the Divided Soul in Plato’s Republic”,
History of Philosophy Quarterly, vol. 4, no. 2, pp. 147-161.

Liddell, H.G. y R. Scott, 1996, A Greek-English Lexicon [LSJ], Clarendon Press/
Oxford University Press, Oxford/Nueva York.

Lorenz, H., 2006a, The Brute within. Appetitive Desire in Plato and Aristotle,
Oxford University Press, Oxford.

, 2006b, “The Analysis of the Soul in Plato’s Republic”, en Gerasimos
Santas (comp.), The Blackwell Guide to Plato’s Republic, Blackwell, Oxford,
pp. 146-165.

Mdrsico, C. y M. Divenosa, 2005, Platén. Republica, Buenos Aires, Losada.

Moravesik, J., 2001, “Inner Harmony and the Human Ideal in Republic IV
and IX”, The Journal of Ethics, vol. 5, no. 1, pp. 39-56.

Penner, T., 1992, “Socrates and the Early Dialogues”, en Richard Kraut, The
Cambridge Companion to Plato, Cambridge University Press, Cambridge,
pp. 121-169.

, 1990, “Plato and Davidson: Parts of the Soul and Weakness of Will”,
Canadian Journal of Philosophy, vol. 16, pp. 35-74.

Reeve, C.D.C., 2004, Plato. The Republic, Hackett, Indiandpolis, 2004.

Robinson, R., 1971, “Plato’s Separation of Reason from Desire”, Phronesis,
vol. 16, no. 1, pp. 38-48.

Robinson, Th., 1995, Plato’s Psychology, 2a. ed., University of Toronto Press,
Toronto.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



150 ESTEBAN BIEDA

Santas, G., 2010, Understanding Plato’s Republic, Blackwell, Oxford.

Siewert, Ch., 2001, “Plato’s Division of Reason and Appetite”, History of Philo-
sophy Quarterly, vol. 18, no. 4, pp. 329-352.

Shorey, P, 1967, Plato in Twelve Volumes, Harvard University Press, Cambridge,
vols. 5y 6.

Slings, S.R., 2003, Platonis Republicam, Oxford University Press, Oxford.

, 1996, “Critical Notes on Plato’s Politeia IV”, Mnemosyne, vol. 49, no. 4,
pp. 403-425.

Stalley, R., 1975, “Plato’s Argument for the Division of the Reasoning and Ap-
petitive Elements within the Soul”, Phronesis, vol. 20, no. 2, pp. 110-128.

Taylor, C., 1991, Notes on Plato’s Protagoras, Clarendon Press, Oxford.

Vegetti, M., 1998, Platone. La Reppublica. Traduzione e commento, Napoles,
Bibliopolis.

Vigo, A., 2002, “Autodistanciamiento y progreso moral. Reflexiones a partir de
un motivo de la ética socrdtica”, Diadoché, vol. V, nos. 1-2, pp. 65-101.

White, N., 1979, A Companion to Plato’s Republic, Indiandpolis, Hackett.

Wilford, EA., 1959, “The Status of Reason in Plato’s Psychology”, Phronesis

vol. 4, no. 1, pp. 54-58.

Recibido el 16 de enero de 2012; aceptado el 27 de junio de 2012.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



