Holderlin y lo no-dicho: sobre la cuestion
del silencio en la interpretacion de Martin
Heidegger de su poesia

PALOMA MARTINEZ MATIAS
Universidad de Valencia
Paloma.Martinez@uv.es

Resumen: En continuidad con una investigacion previa, este trabajo se pro-
pone mostrar la importancia del tema del silencio en la interpretacién hei-
deggeriana de la poesia de Holderlin y analizar el sentido ontoldgico que en
ella adquiere. Para ello se indaga sobre la intima conexién que Heidegger
establece entre el silencio y el decir poético de Holderlin, en la problemdtica
pretension que le atribuye de decir el ser salvaguardando a un tiempo su
cardcter indecible. Comprender tal pretensidn exigird atender al descubri-
miento del poeta de la simultdnea alteridad y dependencia de la modernidad
con respecto a Grecia, y estudiar el modo en que esta cuestiéon determina
tanto su poetizar como los recursos que, a juicio de Heidegger, utiliza para
hacer aparecer el ser en su palabra como lo no-dicho.

Palabras clave: lenguaje, lo indecible, ontologia, Grecia, metafisica

Abstract: Following a previous research, the purpose of this paper is to high-
light the importance of silence in the Heideggerian interpretation of Holder-
lin’s poetry, and to analyze the ontological nature that this topic acquires in it.
In order to do so, it explores how intimately Heidegger connects the idea of
silence and Holderlin’s poetical saying, to which he attributes the problematic
endeavour of saying the Being whilst safeguarding its unsayable nature. To
tully fathom this effort, special attention should be paid to the poet’s discov-
ery of the simultaneous alterity and dependence of modernity with regard
to Greece, and to the study of the way in which this matter determines his
poetry, as well as the poetical resources which, according to Heidegger, he
uses in order to make the Being appear in his saying as the unsaid.

Key words: language, the unsayable, ontology, Greece, metaphysics

La impronta del singular didlogo que Martin Heidegger emprende con
los inicios de la filosofia en Grecia se torna especialmente visible en la
estrecha vinculacién establecida en su pensamiento entre el ser y el
lenguaje. Desde el comienzo de su dilatada trayectoria, su interroga-
cién por el ser se remonta a la experiencia mds antigua del decir para
analizar en ella el significado del término l6gos y descubrir asi que la
esencia del lenguaje se revela inicialmente a la luz del ser. O, lo que es
lo mismo, que sdlo porque el l[égein griego alude al dejar ser o aparecer
de cada cosa como aquello que es, puede a la vez nombrar el decir que

Dianoia, volumen LVII, nimero 69 (noviembre 2012): pp. 31-69.



32 PALOMA MARTINEZ MATIAS

acontece en el hablar humano.! Asumiendo el legado de esta experien-
cia temprana transmitida por el [dgos, Heidegger concibe el lenguaje
como el lugar mismo de la comparecencia o el haber de las cosas. Sin
lenguaje que lo lleve a aparecer, subraya insistentemente en los afios
treinta, no hay presencia del ente ni tampoco patencia de su ser. De
no encontrarse de antemano atravesado por la posibilidad del decir, el
ser humano no se hallaria expuesto al ser ni se distinguiria de otros
entes —la piedra, la planta, el animal— por su constitutiva referencia
a é1.2 A la manera de una constante cada vez mds acusada, el lenguaje
se instituye en la obra de Heidegger en la dimension donde arraiga y se
vertebra la abertura al ser caracteristica del ente que somos o ser-ahi
(Dasein), abertura que lo define ontolégicamente en su condicién de
espacio o “ahi” (Da) para la manifestacion de todo cuanto es.?

Sin embargo, puede resultar de entrada contradictorio que, casi con
idéntica constancia, la reflexion heideggeriana en torno al lenguaje
como momento insoslayable del pensar sobre la cuestidn del ser se li-
gue igualmente al asunto del silencio, del callar, de lo no-dicho y lo
indecible, hasta el punto de llegar a la paraddjica enunciacién de que

! Esta atencién al ldgos en su ineludible imbricacién con la dilucidacién de la
cuestion ontoldgica puede observarse ya en varios de los cursos impartidos antes
de la publicacién en 1927 de Ser y tiempo, por ejemplo, en el del semestre de
verano de 1924, Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, o en el del semestre
siguiente, Platon: Sophistes. Por otra parte, la comun alusién al ser de physis y
[6gos, en correspondencia con la referencia del [6gos al decir humano, se analiza
con posterioridad, entre otros lugares, en las lecciones de 1935, Einfiihrung in die
Metaphysik, en los cursos sobre el pensamiento de Herdclito de mediados de los
afios cuarenta, Heraklit: Logik. Heraklits Lehre vom Légos, v en la conferencia de
1951 “Légos” (Vortrdge und Aufsdtze, pp. 199-121).

2En el primer curso dedicado al problema de la esencia del lenguaje en 1934,
la relacién entre éste y la abertura al ser definitoria del ser-ahi se describe en los
siguientes términos: “En él [el lenguaje] acontece la exposicién (Ausgesetztheit) al
ente, en el lenguaje acontece la entrega al ser. Por medio del lenguaje y sélo por
medio de €l impera el mundo: es lo ente” (Logik als die Frage nach dem Wesen der
Sprache, p. 168). Formulaciones andlogas pueden encontrarse en diversos textos
de estos afios; por ejemplo, en las conferencias “Der Ursprung des Kunstwerkes”
de 1935 (Holzwege, p. 60) y “Holderlin und das Wesen der Dichtung” de 1936
(Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, pp. 37-38).

% Que ya en Ser y tiempo se afirma el cardcter esencialmente lingiiistico del ser
del Dasein se aprecia en el hecho de que, de los tres elementos que configuran el
Da o “ahi” de su ser, a saber, el comprender, el encontrarse y el habla, Heidegger
considera que los dos primeros se hallan “cooriginariamente determinados por el
habla” (Sein und Zeit, p. 133). Para un estudio mas detallado de esta cuestion, cfr.
P Martinez Matias, “Hablar en silencio, decir lo indecible”, pp. 115-122.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 33

“el ser es lo mds dicho y a la vez el silenciamiento (Verschweigung)”.*

Advirtamos por lo pronto que en Ser y tiempo la propiedad de la exis-
tencia, mediada por el estado de dnimo de la angustia, se inscribe en
el necesario callar del ser-ahi ante el hundimiento de la significativi-
dad del mundo y la percepcidén de la finitud de su ser.> A partir de los
afios treinta la tematizacion directa de la esencia del lenguaje sitia de
manera reiterada su origen y fundamento en el silencio o el callar,®
postulado que culmina en la década de los cincuenta con la determina-
cion de la esencia del habla como el son del silencio.” En el transcurso
de este periodo se observa como en diferentes contextos, y de forma
también recurrente aunque mds o menos explicita, el ser se presenta,
en su relacidon con el hablar y el decir, con las designaciones de lo no-
hablado (das Ungesprochene), lo no-dicho (das Ungesagte) o lo indecible
(das Unsagbare).

Esta aparente incoherencia entre la atribucién al lenguaje del lugar
de mostracidn del ser y el entrelazamiento de este ultimo con el silencio
o su apelacién en términos de lo indecible descansa en ultima instancia
sobre la complejidad que, en su formulacién heideggeriana, entrafa la
cuestion ontoldgica: la susceptibilidad del ser para devenir cuestion o
problema no depende sino del pliegue, del doblez o la duplicidad que,
para Heidegger, anida en el hecho de que “ser” signifique, por un lado,
el ser de ésta y aquella cosa —Ila presencia de ésta y aquella cosa—y, a
la vez, cierto entramado de remisiones o trasfondo de abertura oculto
e irreductible en su ocultacidn que soporta y posibilita, quedando siem-
pre atrds, ese ser de cada cosa.® Sélo en virtud de ese pliegue o doblez
contenido en el término “ser” resulta inteligible la asimismo paraddjica

* Grundbegriffe, p. 64.

> Cfr. P Martinez Matias, “Hablar en silencio, decir lo indecible”, pp. 122-133.

6 Cfr., entre otros textos, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”,
p. 218.

7 Esta expresion aparece por vez primera en la conferencia de 1950 “Die Spra-
che”, donde el son del silencio como esencia del lenguaje es a su vez identificado
con el acaecer de la diferencia entre mundo y cosa (cfr. Unterwegs zur Sprache,
pp. 29-30).

% Esa dualidad contenida en el ser se presenta en Ser y tiempo como la diferencia
entre el tejido remisional constitutivo de la significatividad del mundo y los entes
que en su seno aparecen, y se traduce posteriormente en la diferencia entre el mun-
do como cuaternidad y la cosa en la conferencia “Das Ding” de 1950 (cfr: Vortrdge
und Aufsdtze, p. 172). No obstante, esa misma duplicidad es la que quiere expresar-
se con el término Lichtung: lejos de entenderse como una suerte de escenario previo
en el que aconteciera la comparecencia del ente, el “claro” o “despejamiento” del
ser alude al propio doblez por el cual el aparecer de las cosas resulta indesligable

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



34 PALOMA MARTINEZ MATIAS

afirmacién de que la presencia en cuanto tal estriba en el fondo en un
sustraerse: eso que los griegos dieron en llamar edn —forma arcaica
del on— se dispensa, en una suerte de movimiento de diferenciaciéon
que a la par conserva su unicidad, como distancia o quicio entre el
ente y su ser, como hiato entre cada cosa que aparece y el ocultarse
de aquello en lo que su aparecer consiste por no constituir presencia
alguna.’ En definitiva, el eén se da como diferencia entre el mostrarse
del ente a costa del hurtarse del ser, pero sin que ambos momentos
se dejen pensar de manera separada, ya que es precisamente en ese
juego unitario de mostracién y encubrimiento, de comparecencia en la
retraccion, de abertura exhibida exclusivamente en su cierre y reserva,
donde se perfila la problematica configuracién del ser.

A propésito del sefialado ensamblaje entre el ser y el lenguaje, pero
considerando el encubrimiento intrinseco del primero, Heidegger sen-
tencia que “al ser no sélo perteneceria el ocultamiento, sino que el ocul-
tamiento tendria una referencia destacada respecto al ‘decir’ y ésta seria
el silenciamiento. Entonces el ser seria el silenciamiento de su esen-
cia.”!” Segtin se desprende de este texto, el silencio pretende dar ra-
z6n de la forma en que la ocultacién del ser se expresa en el marco
del decir: a consecuencia de su especifica retirada, es el ser mismo el
que se silencia o acalla en el lenguaje. Esto vendria a justificar, al me-
nos parcialmente, que desde la perspectiva del hablar humano y de
su correspondencia a tal silenciamiento, al ser se arrogue la condicién
de lo no-dicho y lo indecible. Pero si pese a ello y de acuerdo con la
idea de que solo en el lenguaje acaece su manifestacién, el ser es tam-
bién “lo mds dicho, porque lo decible sélo puede ser dicho en el ser”,!!
se hace necesario plantear la cuestién acerca de cdmo pueden llegar
a articularse, en el seno del lenguaje, ese decir del ser y su silencio
que implican tanto su mostracién como su encubrimiento. Semejante
pregunta equivaldria al intento de aclarar de qué manera en el lengua-
je, en cuanto dimension propia de aparicidn y presencia de las cosas
que son, alcanza a hacerse patente el pliegue o doblez por el que tal
ser unicamente se deja ver en su sustraccion, tratando de despejar al
mismo tiempo la incégnita del significado del silenciamiento o natu-
raleza indecible que en relacidon con dicha sustraccion se le atribuye.

del encubrimiento de ese mismo aparecer. Cfr. Holzwege, pp. 41-42; véase también
A. Leyte, Heidegger, pp. 273-274.

? Cfr. Holzwege, pp. 317 y ss., Vortrdge und Aufsdtze, pp. 232y ss. y Was heifst
Denken?, pp. 141 y ss.

19 Grundbegriffe, p. 64.

Yibid., p. 63.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 35

Ahora bien, ya en estos interrogantes, y en su voluntad de atenerse a
la vision heideggeriana del lenguaje expuesta, queda sugerido que ese
silenciamiento o no-decibilidad del ser no podrd apuntar a un mds alld
o afuera del discurso: lejos de aludir al silencio mistico de lo ajeno al
lenguaje, y de forma andloga a la concepcidn del callar como un modo
de ser del habla en Ser y tiempo,'? el silenciamiento o acallamiento del
ser acontece dentro del propio terreno del decir.

En un estudio precedente®® conclui que la importancia que el tema
del silencio cobra en los textos de Heidegger se extiende a tres dmbitos
diferentes del lenguaje: el decir trivial —anudado de forma relevante al
silencio en Ser y tiempo por medio del mencionado callar del ser-ahi en
la modalidad existencial de la propiedad, de la que en tltima instancia
serd tributaria la elucidacién del sentido de su ser—, el decir filosdfico
—en cuyo contexto Heidegger se enfrenta en su obra temprana a la
imposibilidad de aprehender conceptualmente el ser sin objetivarlo ni
convertirlo en ente a través del problema de la “indicacién formal”—'
y, por ultimo, el decir poético. La trascendencia de esta esfera del decir
proviene del valor que se le asigna cuando, sobrepasado el cardcter
existenciario del habla en Ser y tiempo en funcién del cambio de pers-
pectiva o “giro” (Kehre) de su pensamiento, la cuestion del lenguaje se
enfoca no ya desde el ser-ahi, sino desde el ser mismo para pregun-
tar abiertamente por su esencia. En el curso que Heidegger dedica por
entero a este problema en el verano de 1934, se declara que es en el
poetizar —y no en el decir trivial o cotidiano, contemplado a partir de
su uso diario como un mero instrumento de comunicacion— donde tal
esencia se exhibe, dado que en €l el lenguaje “acontece como potencia
creadora de mundo, es decir, [...] prefigura de antemano el ser del ente
y lo lleva a articulacién”.'® Frente al decir cotidiano, que encubre o deja
pasar inadvertido el llevar a presencia que entrafia, la peculiaridad del
decir poético radica, entre otros aspectos que habrdn de detallarse mads
adelante, en lograr poner de manifiesto el anclaje del aparecer de las

12 Cfr: Sein und Zeit, p. 164.

13 Cfr. P Martinez Matias, “Hablar en silencio, decir lo indecible”.

4 Aun cuando esta cuestién mereceria un estudio aparte, no dejaré de mencionar
que el problema que plantea al discurso filoséfico la pretensién de hablar sobre el
ser no se limita en la obra de Heidegger a su reflexién temprana sobre la condicién
“formalmente indicativa” de los conceptos ontoldgicos. Asi, esta misma problema-
tica reaparece, por ejemplo, en los escritos elaborados entre 1936 y 1938 editados
con el titulo Beitrdge zur Philosophie. Vom Ereignis, donde Heidegger se pregunta
expresamente si la verdad del ser se puede decir de manera inmediata cuando todo
lenguaje es un lenguaje del ente (c¢fr. p. 78).

1> Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache, p. 170.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



36 PALOMA MARTINEZ MATIAS

cosas en el lenguaje. En otras palabras: el poema, en cuanto “relato

del desocultamiento del ente”,'® es aquel decir que alcanza a sacar a

la luz la rigurosa solidaridad existente entre su devenir presentes y la
operacion de decirlas; por eso en €l se evidencia el esencial desocultar
y hacer presente que provoca el lenguaje en cuanto tal.

No obstante, es sabido que la reflexién heideggeriana sobre el poe-
tizar se entreteje de forma indisoluble con su lectura de la obra de un
poeta que ocupa una posicion singular en la historia de la filosofia.
Nos referimos obviamente a Holderlin, cuya labor poética no se expli-
ca plenamente sin atender a su relacién con el idealismo aleman y a
la percepcidon que con ella gana de lo que la modernidad representa
en su radical alteridad, pero también estricta dependencia con respec-
to a Grecia.!” Ya el primer curso de finales de 1934 sobre Hoélderlin
atestigua que el interés de Heidegger por su poesia emerge de la con-
ciencia de que en ella, a partir de su descubrimiento de la distancia
insuperable que nos separa del mundo griego, por primera vez se da
respuesta al interrogante sobre quiénes somos en nuestra actualidad
histdrica.'® Heidegger parte asi del reconocimiento de que en la obra
de Holderlin se desvela una verdad que exige del pensar prestar oido
a su palabra,'® y que es probablemente decisiva en el surgimiento de

16 Holzwege, p. 60.

17Ya que no es posible abordar en este ensayo el problema de la relacién de
Holderlin con el idealismo alemdn, me permito remitir para ello a los excelentes
estudios de E Martinez Marzoa De Kant a Hélderlin y Hélderlin y la logica hegeliana.
Por otra parte, M. Riedl ha llamado la atencién sobre la importancia que, en su
posterior dedicacién a Holderlin, tendrian las lecciones que Heidegger imparte
entre 1929 y 1931 sobre el idealismo aleman y sobre la Fenomenologia del espiritu
de Hegel (c¢fr. “Seinserfahrung in der Dichtung. Heideggers Weg zu Holderlin”,
pp. 33y ss.,y42yss.).

'8 Cfr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, pp. 77 y ss. El papel
crucial para comprender nuestra actualidad histdrica concedido por Heidegger al
descubrimiento holderliniano de la diferencia y a la vez indisoluble vinculacién
entre Grecia y 1a modernidad —y a pesar de que, como ha sefialado acertadamente
E Martinez Marzoa (cfr. Heidegger y su tiempo, p. 43), Heidegger no siempre se
mostraria consecuente con las implicaciones de tal descubrimiento—, se evidencia
en el hecho de que todos los cursos que imparte sobre Holderlin —junto al citado,
el del semestre de invierno de 1941/1942 Hélderlins Hymne ‘Andenken” y el del
semestre siguiente Holderlins Hymne “Der Ister”— hacen referencia, segiin veremos
mads adelante, a la conocida carta que el poeta escribe a Bohlendorf el 4 de noviem-
bre de 1801, y que es donde se expresa de manera mds ostensible su conciencia de
esta diferencia.

Y9 Cfr. Beitrige zur Philosophie, p. 422. Una interesante reflexién sobre la razén
por la cual el pensar debe escuchar lo dicho en el poema, y que toma su punto

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 37

su propia concepcion de la “historia del ser”:?" si por ésta se entiende

el acontecimiento unitario que define la historia de Occidente, cuyo
“primer inicio” en Grecia debe ser asumido y apropiado en el “otro
inicio”, los escritos privados elaborados a partir de la segunda mitad de
los afios treinta proclaman que la historicidad del trdnsito entre uno y
otro momento —trdnsito que precisamente consistiria en esa concien-
cia de la diferencia frente a lo griego que posibilita la comprensién
de nuestro presente histdrico— habria sido ya decidida a través de la
palabra de Hoélderlin.?! Por este motivo, el pensar de la historia del
ser prepara el transito hacia el otro inicio a partir de “un poetizar que
ya ha sucedido, es decir, que se despliega inicialmente de manera au-
téntica en los himnos de Hélderlin”.?? Lejos de tratarse de un poeta
mads, Holderlin es para Heidegger “el poeta del otro inicio de nuestra
historia venidera”,?® con cuya palabra debe entrar en didlogo todo pen-
sar que aspire a hacerse cargo de la condicién histdrica del hombre
occidental y del modo en que ésta determina su referencia al ser. Sin
embargo, Holderlin obtiene también el rango de poeta del otro inicio
porque, en funcién de su estudio de los textos de Homero, Pindaro y
Séfocles, se presenta en la perspectiva heideggeriana como el “poeta
del poeta”: la obra de Holderlin pretenderia plasmar poéticamente la
legalidad interna o ley lirica del poetizar de nuestro tiempo, delimi-

de partida en la relacién establecida por Heidegger en el curso de 1951-1952 Was
heifst Denken? entre el légein y el noéin griegos, se encuentra en F. Martinez Marzoa,
El sentido y lo no-pensado, pp. 60-65.

20 0. Poggeler ha sefialado a este respecto que los Beitrdge zur Philosophie, donde
comienza a exponerse ese “pensar de la historia del ser” (seyngeschichtliches Den-
ken), se hallarfan por completo determinados por su didlogo con Holderlin (cfr.
“Die engen Schrianken unserer noch kinderdhnlichen Kultur”, pp. 27-28). Véase
también S. Ziegler, Zum Verhdltnis von Dichten und Denken bei Martin Heidegger,
pp. 16-20.

21 Cfr. Uber den Anfang, p. 150. El conjunto de textos recopilados con este titulo,
y que datan de 1941, resulta decisivo para entender la importancia que Heidegger
atribuye a Holderlin en el desarrollo de su propia trayectoria filoséfica. Sin em-
bargo, de la complejidad que desde su punto de vista entrafia la relacion entre el
poetizar y el pensar, en la medida en que lo dicho por el poetizar sélo se puede
vislumbrar y reconocer en el marco de un pensar ya de antemano abierto a su
verdad, da cuenta el siguiente pasaje: “Holderlin no puede ser el poeta que funda
previamente, es esto sélo si en el otro inicio los pensadores, a partir de la fun-
damentacién originaria de la cuestidn del ser como cuestién de la verdad del ser,
piensan-de-antemano (vor-denken) para este poeta tnico [...]. De lo contrario su
palabra permanece inaudible” (ibid., p. 159).

22 Ibid., p. 156.

23 Besinnung, p. 426; véase también Uber den Anfang, pp. 159-160.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



38 PALOMA MARTINEZ MATIAS

tando con ello su especificidad desde la imposibilidad del retorno a lo
griego.?*

Dada la centralidad de Holderlin en la interpretacion de Heidegger
del decir poético, este ensayo tendrd por objetivo fundamental analizar
la envergadura y el sentido que la cuestion del silencio adquiere en
la labor hermenéutica que emprende con su poesia. Se trata de una
cuestion que, como veremos, Heidegger empieza a desarrollar a partir
de la visién que Holderlin ofrece en sus versos acerca de la misién que
como poeta le compete.

1. El decir poético: decir lo indecible como no-dicho

Al comienzo del primer curso que imparte sobre la poesia de Holderlin
en el invierno de 1934-1935, Heidegger subraya que la articulacién
lingiiistica del himno Germania (Germanien) constituye una suerte de
espiral que arrastra al lector hacia el lenguaje y, en concreto, hacia el
decir que es en si mismo el poema. El dguila mencionada en la tercera
estrofa se refiere mds adelante al hablar solitario de la muchacha, re-
presentacion de Germania, y la exhorta a seguir hablando al inicio de la
ultima estrofa (“Oh, nombra tu hija”). Pero Heidegger repara asimismo
en el verso final de la estrofa anterior, “pero también no-hablado [unges-
prochen] [...] debe permanecer [lo verdadero]”, para resaltar que las
figuras del himno “hablan sobre el lenguaje, que debe nombrar [hablar]
y, sin embargo, en el nombrar dejar no-hablado”.?> De igual manera, la
invitacion a que la muchacha hable de la ultima estrofa se interpreta
como “un decir previo e indicativo de aquello que sin ser dicho debe ser
dicho (was ungesagt gesagt werden soll)”.%° Asi pues, Heidegger lee en
los versos de este himno cierto imperativo que Holderlin impondria al
quehacer poético, forzdndolo a oscilar extrafiamente entre el nombrar y
el no-hablar, entre el decir y el acallar aquello que el poema debe decir.
Y de él parece extraer en este curso su propia concepcion del modo

24 Para el sentido de esta designacidn, cfr., a modo de ejemplo, Holderlins Hymnen
“Germanien” und “Der Rhein”, pp. 218-219 y Erlduterungen zu Holderlins Dichtung,
pp. 46—47. Cabe mencionar aqui que los ensayos poetolégicos que Holderlin escribe
entre 1794 y 1804, a algunos de los cuales Heidegger remite explicitamente para
la interpretaciéon de su poesia, corroboran esa preocupacién por fijar las reglas
formales del proceder lirico del poeta moderno que, en la éptica heideggeriana,
lo harian merecedor del titulo de “poeta del poeta” o “poeta que poetiza la esencia
de la poesia”.

% Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 45; las cursivas son mias.

26 Ibid., p. 46; las cursivas son mias.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 39

de proceder necesario del lenguaje poético al sefialar que, examinado
desde su actividad expresiva, este lenguaje “no debe precisamente ex-
presar, sino mas bien dejar lo indecible (das Unsagbare) como no-dicho,
y justamente en y a través de su decir”.?” Segun esta consigna, la singu-
laridad del decir poético estribaria en dirigirse hacia algo que, dotado
del caracter de lo indecible, de lo que por naturaleza se sustrae al decir,
ha de aparecer, paraddjicamente, en el medio mismo del decir siendo
dicho en su imposibilidad de ser dicho.

La linea de continuidad que este imperativo traza entre Holderlin y
el decir poético griego se descubre al hilo de la interpretacion del himno
El Ister (Der Ister) propuesta en el ultimo curso de 1942. Alli Heideg-
ger localiza la prescripcion de Holderlin a la forma de operar del decir
poético tanto en el entramado compositivo de la tragedia griega como,
segtin diversos comentarios, en el mundo griego en general.?® Desde la
premisa del constante resonar de la poesia de Pindaro y Séfocles en los
himnos de Holderlin, la comprension de este poema se hace pasar por
un andlisis de la tragedia Antigona, que concluye con la afirmacién de
que su verdad “se oculta en aquello que lo inmediatamente dicho no
sélo deja no-dicho, sino que poetiza a través de su decir Unicamente con
respecto a lo no-dicho”.? La lectura heideggeriana del primer estdsimo
revela en Antigona la figura que toma sobre si la condicién radicalmen-
te inhdspita del ser humano, su desarraigo frente a lo familiar del ente

27 Ibid., p. 119; las cursivas son mias. También Riedl ha subrayado que as{ como
la clave del proceder poético de Holderlin se hallaria en su “decir alusivo” o en
su “callar en el decir”, Heidegger la habria reconocido desde el primer momento
“porque se asemeja al proceder hermenéutico del pensar de la indicacién formal”
(cfr. “Seinserfahrung in der Dichtung. Heideggers Weg zu Holderlin”, p. 25). De
igual modo, es de destacar que a lo largo de su reconocido estudio Holderlin und
Heidegger, B. Allemann incide especialmente en el interés de las interpretaciones
de Heidegger por lo no-dicho en la poesia de Holderlin para concluir que “todo
lenguaje verdaderamente poético se despliega en el juego reciproco entre el decir
y el callar” (p. 201).

28 A propésito de lo que no dice el canto coral, Heidegger se pregunta en este
curso: “Pero, ¢debe todo aquello que es dicho ser también pronunciado? ¢No debe
quizd ser callado aquello que realmente hay que decir? {De qué otra manera podria,
sin embargo, ser callado, sino en lo dicho? Si esto es asi, entonces en la palabra
pronunciada del canto coral se oculta algo otro. El ‘contenido’ de lo pronunciado
no agota la verdad de lo dicho. [...] Que la verdad del canto coral no se agota
de antemano en el ‘contenido’ que se deja ‘indicar’ en el medirse con la palabra
pronunciada era para los griegos algo ‘natural’. [...] Los griegos tenfan un oido
‘natural’ para lo no-dicho en lo dicho, y pensaban y hablaban desde lo no-dicho”
(Holderlins Hymne “Der Ister”, pp. 132-133).

22 Ibid., p. 148; las cursivas son mias.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



40 PALOMA MARTINEZ MATIAS

si, desde la perspectiva de su configuracidon ontoldgica, no se trata de
ente alguno, sino de la propia abertura en la que todo otro ente se da
a ver. Pero, dado que hacerse cargo de esa no-onticidad de su ser y de
su constitutivo no-ser-en-casa en medio del ente significa reconocer su
fundamental pertenencia al ser, Heidegger sostiene que los versos fina-
les de la segunda antistrofa lo nombran sin decirlo a través de la palabra
“hogar” (hestia), para subrayar poco después que la ausencia de toda
mencion directa al ser obedece a que esta palabra, precisamente por
aludir a él, “debe tener el carécter del callar”.3°

Sin embargo, tal apelacidn silenciosa al ser no se aplica sélo al poe-
tizar griego. Antes bien, Heidegger sitia en ella el rasgo esencial del
decir poético en cuanto tal, pues “lo que se despliega esencialmente
como el ser y nunca es un ente ni algo real, y por ello tiene siempre el
aspecto de la nada, esto sdlo puede ser dicho en el poetizar y pensado
en el pensar”.3! Y a semejanza de la relacién esbozada en Grecia entre
la cuestién ontoldgica y el silencio de su decir poético, cifra en el ser
aquello que el poetizar de Holderlin, con el fin de resguardar su caracter
indecible, debe nombrar y en tal nombrar dejar no-hablado. A €1 se re-
mite en el curso de 1934-1935 con el arcaismo Seyn,3? ocasionalmente
asimilado a la expresién die Natur en referencia a la physis griega®® e
identificado a partir de los escritos tedricos de Holderlin con el concep-
to de “intimidad” (Innigkeit):3* comprendida como lo “arménicamente

30 Ibid., p. 136.

31Ibid., p. 150. Aun cuando pensar y poetizar tienen en comun su referencia
peculiar al ser, se podria decir que ambos lo ponen de manifiesto recorriendo en di-
recciones opuestas el pliegue que éste forma: asi, mientras el decir poético —como
veremos mds adelante— es capaz de iluminar el ser manteniéndose en un decir
las cosas, el pensar consiste en la tarea problemadtica de arrancarse de éstas para
ponerse en camino hacia el ser. De ahi que Heidegger, para sefialar la diferencia
entre el poetizar y el pensar, asevere que: “La palabra del poeta habla en lo mds
familiar y enciende su fuego en éste. El decir pensante se arranca hacia lo que causa
extrafieza y deja estar lo por saber en lo carente de impresidn y efecto” (Besinnung,
p. 51). Sobre esta cuestion, véase E Martinez Marzoa, El sentido y lo no-pensado,
pp. 60-65.

32 Se trata, por otra parte, del mismo arcaismo que Heidegger utiliza en los escri-
tos privados de la segunda mitad de los afios treinta y principios de los cuarenta y
que, como se ha comentado ya, parecerian situarse bajo la influencia directa de su
lectura de la poesia de Holderlin.

33 Cfr. Hélderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, pp. 257 y ss.

**Ibid., p. 117. Este concepto ocupa un lugar destacado en el ensayo de Holderlin
“Fundamento para el Empédocles” (cfr. Theoretische Schriften, pp. 79-92; Ensayos,
pp. 103-116; en adelante, y por la dificultad no sélo de comprensién sino también
de traduccidn de los escritos poetoldgicos de Holderlin, se citard entre corchetes la

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 41

contrapuesto” (das Harmonischentgegengesetze), en el sentido de lo que
sélo en la oposicidn, en la disputa u hostilidad de los poderes contra-
rios posee su unidad originaria, la intimidad mienta para Heidegger el
pliegue del ser, la diferencia o doblez entre el ser y el ente en cuanto
disputa entre el aparecer y el escaparse, entre el emerger y el sustraerse
que forja el haber de las cosas.?>

En el contexto de su interpretacion de la poesia de Holderlin, Heideg-
ger no brinda aclaracién alguna sobre esa condicion indecible que justi-
ficaria el requerido callar sobre el ser del decir poético. No obstante, de
ella vendrian a dar cuenta los andlisis efectuados en Ser y tiempo sobre
la naturaleza secundaria o derivada de la articulacién apofantica del
enunciado frente al atemdtico ocuparse del ser-ahi del ente y la aber-
tura previa del mismo que involucra. En la medida en que, a diferen-
cia del correspondiente a la articulacion hermenéutica, el “algo como
algo” de la articulacién apofdntica implica la determinacidn expresa de
la cosa a partir del conjunto de propiedades puramente presentes en
ella, el enunciar predicativo encubre el tejido remisional o trasfondo
de abertura no explicito ni explicitable y inicamente manifiesto en su
pérdida o hundimiento® —lo que alli forma el entramado significativo
del “mundo”— que sustenta la aparicion primaria o inmediata de to-
das las cosas. El enunciado no puede, pues, sino obviar aquello en lo
que tal comparecencia del ente consiste, tanto por operar sobre la base
de su haber tenido siempre ya lugar, como por su consustancial rehuir
cualquier intento de tematizacion: el quicio que a la vez une y separa

pdgina de esta version espafiola tras la del texto alemén), y Heidegger resalta como
en el poema El archipiélago se llama a los griegos “el pueblo intimo”.

3 En los Beitrdge zur Philosophie, Heidegger parece apropiarse de este concepto
para nombrar el pliegue del ser cuando habla de la “intimidad” de mundo y tierra
con el fin de referirse —como se desprende del uso de esta misma terminologia
en la conferencia “Der Ursprung des Kunstwerkes”— al ensamblaje de desoculta-
miento (mundo) y ocultamiento (tierra) que aquél comporta (cfr. p. 34), o también
cuando identifica, subrayando la unidad en tultima instancia indiscernible de ambos
momentos, la “intimidad” con el “despejamiento del ocultarse” (Lichtung des Sich-
verbergens) que trata de describir la verdad del ser (cfr. p. 220). En la conferencia
“Die Sprache”, perteneciente a la década de los cincuenta, volverd a utilizar este
término para nombrar el “Entre” que diferencia y a la vez une al ser y al ente como
“intimidad” entre mundo y cosa (cfr. Unterwegs zur Sprache, pp. 24y ss).

% Esa pérdida o hundimiento que, paradéjicamente, hace comparecer en su per-
derse el plexo referencial que posibilita la aparicién de las cosas, se produce en
Ser y tiempo en el estado de dnimo de la angustia, en el que la red significativa
del mundo se ilumina repentinamente en su mas pura insignificatividad (Unbedeut-
samkeit). Sobre esta cuestién, véase P Martinez Matias, “Hablar en silencio, decir
lo indecible”, pp. 125-126.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



42 PALOMA MARTINEZ MATIAS

el “algo como algo” subyacente al decir enunciativo equivale al propio
pliegue del ser en cuanto espacio intermedio que de antemano articula
la unidad de sujeto y predicado, y resulta por ello inapresable bajo su
estructura.®’ Por otra parte, el modo de temporalizacién de la presen-
tacion que Heidegger asigna al lenguaje en el texto de 1927 corrobora
asimismo la imposibilidad de someter el ser al orden del enunciado:
si decir algo acerca de algo implica hacerlo presente por medio de la
palabra, el pliegue del ser constituye, en su irreductible no-presencia,
lo renuente a toda presentacion, el presupuesto insoslayable y limite
insuperable sobre el cual reposa todo decir predicativo, eludiendo en
cada caso ser dicho y presentado por é1.38

Llegados a este punto se hace necesario responder a la cuestion acer-
ca de como el decir poético que Heidegger ubica en los textos griegos, y
en aparente continuidad con ellos prescrito por Holderlin a su poetizar,
consigue salvar ese limite insuperable por medio de un problemadtico
decir el ser que no lo reduzca a lo por él dicho. De lo expuesto en la
conferencia sobre el origen de la obra de arte se deduce que ese decir
tendria lugar a través de una particular nominacién del ente, de un
especial decir las cosas que, sin designarlo expresamente, haria traspa-
recer en su decirlas el fondo de abertura oculto que la estructura enun-
ciativa deja invariablemente tras de si en su presentacién temadtica.®® Y

37 En el curso Was heifst Denken?, Heidegger se refiere a este cardcter indecible
del pliegue del ser, al que a su juicio apelaria la ambigiiedad contenida en el término
griego edn, con las siguientes palabras: “El edn nombra Aquello que estd hablando
en cada palabra del lenguaje, no sélo en cada palabra, sino, ante todo, en cada
ensamblaje de palabras y, en consecuencia, precisamente en lo que constituye el
quicio del lenguaje, que no llega propiamente a pronunciarse. El edn habla a través
del lenguaje y lo mantiene en la posibilidad del decir” (p. 141). Esta misma idea
aparece en el curso de 1939 Vom Wesen der Sprache, que apunta lo siguiente en
relacion con el “como” hermenéutico (Als) que articula la comparecencia de las
cosas segun la estructura del “algo como algo”: “El ‘como’: el abismo, callado y en
esta palabra apenas captable, de la palabra” (p. 47).

3 En el contexto del andlisis de la temporalidad del Dasein efectuado en Ser y
tiempo, Heidegger considera que ninguno de los modos especificos de temporali-
zacion que atribuye a los distintos componentes del Da o “ahi” de su ser puede
excluirse del modo de ser del habla, puesto que en ella tiene lugar la articulacién
de tales elementos. No obstante, en la medida en que el habla se expresa por lo
general por medio del lenguaje, y éste se dirige en primer término a las cosas de
las que el Dasein se ocupa cotidianamente, Heidegger sefiala que en el lenguaje
“el presentar (Gegenwidrtigen) tiene una funcion constitutiva preferencial” (p. 349).
Véase a este respecto P Martinez Matias, “Hablar en silencio, decir lo indecible”,
pp. 129-134.

39 En “Der Ursprung des Kunstwerkes”, Heidegger explica que la fundacién del

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 43

en lo que respecta al decir poético griego, a esa singular nominacion del
ente habria que asociar la mencion del “hogar” que Heidegger destaca
en el coro de la tragedia Antigona, o el decir del dia y la noche, de
la vida y la muerte, de la tierra y el cielo con que, a su juicio, el re-
lato mitico griego, como “palabra desocultante-ocultante” (entbergend-
verbergendes Wort), nombra sin decirla la intima unidad del aparecer y
el retraerse que entrafia la presencia de cada cosa.*® No obstante, en el
curso de 1942 Heidegger enfatiza ademds la conexién inmediata que
el término “hogar” guarda con el decir de Homero y Hesiodo sobre la
diosa Hestia como primogénita de Cronos y Rea, y el de Pindaro como
la mds alta hermana de Zeus, para indicar que ese nombrar que deja
comparecer el ser sin decirlo se produciria especificamente en Grecia,
sin excluir otros recursos poéticos no abordados, por medio de la refe-
rencia a la diosa que resuena en la palabra que lo sefiala.*!

Esta alusion del decir poético griego a los dioses como estrategia
para remitir al ser, y sobre la cual Heidegger profundizard en el curso
del semestre inmediatamente siguiente,** parece quebrar la confluen-
cia hasta aqui registrada entre el poetizar griego y el de Holderlin en
lo relativo a su comun decir el ser sin decirlo. Quiebra que el propio
Heidegger confirma al aseverar que si bien ambos poetizan “lo mismo”,

ser que tiene lugar en la obra de arte en general, y especialmente en el poema como
forma destacada de la misma, se produce a través de una particular presentacién de
las cosas que las lleva a brillar, esto es, a hacer notar su belleza, poniendo de mani-
fiesto la abertura que permite su presencia. En este sentido Heidegger afirma que:
“Lo que despliega el poema en cuanto proyecto esclarecedor del desocultamiento,
y que proyecta hacia adelante en el rasgo de la figura, es el espacio abierto al que
hace acontecer, y de tal manera que es sélo ahora cuando el espacio abierto en
medio de lo ente logra que lo ente brille y resuene” (Holzwege, p. 60).

40 Cfr. Parmenides, pp. 89-104.

1 Cfr. Hélderlins Hymne “Der Ister”, p. 138. Sobre el sentido que, al margen de la
referencia a la diosa adquiere en este curso la identificacién del “hogar” con el ser,
véase H. Schmid, “Geschick und Verhéltnis des Lebendigen. Die griechische Sphére
zwischen Heidegger und Hoélderlin”, pp. 167 y ss.

2 Se trata del curso Parmenides del semestre de invierno de 1942-1943. En él se
menciona el libro de Walter E Otto Los dioses de Grecia (Die Gotter Griechenlands,
publicado en 1929) para apoyar la explicacién sobre el sentido ontoldgico que,
como veremos, Heidegger confiere al decir poético griego sobre los dioses (cfr.
p. 181). No obstante, el hecho de que ya en el curso de 1934-1935 se mencione
este mismo texto (c¢fr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 190)
avalaria la tesis de que la visién propuesta en él sobre el significado de la huida
de los dioses en el contexto de la poesia de Holderlin se fundamenta en la misma
comprensién de lo divino que s6lo afios mas tarde Heidegger haria explicita.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



44 PALOMA MARTINEZ MATIAS

ello no implica en absoluto que poeticen de igual manera:* en coheren-

cia con su ya mencionada percepcion de la distancia irrecuperable que
nos separa de Grecia, Holderlin es para Heidegger el poeta que, frente
al poetizar griego, funda de nuevo la esencia de la poesia abriendo
nuestro tiempo histdrico como el tiempo de la ausencia de los antiguos
dioses o de los dioses huidos.** Y, ciertamente, ya las estrofas iniciales
del himno Germania estudiado en el curso de 1934-1935 formulan una
renuncia a llamar a los antiguos dioses que, segun Heidegger, daria voz
a lo que alli se denomina el “temple de fondo” del poema, emplazado
en el “duelo sagrado” (heiliger Trauer) por su pérdida.

Puesto que ese duelo sagrado se hallard intimamente ligado al nom-
brar el ser dejandolo a la vez no-hablado del poeta moderno, se hace
preciso examinar con mayor detenimiento qué puede significar la cues-
tion de los dioses huidos como indice de la diferencia entre el tiempo
de Holderlin y el mundo griego. Para ello acudiremos brevemente a la
dilucidacion elaborada por Heidegger en el curso de 1942-1943 acerca
del sentido del decir griego sobre los dioses.

2. El decir de los dioses y el tiempo de los dioses huidos

En Grecia, argumenta Heidegger, lo divino encarna al propio ser que
brilla dentro del ente, esto es, que se hace notar en la presencia de cada
cosa como el aparecer del sustraerse que funda esa misma presencia. En
consecuencia, los dioses personifican lo “extra-ordinario” (Un-geheures)
que por todas partes brilla en el dmbito de lo ordinario y sdlo en €l se
muestra pero como algo constitutivamente distinto de éste, ya que si
ostentan el caracter de lo no-ordinario es porque desbordan el familiar
y trivial ocuparse de las cosas sin admitir explicacién a partir de ellas.
Tal institucion de los dioses en Grecia como figuras del ser obedece, en-
tre otras razones, a que la disputa existente entre los nuevos y los viejos
dioses, entre los dioses olimpicos y la generacion precedente sobre cuya
retirada se establecen los primeros, reflejaria la propia disputa o pdle-
mos entre el emerger y el ocultarse que determina el desplegarse del

*3 Cfr. Holderlins Hymne “Der Ister”, p. 153.

* Por ello, marcando la diferencia entre el decir poético griego y el de Holderlin,
a la vez que incidiendo en el caracter central de este dltimo para la comprensién
de nuestra actualidad histérica, comenta Heidegger: “Podriamos suponer que los
pensadores en el primer inicio tenfan a Homero tras de si como aquel que poetizé
previamente mas alld de ellos. Y de esta manera, para los pensadores venideros del
otro inicio, Hélderlin seria ‘el’ poeta” (Uber den Anfang, p. 159).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 45

ser.* Y el hecho de que el dios alcance a descubrirse en la mirada del
hombre atestigua para Heidegger la experiencia griega de la singular
abertura al ser que lo distingue del resto de cosas.

Pero de igual modo que el hombre corriente sabe del ser sin reparar
cotidianamente en él, los dioses son lo inaparente para el mirar que
se atiene a la familiaridad del ente. Por este motivo, y a tenor de la
identificacién en Grecia entre el decir y el venir-a-presencia, Heidegger
declara que la esfera de lo divino, inadvertida en ese andar trivial con
las cosas, se ofrece inicialmente en el medio del decir poético, en el
mythos, cuya caracteristica fundamental radica justamente en su pre-
tension de apuntar al ser nombrando a los dioses. De suerte que lo
divino, escribe Heidegger, “es lo que tiene que ser dicho y es lo dicho
en el relato mitico [Sage]. [...] Y es por eso por lo que el hombre y sdlo
él, determinado en su esencia y conforme a la esencia de la alétheia,
es en la experiencia griega el que dice de los dioses [Gottersager]”.*® El
decir poético griego se identifica asi con un decir del ser vehiculado por
la nominacion de los dioses: llevdndolos a aparecer en su nombrarlos,
lleva a aparecer el ser en su diferencia y a la vez inquebrantable unidad
con respecto al ente. Por otra parte, ese decir de los dioses también
se describe como el decir que se hallarfa en la “gracia de la chdris” o
de la belleza:*” que el decir poético griego torne relevante el ser de las
cosas, exhibiendo el aparecer y la ocultacidon subyacente a su presencia,
se solapa con su virtualidad para hacer patente su belleza, equivalen-
te en Grecia al ser por coincidir lo bello con lo ente en cuanto tal.*®
Cabria afirmar entonces que en Grecia cada cosa es bella porque su
presencia, lejos de limitarse a la “mera presencia” de lo presente sin
mads, se percibe como el abrirse a partir de un fondo de ocultacién que

% Sobre esta cuestién Heidegger afirma que lo que diferencia a la divinidad
griega de cualquier otra forma de divinidad radica en que “los dioses griegos surgen
de la ‘esencia’ y del ser ‘que se despliega esencialmente’, por lo que también la lucha
entre los ‘nuevos’, es decir, los dioses olimpicos, y los ‘viejos’, es la disputa que,
habitando en la esencia del ser, determina su propia irrupcion en el emerger de
su esencia” (Parmenides, pp. 163-164); E Martinez Marzoa ha defendido la misma
tesis en El decir griego, pp. 38-39.

46 Parmenides, p. 166.

47 Ibid., p. 115. Acerca del significado del término chdris y su traduccién por
belleza, cfr. E Martinez Marzoa, El decir griego, pp. 2627 y 33-34.

48 Heidegger abunda sobre esta identificacién en Grecia entre el ser y la belleza,
entre otros lugares, en Holderlins Hymne “Der Ister”, pp. 109 y ss., y en la conferen-
cia “Hélderlins Erde und Himmel” (Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, pp. 161—
162). La conexién que los dioses griegos guardan con la belleza se tematiza en el
texto “Wie wenn am Feiertag” (Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, pp. 53-55).

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



46 PALOMA MARTINEZ MATIAS

delata su naturaleza esencialmente opaca, impenetrable o irreductible;
naturaleza que el decir poético pone de relieve nombrando a los dioses
tras ella que en su presencia cotidiana no se dejan ver.*

La vinculacién entre el decir poético griego de los dioses y la cues-
tién ontoldgica ilumina el sentido en que el tema de la divinidad se
hace valer en la reflexién heideggeriana como exponente de la brecha
que separa a Grecia, donde “todo estd lleno de dioses”, del tiempo de
los dioses huidos de Holderlin. El decir griego sobre lo divino evidencia
su habitar en la experiencia del doblez del ser, esto es, de la belleza,
opacidad o irreductibilidad de cada cosa, sostenida en su presencia por
ese trasfondo de abertura que se cierra tras su aparicién. Pero para
Heidegger tal experiencia resulta indesligable de la pretensién acon-
tecida en Grecia, primero en la manera incipiente y esquiva del decir
poético, y mds tarde en el tipo de discurso que retrospectivamente re-
cibiria el rétulo de filosofia, de aludir a esa abertura oculta haciendo
tema de ella. Tratdndose, sin embargo, de la pretensién de tematizar
y fijar conceptualmente lo que por principio rechaza toda objetivacién
y aprehension en conceptos, ello no podia sino traer consigo su liqui-
daciéon y consecuente deriva en la concepciéon moderna del ente. En
contraposicién a Grecia, la huida de los dioses caracteristica del tiempo
de Holderlin define la época de la ausencia de la cuestion ontoldgica,
del olvido del ser o de la metafisica, en la medida en que esta época
surge de la cancelacién de esa dimensidn inobjetivable imperante en el
mostrarse de las cosas y, a raiz de ella, de la desaparicion inadvertida
del pliegue del ser en el aplanamiento del ente.”® Pues con la doble
ocultacion que supone el encubrimiento del sustraerse que anida en

49 A partir de su lectura de la obra de Heidegger, E Martinez Marzoa ha des-
tacado esta irreductibilidad de las cosas en Grecia, idéntica a su belleza frente al
cardcter reductible o suprimible del ente en la modernidad, comprendido desde el
horizonte del continuo ilimitado resultante del aplanamiento del pliegue del ser y
que exige de toda presencia Ontica valida la compatibilidad con la descualificacién
de ese continuo (cfr. El decir griego, pp. 23-27 y Heidegger y su tiempo, pp. 20-28).
Sobre la equivalencia que se da en el decir poético griego entre el hacer notar la
belleza de cada cosa y la nominacién de los dioses, cfr., igualmente, E Martinez
Marzoa, El decir griego, pp. 2627 y 33-34.

°0 Acerca de la identificacién que Heidegger establece entre la experiencia de
Holderlin de la huida de los dioses y el aplanamiento del pliegue del ser conducente
a la moderna comprensién del ente, leemos en un texto recogido en Uber den
Anfang: “Pero podria ser que, desde la propia esencia del ser, surgiera en la historia
del ser la necesidad de recordar a un poeta, y no a uno cualquiera. [...] Si esto fuera
asi, lo seria cuando un poeta hubiera tenido que decir alguna vez en su palabra el
preludio para la verdad del ser, porque el ente estuviera abandonado por el ser y
hubiera llegado a ser voldtil en lo mds ente dentro del ente, en los dioses” (p. 161).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 47

toda presencia, ésta queda convertida en “mera presencia” sin fondo o
pura actualidad: propio de la modernidad es que las cosas hayan dejado
de ser bellas y divinas, opacas e impenetrables desde la ocultaciéon que
soporta su aparecer, para verse reducidas a la condicion de represen-
taciones, de objetos calculables, disponibles, producibles y suprimibles,
de mercancias intercambiables sin consistencia propia ni resto potencial
alguno de oscuridad.”?

No obstante, ya se ha sefialado que el ponerse de manifiesto de ese
doblez o duplicidad entre el mostrarse de las cosas y el hurtarse del
fondo de abertura que permite su comparecencia es, segin Heidegger,
estrictamente tributario del decir griego que conduciria a su pérdida. En
este sentido, la metafisica representa el tiempo histdérico erigido sobre
el rehusarse de aquello que, a causa de su esencial ocultarse e inherente
resistencia a todo intento de tematizacion, tan sélo en esa sustraccion
podia revelarse, a saber, dando lugar al horizonte de la modernidad
dentro del cual todo ente deviene susceptible de plena presentacidn.
De ahi que la reduccion del doblez del ser al aparecer de lo meramente
presente determinante de la metafisica coincida en rigor —y por para-
déjico que resulte— con el acaecer mds genuino de tal pliegue o doblez:
lejos de suponer su abolicion definitiva, la transformacién metafisica
del ser en ente que implica la disolucidn del pliegue del ser instaura el
modo mismo en que éste se dispensa histéricamente, inaugurando la com-

Mas explicitamente, el curso de 1942-1943 sefala la correspondencia entre la
ausencia de la divinidad y el olvido del ser constitutivo de la metafisica con estas
palabras: “¢No deberia ser el olvido del ser, si la divinidad inicial se abre desde la
esencia del ser, la razén por la cual, desde el momento en que el inicio de la verdad
del ser se ha sustraido en el ocultamiento, ningun dios que se abra desde el ser
mismo puede ya aparecer? El ‘a-teismo’, correctamente entendido como la ausencia
de los dioses, es el olvido del ser que desde el ocaso de Grecia domina la historia de
Occidente” (Parmenides, p. 166). Se trata, por otra parte, de la idea que constituye
el nidcleo central del estudio de B. Allemann sobre la relaciéon entre Holderlin y
Heidegger, tal y como se desprende de este pasaje: “Pero la experiencia pensante
del olvido del ser pertenece al mismo destino que la experiencia poetizante de la
clausura de lo sagrado. A partir de aqui resulta comprensible la tan citada sentencia
de que el didlogo con Holderlin emerge de una necesidad del pensar, pues Holderlin
es, en efecto, en un sentido destacado, el poeta de lo sagrado, no porque en su
poesia aparezcan nombres sagrados, sino porque tiene experiencia de la falta del
dios” (Holderlin und Heidegger, pp. 120-121).

>1 Esta concepcién moderna del ente como lo puramente representable y calcu-
lable se desarrolla en la conferencia de 1938 “Die Zeit des Weltbildes” (Holzwege,
pp. 75-113), y se despliega posteriormente en los escritos donde Heidegger refle-
xiona sobre la esencia de la técnica y el dominio del modo de abertura del ente que
ésta conlleva en cuanto culminacién de la metafisica.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



48 PALOMA MARTINEZ MATIAS

prension del ente en cuyo seno el ser se muestra bajo la unica forma
en que le es dado aparecer, y que no es otra que la de su ausencia.’?
El llamado olvido del ser se traduce asi en la falta de percepcion del
pliegue o duplicidad que no sdlo delimita el origen de la metafisica,
sino que abre y circunscribe en su retirada las condiciones histdricas de
su constitutivo operar y proceder con las cosas.>3

Que Holderlin trascienda este marco en calidad de poeta que funda
de nuevo la esencia de la poesia responde a que, en el enfoque hei-
deggeriano, su poetizar no admite ya la calificacién de metafisico.>*
Por el contrario, en él encuentra el primer vislumbre de que la pér-
dida de la experiencia griega del ser supone el acontecimiento, hasta
entonces inobservado, que marca en su totalidad el despliegue de la
historia de Occidente como lo radicalmente “otro” de Grecia y a la vez
derivacién consustancial y consecuencia necesaria de su desaparicion.
Por ello, que la poesia de Holderlin acuse la ausencia de los antiguos
dioses significa, para Heidegger, el reconocimiento del cardcter secun-
dario o no-originario de nuestra actualidad histérica en relacién con
el fendmeno originario —el del pliegue del ser en que habitaban los
griegos—>°> que en su inevitable rehusarse la configura estructuralmen-

>2De ahi que Heidegger, a propésito de la sombra invisible de lo incalculable que
subrepticiamente rodea el pleno sometimiento al cdlculo del ente en la modernidad,
pregunte retéricamente en la conferencia “Die Zeit des Weltbildes”: “¢Qué ocurriria
si el rehusamiento hubiera de ser la mds elevada y sélida manifestacién del ser?”
(Holzwege, p. 112.)

>3 Respecto de esta cuestién, se dice en el texto “Moira”: “En los comienzos del
pensar occidental acontece la pérdida no advertida del pliegue. Pero no se puede
decir que esa pérdida no sea nada. La pérdida incluso depara al pensar griego el
modo de su comienzo: el hecho de que el despejamiento (Lichtung) del ser del ente
se oculte como despejamiento. El ocultamiento de la caida del pliegue impera tan
esencialmente como aquello hacia donde el pliegue escapa. Y, {a dénde escapa el
pliegue? Hacia el olvido.” (Vortrdge und Aufsdtze, pp. 232-233.)

>* Cfr. Holderlins Hymne “Andenken”, p. 63; Holderlins Hymne “Der Ister”, p. 30;
Uber den Anfang, p. 156.

> Debe advertirse aqui que el hecho de que los griegos tuvieran experiencia de o
habitaran en ese pliegue del ser no significa en absoluto que hicieran de €l tema de
su pensamiento, como tampoco pensaron lo que, a juicio de Heidegger, se contiene
en términos como alétheia, [dgos o physis en su alusion al ser. Que habitaran en ese
pliegue del ser es solidario de que utilizaran tales palabras por la simple razén de
que hablaban griego. Sin embargo, de no haber tenido lugar en Grecia la pretensién
de poner de manifiesto, a través de esas palabras, aquello en lo que, a diferencia
del mero haber o ser de las cosas, ese mismo ser consiste, y de no haber conducido
ademds tal pretension a la pérdida de Grecia y al surgimiento de la modernidad,
tampoco tendria mayor interés para nosotros la lengua griega. Para un andlisis mds

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 49

te. Hasta el extremo de que, a su juicio, no otra cosa que dicho re-
conocimiento fundamenta la visién holderliniana del poetizar: hacerlo
efectivo exige enfrentarse al problema de traer a la luz ese pliegue del
ser, sobre cuyo aplanamiento inadvertido se alza la subjetividad mo-
derna, por medio de un decir que haga justicia a su denegarse a ser
dicho. A partir de esta idea Heidegger interpreta los versos “Un enig-
ma es lo brotado puro. Tampoco / el canto puede apenas desvelarlo”,
pertenecientes al himno El Rin (Der Rhein), de la manera siguiente: el
misterio (Geheimnis) que se alberga en la intimidad o duplicidad entre
el ser y el ente, equivalente en su manifestacién histdrica a la dupli-
cidad entre el origen inaccesible que es Grecia y el desenvolvimiento
de Occidente sobre el suelo de su irrevocable haber quedado atr4s,>®
requiere un canto que “apenas” lo desvele, esto es que, con el proposito
de preservar su ocultamiento, lo diga poéticamente en su escaparse a
ese mismo decir.”’

Como habremos de ver mas adelante, el especifico callar o no-decir el
ser que Heidegger detecta en el poetizar de Holderlin se distinguird del
no-decir griego que habla sobre los dioses por adoptar la forma de un
“nombrar lo sagrado” (das Heilige nennen). Pero para aclarar el sentido
de este nombrar debemos antes explorar de qué forma entiende Hei-
degger la intuicidén holderliniana de lo que distancia y a la vez vincula
al poeta moderno con el modo de proceder poético griego.

detallado de esta cuestidn, véase F. Martinez Marzoa, El sentido y lo no-pensado,
pp. 4041 y “Heidegger y la filosofia griega”, p. 231.

*® En torno al enigma que lo “brotado puro” representa en este verso de Hélder-
lin, Heidegger subraya no sdlo la duplicidad, sino también la hostilidad existente
entre los dos momentos que en él se contienen, a saber, por un lado, el origen
como aquello desde donde surge lo que brota y, por otro, lo originado a partir de
él, representativos de la unidad contradictoria del pliegue del ser o del binomio
Grecia-modernidad (cfr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 240).
Sobre esta misma cuestidn se dice en la conferencia “Recuerdo” (Andenken): “Pero
lo més préximo al emerger es lo que de él ha brotado. El origen lo deja salir fuera
desde si, pero de tal modo que él mismo no se muestra en lo que ha brotado, sino
que se oculta y sustrae tras su aparicion” (Erlduterungen zu Holderlins Dichtung,
p. 92), en clara referencia al ocultarse del ser en la manifestacién del ente, idéntico
al sélo mostrarse de Grecia en su sustraerse en lo otro de si que es la modernidad.

>7 Por ello, la fundacién del ser que Heidegger atribuye a la poesia y que con-
cibe como una “abertura fundadora de la intimidad” se hace equivaler al ape-
nas-poder-desvelar el misterio de lo brotado puro: “poesia es esencialmente el
apenas-poder-desvelar el misterio. [...] esta tarea del apenas-poder-desvelar el
misterio de lo brotado puro es la tarea poética sin mds, la unica” (Holderlins
Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 251).

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



50 PALOMA MARTINEZ MATIAS

3. El “fuego del cielo” y la “claridad de la presentacion”:
callar en el libre uso de lo propio

Los tres cursos de Heidegger sobre la poesia de Holderlin hacen re-
ferencia expresa a la carta de éste a Bohlendorf del 4 de diciembre
de 1801,°® considerada uno de los documentos mds importantes para
comprender su concepcidn estética y, en estrecha unidad con ella, la
diferenciacion alli instituida entre los dos dmbitos histéricos que repre-
sentan Grecia y la modernidad.”® Tal distincion se establece mediante
dos conceptos que delinean dos trayectorias contrarias, pero coinciden-
tes en el hecho de que ambas se producen a la manera de un trdnsito o
movimiento desde lo nacional, lo natural o lo propio, hacia un término
opuesto descrito como lo extrafio, ajeno o impropio. El “fuego del cielo”
(Feuer vom Himmel) o el “pathos sagrado” serian lo propio o natural de
los griegos, quienes, dirigiéndose hacia lo ajeno, habrian conquistado
la “claridad de la presentacién” (Klarheit der Darstellung) o la “sobrie-
dad junoniana”. En esa “claridad de la presentacidon”, punto de llegada
para los griegos, se ubica el punto de partida, lo propio o nativo de los
modernos o hesperios, y lo ajeno o la direccion del trdnsito en la “bella
pasion” (schone Leidenschaft).

Al hilo de tales conceptos, Holderlin plantea que los griegos nos son
imprescindibles porque el libre uso de lo propio es lo més dificil. Puesto
que en ese trdnsito o “camino de formacién” hacia lo ajeno, lo pro-
pio suele descuidarse —y en ello percibe la razén del hundimiento de
Grecia—,%° los griegos se convierten en maestros de la “claridad de la
presentacion” para ellos extrafia, a su vez lo propio o innato de los
modernos; por lo tanto, que los modernos logren el uso libre de lo que
les es propio dependerd de que aprendan de los griegos la “claridad de
la presentacion”, alli encontrada como el elemento extrafio que éstos
no sélo conquistan, sino en el que han alcanzado una maestria nunca
superable por los hesperios. Sin embargo, el principio de imitacion de lo
griego queda tajantemente excluido si, como Hélderlin sentencia, “no

°8 E Hoélderlin, Ensayos, pp. 125-128. Esta carta de Holderlin a Béhlendorf tam-
bién se menciona en la conferencia “Recuerdo” (Erlduterungen zu Hélderlins Dich-
tung, p. 87).

59 Cfr. P Szondi, Estudios sobre Holderlin, pp. 127 y ss.

%0 Asi lo atestiguan los versos de Holderlin “Pues ellos querian fundar / un reino
del arte. Pero en ello / se les perdio lo patrio y por desgracia / Grecia, la bella,
se hundié” que Heidegger recoge en Hoélderlins Hymne “Andenken” (p. 123) para
sefialar, siguiendo lo expuesto en la carta a Bohlendorf, que lo propio es lo mds
facilmente obviado o malinterpretado por valorarse como lo de por si evidente.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 51

nos es licito en absoluto tener algo igual con ellos”:®! aun cuando lo

comun a ambas trayectorias resida en la “claridad de la presentacion”,
para los griegos se trata de lo ajeno, del lugar al que naturalmente con-
duce su camino de formacidn, frente a la mayor dificultad que implica
para el hesperio por ser lo suyo propio. De aqui se deriva la ausencia
de solapamiento entre el punto de llegada de la trayectoria hesperia y
el punto de partida de la griega, patente en la terminologia distinta
utilizada por Holderlin, que habla para aquélla de la “bella pasion” y
del “fuego del cielo” para lo natal griego.

Por pensar lo occidental en relacién con el primer inicio en Grecia,
Heidegger considera que esta carta de Holderlin a Bohlendorf plasma
“la esencia transformada de la historia, que en este tiempo se le ha
abierto al poeta”.®> Tomando como nticleo central de su lectura la con-
signa holderliniana de la mayor dificultad que envuelve el libre uso de
lo propio, Heidegger asume las diferentes trayectorias griega y hesperia
para subrayar que, halldindose lo propio en cada caso intrinsecamente
referido a lo ajeno, el “fuego del cielo” requiere la “claridad de la pre-
sentacidon” para su apropiacién, asi como ésta reclama el “fuego del cie-
lo” como “lo que hay que presentar”.®® Desde esta premisa se explica no
sOlo la necesidad del transito hacia lo ajeno, concretado para el poeta
hesperio en el camino hacia Grecia y el didlogo con ella, sino también
la tesis de Heidegger de que semejante transito quedaria, al menos para
éste, al servicio del regreso a lo propio a fin de llevar a cabo su verdade-
ra apropiacion o reconquista: la alteridad de lo propio y lo ajeno para
griegos y hesperios marca su divergencia en el aprendizaje del libre uso
de lo propio, y con ello la exigencia del retorno tras el viaje a Grecia
que, segun lo expuesto por Holderlin, niega su posible imitacion o re-
nacimiento.%* Para el poeta hesperio, aprender el libre uso de lo propio
quiere decir, pues, “aprender a desplegar la excelencia del don de la
presentacién”® conquistada por los griegos y tinicamente reconocida
como propia en el camino a Grecia en virtud de la sefialada tendencia
al descuido de lo natal.®® Por otra parte, de acuerdo con lo dicho sobre
la imposibilidad de identificar la “bella pasién” como elemento ajeno

%L Ensayos, p. 126.

%2 H5lderlins Hymne “Andenken”, p. 69.

® Cfr: ibid., p. 131.

% Cfr. ibid., p. 129.

% Ibid., p. 149.

% Sobre la necesidad del viaje a Grecia para el reconocimiento de la “claridad
de la presentacién” propia de los hesperios comenta Heidegger: “La estancia en lo
ajeno y el extraflamiento en lo ajeno deben darse para que lo propio comience a

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



52 PALOMA MARTINEZ MATIAS

al hesperio con el “fuego del cielo” del que parten los griegos, segun
Heidegger el imperativo del retorno a lo propio permite ver la distancia
existente entre lo natal griego y aquello que la “claridad de la presenta-
cién” innata al hesperio debe aprender a presentar para su apropiacion:
el “fuego del cielo” hallado en Grecia se habria transformado en el viaje
de regreso.®”

Sobre el supuesto de que el poetizar poetiza invariablemente el ser,
Heidegger interpreta en clave ontoldgica esta dindmica entre lo propio
y lo ajeno que sirve para diferenciar entre Grecia y la modernidad. El
“fuego del cielo” propio de los griegos se asimila a la cercania de los

dioses, convertida en su conquista del “don de la presentacion” en el

“callado brillar de los dioses”,®® esto es, en el decir silencioso del ser

por medio de su nominacién. Heidegger apunta a este respecto que a
los griegos, en su transito hacia lo ajeno, les fue encomendada “la arti-
culacién del ser en el quicio de la obra”.®® En lo relativo a los hesperios,
se remite implicitamente al concepto del “captarse” (sich fassen), que
Holderlin introduce en las “Notas sobre Antigona” en correspondencia
con la “claridad de la presentacién” de la que parte la trayectoria hes-
peria,’® para afirmar que “nosotros” lograremos lo mds alto, es decir,

brillar en lo ajeno. Este iluminar lejano despierta en la distancia la inclinacién hacia
lo propio” (ibid., p. 175).

7 En este sentido, en la conferencia “Recuerdo” se apunta que lo extrafio “se
debe aprender a fin de que, durante la vuelta a casa, se consume la apropiacién
de lo propio en la presentacion de eso extrafio que se ha traido de vuelta y por
ello se ha transfigurado” (Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, p. 142; las cursivas
son mias).

%8 Hélderlins Hymne “Der Ister”, pp. 172-173.

% Hélderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 293.

79 En referencia a la consigna de que “nuestra poesia ha de ser patria”, Holder-
lin marca en estas notas la diferencia entre lo griego y lo hesperio sefialando que
la tendencia principal de los primeros “es poder captarse, porque en ello residia
su debilidad, mientras que la tendencia principal de los modos de representacién
de nuestro tiempo es poder alcanzar algo, porque la ausencia de destino [...] es
nuestra debilidad” (Theoretische Schriften, p. 106 [p. 148]). Sobre ambos concep-
tos explica B. Allemann que, por ser los griegos oriundos del “fuego del cielo”, su
camino de formacion pasa por el “poder captarse”, es decir, por la tendencia hacia
la individuacion desde su sentimiento originario de comunidad, para asf llegar a
alcanzar la sobriedad o “claridad de la presentacién” que les permita diferenciar
hombres y cosas. Por el contrario, porque los hesperios provienen de la falta de co-
munidad, del aislamiento y la soledad, el “poder captarse” no les ofrece dificultad
alguna. Antes bien, la dolorosa conciencia de esta capacidad para captarse como
individuos los impulsa a alejarse de lo propio hacia la unidad total o la indiferen-
ciacién del “fuego del cielo”. En este sentido, nuestra tarea, que, como habra de

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 53

el libre uso de lo propio, cuando pongamos a la obra el poder-captar
(Fassenkonnen) que nos es innato “de tal modo, que este captar se vin-
cule, determine y articule al quicio del ser, cuando el poder-captar no
se convierta en fin en si mismo ni se extravie en su propia capacidad”.”!
Este requisito también se enuncia con la aseveracion de que lo propio
de los hesperios no sera propiamente suyo “hasta que este poder-captar
no sea llevado a la necesidad de captar lo no-captable y de captarse a

s{ mismo en vistas a lo no-captable”.”?

De la contemplacién conjunta de ambas formulaciones se despren-
de que la articulacion del “poder-captar” o de la “claridad de la pre-
sentacion” al quicio o pliegue del ser demandaria del poeta hesperio
una suerte de ejercicio de captacion o aprehensién poética del ser que
acabara reconociendo y haciendo patente, en la propia expresividad
del poema, su naturaleza no-captable o su rechazo a someterse a la
“claridad de la presentacion”. Ello implicaria una especie de ajuste, de
conformidad de esa “claridad de la presentacién” que le es innata al
rehusarse del doblez del ser, que se traduciria en que aquélla, en su mis-
mo presentar, lograra poner de relieve la condicidén no-presentable de
ese doblez, su caracter no-decible o no reductible a la presentacién que
todo lenguaje opera. En esta misma linea, Heidegger lee el verso del
poema fragmentario de Holderlin que proclama “de lo mas alto quiero
callar”: lejos de limitarse a sélo permanecer en silencio, ese callar sobre
lo mds alto comporta “decir lo que hay que decir de tal modo que ello
sea vislumbrado como lo callado”.”® Y puesto que, para dar expresién a
ese callar elocuente, “la palabra debe ser captada y dicha”,”* se com-
prueba como el callar se inserta en el nicleo mismo del que emerge
la obligacion de decir. En encontrar el modo de ese decir que calla,
asociado por Heidegger al uso libre de la palabra propia, residiria la
mayor dificultad del poeta moderno.

Cabe colegir de estas observaciones que, frente al callar “natural” del
poetizar griego alojado en la experiencia de la oscuridad que atraviesa
el haber de las cosas y, sin embargo, conducente en su evolucién hacia

verse, consistird para Holderlin en el libre uso de lo propio, se cifra en “alcanzar
algo”, esto es, en aprender a diferenciar a los hombres de los dioses y a atenernos
a las cosas de esta tierra (cfr. Hélderlin und Heidegger, pp. 34-35). Cfr. igualmente
E Martinez Marzoa, De Kant a Holderlin, pp. 122-123.

7! Hélderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 293.

72 Holderlins Hymne “Der Ister”, p. 169.

73 Hélderlins Hymne ‘“Andenken”, p. 136; las cursivas son mias.

4 Ibid., p. 135.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



54 PALOMA MARTINEZ MATIAS

el decir filoséfico al aplanamiento del pliegue del ser,”> el no-decir de
Holderlin es tarea, cometido u objetivo por alcanzar mediante su decir
poético: porque habita en el tiempo de los dioses huidos, esto es, de
la falta de toda nocidén acerca del trasfondo de abertura oculto sobre el
que reposa la validez de la “mera presencia”, el poetizar de Holderlin se
erige sobre el propdsito de decir el pliegue del ser a fin de sacar a la luz
aquello que, en su especifico sustraerse, forjé esa presencia moderna
de las cosas. No obstante, como se ha visto, su decir debe presentarlo
en su paraddjica renuencia a ser presentado, de suerte que en su pa-
labra se muestre su condicidn indecible y su retirada irrevocable. En
este sentido, el empefio de Holderlin por arrancar al ser del olvido que
puso en marcha el despliegue de la metafisica no debe confundirse con
la voluntad de sacarlo de su retirada, operacién de todo punto invia-
ble sin recaer de nuevo en la légica de aquélla: su poetizar no aspira
a rehabilitacidn alguna del pliegue del ser, sino al reconocimiento de
su desapariciéon como figura actual y mds positiva de su comparecen-
cia. Y, por tanto, tampoco se afana nostalgicamente por la restituciéon
quimérica de los antiguos dioses: reconquistar la “claridad de la presen-
tacion” propia de los modernos pasa por aprender a decir su ausencia,
aprendiendo con ella la renuncia a nombrar la belleza evaporada de
las cosas que, fruto del aplanamiento del pliegue del ser, delata la no-
originariedad de la concepcién moderna del ente y la imposibilidad del
regreso al origen.”® La llamada “ley de la historicidad”, que impele al

7> Segtin se ha planteado, el silencio que Heidegger atribuye al decir poético
griego no excluye que éste forme parte de la pretensidon griega de aludir al ser
que daria lugar a su pérdida, y ello por mds que, frente al decir de Parménides o de
Heréclito, semejante alusién no suponga su fijacién en una palabra determinada, tal
y como sucede en los fragmentos que de ellos nos han llegado con términos como
alétheia, physis o logos. De ahi que pueda decirse que ya el decir poético griego es
insolencia, impertinencia o desmesura frente al cardcter no decible del ser, pese a
que su insolencia aun persiga resguardar tal condicién indecible no menciondndolo
expresamente. Sobre la relacién de esta cuestion con los distintos géneros poéticos
griegos, véase E Martinez Marzoa, El saber de la comedia, pp. 13-31.

76 Heidegger deriva la imposibilidad de que el nombrar lo sagrado resultante de
asumir la pérdida de Grecia, pérdida equivalente a la de la comprensién del ente
como lo bello en cuanto tal, se rija por el criterio estético de la belleza, de los versos
“Ellos, / como pintores, retinen toda / la belleza de la tierra” del poema Recuerdo.
A propésito de ellos afirma: “Los poetas que aun estdn en el viaje por mar y junto
a las costas ajenas componen lo bello (el ser) como pintores. Pero es obvio que
los poetas que han vuelto a casa, que deben cantar lo sagrado de la patria, ya no
pueden poetizar de esta manera.” (Holderlins Hymne “Andenken”, pp. 182-183.)
H. Schmid ha puesto en conexién esta renuncia a la belleza del poetizar moderno
con lo sefialado por Hélderlin en la carta a Bohlendorf acerca de la imposibilidad

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 55

camino a Grecia para descubrir en el retorno nuestra estricta dependen-
cia de un pasado irrestituible e inasimilable, exhorta al “llegar a ser-en-
casa de un no-ser-en-casa” (Heimischwerden eines Unheimischseins)”’ al
revelarnos en esa retraccion del origen como extrafios o extranjeros en
lo propio nuestro.”®

Se entiende asi que el poetizar de la época fundada sobre el olvido
del ser no pueda ya consistir en la presentacién del “fuego del cielo”.
Una vez aprendida ésta en el camino a Grecia, el viaje de regreso a lo
propio conlleva, segtin se anticipd, una transformacion del “fuego del
cielo” por la cual el poeta que asume la huida de los dioses debe nom-
brar lo sagrado.”® En este término de la poesia de Hélderlin, Heidegger
descifra el problemdtico nombre poético del pliegue del ser como sus-
trato oculto e irreductible en su retirada de la historia de Occidente: lo
sagrado alude al “Entre” (Zwischen), es decir, al espacio o distancia que
separa y a la vez vincula esencialmente a Grecia con la modernidad, no
siendo esta ultima sino el lugar en el que aquélla y sus dioses compa-
recen en la forma de su ausencia; o, en otras palabras, al “Entre” que
configura el pliegue del ser como despliegue histérico entre el hurtarse
del origen y su velada manifestacién en lo por él desplegado. En conso-
nancia con esta idea, Heidegger aclara que, lejos de referirse sin mds al
ambito de lo divino, lo sagrado nombra el espacio que, halldindose por
encima de dioses y hombres,® revela la simultdnea relacién y diferen-
cia entre el ocultarse del ser y el mostrarse del ente como los dos lados
indiscernibles del pliegue tnico o doblez simple del ser. Por lo dem4s,

de que los hesperios tengan algo igual con los griegos (cfr. “Geschick und Verhalt-
nis des Lebendigen. Die griechische Sphére zwischen Heidegger und Holderlin”,
p. 170).

77 Holderlins Hymne “Der Ister”, p. 171.

78 Cfr. B. Allemann, Hélderlin und Heidegger, pp. 174-179; cfr. también M. Ba-
rrios, “Holderlin: la revuelta del poeta”, pp. 16-18.

79 Acerca de la diferencia entre la presentacién del “fuego del cielo” en Grecia y
el nombrar lo sagrado del poeta moderno se dice en Holderlins Hymne “Der Ister”:
“Este poeta alemdn debe aprender a decir el ‘fuego’, para entonces tener experiencia
de qué es aquello que debe ser la palabra de su poesia. (Qué es lo por-poetizar
(das Zu-Dichtende) de esta poesia? Holderlin lo llama ‘lo sagrado’” (p. 173). No
obstante, debe tenerse en cuenta que lo sagrado no es, segtin Heidegger, sino uno
de los nombres poéticos que, entre otros, Holderlin utiliza para remitir al “Entre” o
el pliegue del ser. En este sentido, considera que el primer nombre para ese “Entre”
se hallaria en la expresion die Natur, sustituida posteriormente por “lo sagrado”,
y ya en su poesia mds tardia careceria de nombre alguno para ser sélo aludido
indirectamente (cfr. Uber den Anfang, p. 157).

80 Cfr. Hélderlins Hymne “Der Ister”, p. 173.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



56 PALOMA MARTINEZ MATIAS

nada distinto a lo sagrado designa “lo mds alto”, que debe llegar a la
palabra que calla en la poesia del poeta moderno.

4 . Negacidn y fracaso: el silencio del proceder poético de Holderlin

Puestos a indagar sobre la manera en que ese nombrar lo sagrado liga-
do al silencio se concreta en la letra de Holderlin, es preciso advertir de
entrada que no cabe encontrar en los textos de Heidegger una temati-
zacion detallada ni tampoco una exposicion sistemdtica ni unitaria de
los recursos poéticos aplicados por Holderlin para llevarlo a término.
Sin embargo, al hilo de la interpretacion de sus poemas si es posible
rastrear diferentes indicaciones, elaboradas con mayor detenimiento o
simplemente sugeridas, acerca de cudles serian esos recursos o estrate-
gias poéticas que producirian un decir capaz de iluminar por medio de
la palabra lo en €l silenciado.

El recurso mds claro se propone en el juego de oposicion entre lo que
Heidegger denomina el “temple de fondo” (Grundstimmung) y las “ima-
genes” o la “presentacién de imdgenes sensibles” (sinnbildlicher Dar-
stellung) del poema, basado en la teorfa sobre la estructura del poema
que Holderlin expone en sus ensayos poetoldgicos.®! Muy brevemen-
te puede decirse que en ellos la unidad del poema se concibe como
un conflicto entre dos instancias que reciben diferentes nomenclaturas
segun la época de los escritos y que, ademds, se hallan en estrecha
conexién con los dos elementos que en la carta a Bohlendorf marcan
la distincion entre el modo de proceder poético griego y el hesperio:
por un lado, lo alli definido como lo propio o innato representa en
la articulacion del poema el “tono de fondo” (Grundton), también lla-
mado “significacidon” (Bedeutung), “temple o temperamento de fondo”
(Grundstimmung) o “tono propio”; por otro, la trayectoria fijada en la
carta desde lo propio hacia lo ajeno u opuesto refleja el transito desde
el “tono de fondo” hacia el “caracter artistico” (Kunstcharakter), “ex-
presion” (Ausdruck) o “apariencia” (Schein) del poema en cuanto “tono

81 Heidegger se remite expresamente o cita algunos de estos ensayos en 1os cursos
que imparte sobre Hoélderlin, y fundamentalmente en Hoélderlins Hymnen “Germa-
nien” und “Der Rhein”. En este curso se recogen fragmentos del “Fundamento para
el Empédocles”, de los ensayos que posteriormente se han dado en llamar “El deve-
nir en el perecer” (“Das untergehende Vaterland...”) y “Sobre el modo de proceder
del espiritu poético” (“Wenn der Dichter einmal des Geistes méchtig ist...”) —los
dos primeros son citados igualmente en Hélderlins Hymne ‘“Andenken”—, y también
de las “Notas sobre Antigona” y las “Notas sobre Edipo”, todos ellos recogidos en el
volumen E Holderlin, Theoretische Schriften.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 57

aparente” o “impropio”.®? El conflicto entre ambas instancias se debe
a la relacién de contrariedad u oposicidon que las determina recipro-
camente: el tono de fondo se identifica con un fundamento subjetivo,
temple o temperamento (Stimmung) que contiene ya dentro de si su
propio opuesto como tendencia inmanente que lo impulsa a la expre-
sion u objetivacion en la materia, es decir, a la presentacion por medio
del lenguaje que acaece en el cardcter artistico del poema.®? Puesto que
el tono de fondo no deviene captable o sentible de otra forma, su ob-
jetivacion en el trdnsito hacia el cardcter artistico o tono aparente que
se le opone establece en la unidad contradictoria de ambos momentos
la verdad del poema: para expresarse, el tono de fondo necesita de la
apariencia; solidariamente, el tono aparente deviene lo realmente ex-
presado o hablado del poema sélo como expresién fundada, esto es,
como expresion cuyo sentido procede de la remisién al tono de fondo
al cual torna sentible y cognoscible.®*

Uno de los ultimos escritos poetoldgicos, el “Fundamento para el
Empédocles”, se centra en el trdnsito trdgico, que para el Holderlin mds
tardio cabria considerar representativo del conflicto caracteristico de la
estructura misma del poema en cuanto tal.®> En este texto la relacién
de oposicién o unidad antinémica entre tono de fondo y apariencia
se traduce, respectivamente, en la referencia reciproca entre la “sensa-
cién” (Empfindung) y la “imagen” (Bild) o “presentacion” (Darstellung)
del poema. La identificacién del elemento de fondo expresado a través
de la imagen con la “intimidad mds profunda” justifica que Hoélderlin
hable de una “sensacién intima”, asimilada a su vez al sentir del poe-

82 Cfr. E Martinez Marzoa, De Kant a Hélderlin, pp. 113 y ss. Un excelente estudio
en profundidad de la teoria poetoldgica de Holderlin aplicada a la interpretacion
de su obra se encuentra en el libro de L. Ryan Hoélderlins Lehre vom Wechsel der
Téne. Para los diferentes términos utilizados por Holderlin con el fin de definir la
estructura del poema, véase ibid. p. 49.

8 Hoélderlin apunta en este sentido que la fundamentacién subjetiva del poema,
como temperamento capaz de adquirir diversos modos que se expresan en los
caracteres artisticos correspondientes a los diferentes géneros poéticos, “exige y
determina una fundamentacién objetiva y la prepara” (Theoretische Schriften, p. 45
[p. 61]). Cfr. L. Ryan, Holderlins Lehre vom Wechsel der Tone, pp. 38-48, y P Szondi,
Estudios sobre Holderlin, pp. 155 y ss.

84 Cfr. L. Ryan, Holderlins Lehre vom Wechsel der Téne, p. 46.

% Esta tesis ha sido planteada por L. Ryan, quien al referirse en términos de
la “paradoja” tragica al conflicto entre el “tono de fondo” y el “cardcter artistico”
del poema, defiende que “para el dltimo Holderlin el lenguaje poético como tal
—también el lenguaje de la lirica— se encuentra marcado por la ‘paradoja’ tragica”
(“Holderlins Antigone”, p. 115).

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



58 PALOMA MARTINEZ MATIAS

ta de “lo divino”. Ahora bien, precisamente por consistir el fondo en
tal intimidad, Holderlin sefiala que el poema trdgico la “oculta” en la
presentacion dejdndola aparecer sélo y especificamente por medio de
su “negacion” (Verleugnung): la imagen del poema “niega y tiene que
negar mds por todas partes su fondo dltimo”, puesto que “cuanto mds
infinita, cuanto mds inexpresable, cuanto mds préxima al nefas es la
intimidad [...], tanto menos puede la imagen expresar inmediatamen-
te la sensacidn, tiene que negarla tanto segun la forma como segtn el
material”.8® La unidad del poema se construye entonces por el “aparta-
miento” o alejamiento de la imagen respecto del fondo, por la negacién
de éste en la figura o imagen extrafia, si bien es paraddjicamente tal
apartamiento o negacion lo que, segtin Holderlin, hace “visible” la inti-
midad que yace al fondo de la imagen, a la par que la preserva y guarda
en ella “como en un vaso”. Si, por otra parte, de aqui se desprende que
la sensacién intima del fondo tinicamente tiene lugar en el poema ex-
presdndose en aquello que la oculta y la niega, Holderlin afirma que
la imagen o figura extrafia que, negdndola, trasluce dicha sensacién,
debe adoptar el cardcter de la “distincion”, la “contraposicidon” o la “se-
paracién”.%’

En analogia con lo expuesto a partir de los escritos poetoldgicos de
Holderlin, en el curso de 1934-1935 Heidegger caracteriza el poema
como una estructura de oscilacidn o sintonizacion (Schwingungsgefiige)
de antemano determinada por un “temple de fondo” (Grundstimmung)
—hecho equivaler expresamente al concepto de “sensacion” que Hol-
derlin incorpora en el “Fundamento para el Empédocles” y otros escritos
tedricos—3® cuya expresién formal se produce en el conjunto del poe-

8 Theoretische Schriften, p. 80 [pp. 104-105]. En continuidad con lo indicado
en la cita anterior, L. Ryan sostiene que es el lenguaje poético en cuanto tal, y no
sélo el género trégico, el que “se constituye a través de la negacién de si mismo,
a través de la constante presentacion de aquella discrepancia, en ultima instancia
indisoluble, entre el lenguaje y su fundamento (entre el cardcter artistico y el tono
fundamental), que desde los primeros tiempos de Homburg condiciona la concep-
cién de Holderlin del lenguaje poético y cada vez es tematizada con mds claridad.”
(“Holderlins Antigone”, p. 115).

87 Asi, Hélderlin afirma que cuanto mds intima es la sensacién y mds debe ser
negada por la imagen, “la forma tiene que portar mads el cardcter de la contra-
posicion (Entgegensetzung) y la separacion (Trennung)”, pues a lo intimo no le es
licito “expresarse de otra manera que mediante un grado de la distincién (des Un-
terscheidens) tanto mayor cuanto mds intima es la sensacién que yace en el fondo”
(Theoretische Schriften, pp. 80-81 [pp. 104-105]).

% Para atestiguar el uso de Holderlin del concepto de sensacién, Heidegger ape-

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 59

ma.?” Aunque Heidegger no explica la naturaleza de este temple de
fondo ni alude a su significado en la obra de Holderlin, su indicacién
de que “abre el mundo que en el decir poético recibe el cufio del ser”°
evidencia su utilizacién de este concepto en un sentido similar al de
las disposiciones o tonalidades afectivas (Stimmungen) que en Ser y
tiempo constituyen el modo de ser fundamental del “encontrarse” (Be-
findlichkeit), cuya conjuncién con el comprender y el habla vertebra
la abertura al ser del ser-ahi. No obstante, el hecho de que el tem-
ple de fondo tanto del himno Germania como de Recuerdo (Andenken)
se localice en el “duelo sagrado”, atestigua la vigencia en este contex-
to del cardcter epocal que tales tonalidades afectivas, vinculadas por
Heidegger a partir de 1936 al desarrollo del pensar de la historia del
ser,”! cobran en torno a 1929:°? si tal duelo sagrado refleja la expe-
riencia de la huida de los antiguos dioses, a la vez que la decisidon de
renunciar a ellos como forma de guardar su divinidad perdida sopor-
tando con firmeza el dolor que tal huida conlleva,”® con este temple
de fondo se franquea por primera vez en el poetizar de Holderlin la
percepcion del ente emergente de la desaparicion del pliegue del ser y
determinante desde la modernidad de nuestro tiempo histérico.”* Tal
experiencia se remite asimismo a lo que Holderlin concibe con la nocién
de intimidad, y que, segun se dijo anteriormente, Heidegger entiende
como designacidn de ese mismo pliegue del ser en tanto contraposiciéon

la tanto a este ensayo como a “Sobre el modo de proceder del espiritu poético”
(Hélderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, respectivamente, pp. 188 y 84).

8 Cfr. ibid., pp. 14-15.

Ibid., p. 15.

1 Para una exposicién mds detallada de esta cuestién, principalmente centrada
en el papel que cobran tales tonalidades afectivas en los Beitrdge zur Philosophie,
véase H.-H. Gander, “Grund- und Leitstimmungen in Heideggers Beitrdge zur Philo-
sophie”.

2 Nos referimos especificamente al curso de 1929-1930 Die Grundbegriffe der
Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, en el que la tonalidad afectiva funda-
mental del aburrimiento profundo serd interpretada desde una perspectiva epocal
como experiencia de la constitucién bdsica de nuestra actualidad histdrica.

3 Cfr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 95.

*De ahi que Heidegger sefiale que el temple de fondo del duelo sagrado que
determina los himnos de Holderlin “abre el ente en total de otra manera y de un
modo esencial. Aqui hay que pensar lo siguiente: el temple como temple deja acon-
tecer la patencia del ente” (ibid., p. 82; las cursivas son mias). Esa “otra manera”
de abrir el ente en total seria la correspondiente a la huida de los dioses, que a su
vez se traduce en la de la pérdida de la belleza, impenetrabilidad o irreductibilidad
que marcaba la experiencia griega del ser.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



60 PALOMA MARTINEZ MATIAS

armonica entre la retirada del ser y la manifestaciéon del ente que lo
oculta.

Al hilo de estas cuestiones, Heidegger recoge del ensayo de Holder-
lin sobre el Empédocles la idea de que las “imdgenes” del poema no
pueden expresar de forma inmediata el “temple de fondo” o “sensa-
cién” por referir ésta a tal intimidad. En este sentido, como advierte a
partir del escrito de Holderlin, la aparente ausencia de conexidn entre
ambas instancias del poema responde a que la preservacion de la in-
timidad del temple de fondo, representativa de aquello que el poema
debe propiamente decir, exige que dicho temple de fondo sea “negado”
(verleugnet) por la totalidad del entramado de sucesos mostrado en las
imdgenes, que deben ocultarlo antes que desvelarlo, que tienen que
alejarnos antes que acercarnos a é1.°> Se observa asi cémo Heidegger
sigue fielmente el texto de Holderlin al describir en términos de nega-
cién, ocultacion y alejamiento la relacién entre el temple de fondo que
el poema ha de decir, y sus imdgenes como expresidon mediata y vela-
dora del mismo. Sin embargo, su objetivo no es otro que emplazar en
tal negacidn el no-decir o callar que atribuye al poema, destinado a decir,
sin decirlo expresamente, el pliegue indecible del ser al que apela la
intimidad del temple de fondo: si la intimidad constituye el “misterio”
del ser, para serlo efectivamente tal misterio debe hacerse patente en

> En el curso de 1934-1935, Heidegger cita textualmente el siguiente pasaje de
este ensayo de Holderlin: “pues la mds intima sensacién esta expuesta a la caduci-
dad precisamente en el grado en que no niega las relaciones temporales y sensibles
verdaderas (y por ello es también ley lirica, cuando lo intimo es alli menos muerto,
y por tanto mds fdcil de mantener, negar la conexidn fisica e intelectual)” (Theore-
tische Schriften, p. 81 [p. 105]), y comenta al respecto: “el temple de fondo, en la
unidad originaria de su conflicto, debe ser negado, precisamente para preservar la
‘mds {ntima sensacién’, el temple de fondo, de la caducidad, del abuso precipitado
y del aplanamiento [...]. La interpretacidn del poema estd puesta entonces ante
una tarea realmente singular: en primer lugar captar, en si mismo, en su propio
contenido intuitivo, el entramado de sucesos mostrado a través de las imdgenes,
pero después tomar este todo como negacién y alejamiento de lo que propiamente
hay que decir” (Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, pp. 119-120). La
misma idea reaparece en el curso de 1941-1942, donde se sefiala que Holderlin
“sabe claramente que lo invisible y sensiblemente inaccesible, cuando mds pura-
mente descansa en su esencia, tanto mas exige lo totalmente extrafio como forma
de su aparecer. [...] Holderlin ha reconocido ahora que en cierta forma de la poesia
la ‘imagen’, es decir, lo intuitivo de la representacion, se opone de tal modo a la ver-
dad que hay que representar, que ésta debe ser separada de aquella de tal manera
que lo representado niegue lo que hay que representar. En la ‘imagen’ no se deja
captar inmediatamente la ‘sensacién’, es decir, el temple de fondo correspondiente
a la verdad” (Hélderlins Hymne ‘“Andenken”, pp. 81-82).

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 61

su falta de accesibilidad y poder velador, en el encubrimiento e invisi-
bilidad que lo envuelven, por medio de la negacion a través de la cual
el poema lo exhibe como no-dicho.®® Por ello, Heidegger concluye que
“el decir poético del misterio es la negacién”,”” ya que gracias a ésta el
poema muestra en el terreno de la palabra aquello que se oculta y al
mismo tiempo resguarda su ocultacion.

Para comprender de qué forma tendria lugar esa negacion en el nom-
brar lo sagrado que Heidegger atribuye a la poesia de Holderlin, debe-
mos atenernos a lo apuntado en el “Fundamento para el Empédocles”:
seglin vimos, en ese texto se dice que la presentacion o imagen del
poema oculta y niega la intimidad expresdndola bajo la forma de la
distincidn, la contraposicién o la separacién. A ello pareceria referirse
justamente la afirmacién heideggeriana de que la negacién de la intimi-
dad del temple de fondo “debe dejar surgir unitariamente los extremos
més opuestos”.”® De la interpretacién que, desde la perspectiva de tales
indicaciones, realiza del himno EIl Rin se deduce que tales opuestos,
en cuya confrontacién lo sagrado aparece nombrado en su negacidn,
son los que representan el dominio de los dioses frente a la esfera de
los mortales: su lectura de este poema subraya su intencién de pensar
al semidids, que se situa “entre” los dioses y los hombres para sepa-
rar y distinguir con claridad sus respectivos ambitos, iluminando a la
vez su reciproca dependencia. En ese “Entre” no-dicho que encarnan
los semidioses se hallaria la mencion poética del pliegue del ser o la

% Sobre el misterio que representa la intimidad, Heidegger sefiala que se trata
de un misterio no por resultar inexplicable desde alguna perspectiva, sino por-
que tal intimidad se despliega esencialmente en si misma como misterio, esto es,
como aquello que rechaza toda posible explicacién. Por ello, el hacer manifiesto ese
misterio que el decir poético lleva a cabo al nombrarlo o decirlo se funda en una
comprension del mismo que, lejos de pasar por desencriptarlo o sacar a la luz lo que
en él se oculta, supone, por el contrario, el reconocimiento de su impenetrabilidad.
De ahi que la posicién del canto poético se identifique con un “no-querer-explicar”,
solidario de su comprension del misterio de la intimidad como “el ocultamiento que
se oculta a si mismo” (c¢fr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, pp. 246—
250). Esta percepcién de Heidegger del misterio del ser desmiente tajantemente la
interpretacion que W.H. Rey propone de su filosofia cuando, analizando sus textos
sobre Trakl, sefiala que los esfuerzos del pensar heideggeriano tendrian por ob-
jetivo “librar al ser, que se sustrajo del cuestionamiento de la filosofia occidental
y permanecié no-dicho en su decir, del desocultamiento, llevarlo al lenguaje desde
su falta de expresién y con ello hacerlo accesible de nuevo a los contempordneos
caidos en la objetividad del ente” (“Heidegger-Trakl: Einstimmiges Zwiegesprich”,
p. 97).

°7 Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 119.

8 Ibid., p. 117.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



62 PALOMA MARTINEZ MATIAS

intimidad, pues interrogar por la esencia de los semidioses “es el pre-
guntar decisivo-separador (ent-scheidende) en el sentido estricto de la
palabra, porque en €l se pone en cuestién la diferencia (Unterschei-
dung) entre hombres y dioses, y el pensar pone por vez primera un pie
en la diferencia como tal”.’® Por una parte, el semidids, que osa y se
obstina contra los dioses y desprecia los senderos humanos, personifi-
ca la hostilidad entre ambas esferas. Pero, instaurando su separacion,
los semidioses ponen también de relieve su forzosa vinculacién: por su
excesiva falta de indigencia, que les cierra el acceso al ente, los dioses
necesitan a los hombres para sentirse a si mismos y asi poder abrirse
a aquél.!?° En consecuencia, marcar tanto la distancia como la unidad
contradictoria entre inmortales y mortales significa mantener la dis-
tincion entre el ser y el ente —o, lo que es lo mismo, entre el fondo
de abertura oculto que soporta toda presencia reflejado por los prime-
ros, y lo manifiesto dentro de ese mismo dmbito como dominio de lo
humano— e, igualmente, sefialar la imposibilidad de que uno y otro se
den de forma aislada: de la misma manera que los dioses necesitan a
los hombres, el ser necesita del ente para comparecer ocultdndose en
su presencia.!0!

A lo largo de su analisis hermenéutico de la obra de Hélderlin, Hei-
degger insistird en que el poeta se instala en ese “Entre” que diferencia
a dioses y hombres, y en especial el poeta moderno si su tarea radica
en sacar a la luz el pliegue cuya pérdida y exposicion encubierta bajo
el rostro de la metafisica ésta no reconoce tras de si.'%2 Pero puesto

2 Ibid., p. 167; las cursivas son mias.

190 Heidegger propone tal relacién entre hombres y dioses al tenor de los versos
que dan comienzo a la estrofa octava del himno El Rin, que dicen: “Pero los dioses
se bastan a si mismos / en su inmortalidad y s6lo necesitan / los celestes de una
cosa: / los héroes y hombres / los mortales, en fin. Porque como ellos / los biena-
venturados, no se sienten a si mismos, / se impone (si decirlo se permite) / que en
nombre de los dioses / se compadezca y sienta otra persona; a ésta la necesitan”
(cfr. ibid., pp. 268-272). Sobre ella vuelve al hilo de la interpretacién del himno El
Ister, donde, remitiendo de nuevo a El Rin, explica: “Para que los dioses ‘se sientan
con calidez unos a otros’ (El Ister, v. 56), deben poder sentir algo. Pero ‘por si mis-
mos no sienten nada’. Los dioses ‘carecen de sentir’, ‘desde sf’, esto es, persistiendo
en su propia esencia jamas pueden habérselas con el ente. Para ello es preciso
una referencia al ser (esto es, a lo ‘sagrado’, que estd ‘por encima’ de ellos) que
les sea mostrada a través del otro que es el signo” (Holderlins Hymne “Der Ister”,
p. 194). Este otro que es signo es el poeta, que ocupa la posicién intersticial del
semidids.

191 Cfr. S. Ziegler, Zum Verhdltnis von Dichten und Denken bei Martin Heidegger,
p. 19.

19212 idea de que el poeta se sitia en ese “Entre” o pliegue del ser aparece

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 63

que, como ya sabemos, ese “Entre” constituye asimismo la distancia que
separa y conecta esencialmente a Grecia y la modernidad, Heidegger
afirma que el “Entre” se torna patente sin ser dicho en el trdnsito de
la segunda a la tercera estrofa del poema Recuerdo, cuyas dos primeras
estrofas retratan el mundo griego para desde alli transitar calladamente
al tiempo de Holderlin.!?® La experiencia de la desaparicién de los anti-
guos dioses adquirida en el retorno de Grecia ha permitido a Holderlin
descubrir en la concepcidon moderna del ente el inevitable ocultarse del
set, y con ello el “Entre” o pliegue al que la distancia entre lo griego y lo
moderno remite.'% Sin embargo, percibir esa distancia equivale a asu-
mir la pérdida irrecuperable de Grecia, que exige mantener firmemente
la diferencia entre uno y otro momento histérico sin disolver el abismo
que los separa.'® De ahi que el poeta moderno deba renunciar a llamar
a los antiguos dioses para nombrar en silencio lo sagrado —ese “Entre”
por el que Grecia unicamente se da a ver en su alteridad moderna—
como huella de su ausencia.®®

recurrentemente en los cursos y conferencias de Heidegger sobre Holderlin. Por
ejemplo, en la conferencia de 1936, “Holderlin und das Wesen der Dichtung”, se
afirma: “El poeta mismo estd entre aquellos —los dioses, y éste— el pueblo. Es
alguien que ha sido arrojado fuera —fuera a ese Entre que se halla entre los dioses
y los hombres. Pero ese espacio intermedio es justamente el tnico y el primer lugar
donde se decide quién es el hombre y dénde establece su existir. [...] Holderlin ha
consagrado su palabra poética a ese dmbito intermedio o Entre” (Erlduterungen zu
Hoélderlins Dichtung, p. 47). E Martinez Marzoa aborda esta misma cuestion de la
ubicacion del poeta en el “Entre” o pliegue del ser en relacién con el poetizar en
general en Heidegger y su tiempo, pp. 31 y 42-43. Para un estudio mds detallado
de la asimilacién del poeta a la figura del semidids en el curso Holderlins Hymnen
“Germanien” und “Der Rhein”, dada su comun posicién en ese espacio intermedio
entre dioses y hombres, véase W. Biemel, “Die Bedeutung der Stromhymnen Hol-
derlins flir Heidegger”, pp. 114-119, y también S. Ziegler, Heidegger, Hélderlin und
die Alétheia, pp. 47-50.

193 Cfr. Holderlins Hymne “Andenken”, p. 136.

194 por este motivo, Heidegger plantea que el pensar de los semidioses, como ha-
bitantes de ese “Entre” que tinicamente podia ponerse de manifiesto con la pérdida
del pliegue del ser, sélo es posible desde el temple de fondo del duelo sagrado (cfr
Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, pp. 182y 185-186).

195 Sobre este mantenerse en el “Entre” del poeta moderno para establecer la di-
ferencia entre Grecia y la modernidad, Heidegger apunta en su interpretacion del
poema Recuerdo: “El poeta que ha vuelto a casa no ha rechazado a los poetas y a los
compaieros de la tierra extrafa; sélo que para él ahora estd clara y decididamente
separado, como todo lo inicial, lo propio de lo ajeno y lo propio de lo natal” (Hol-
derlins Hymne ‘Andenken”, p. 192). También E Martinez Marzoa ha defendido esta
tesis en su interpretacion de este poema (cfr. De Kant a Hélderlin, pp. 123-125).

1% En la conferencia “Wozu Dichter”, Heidegger profundiza sobre esta cuestién

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



64 PALOMA MARTINEZ MATIAS

No obstante, esta callada nominacion de lo sagrado que lo niega a
través de la distincidon y separacion de los opuestos debe ser puesta en
relacion con lo que Heidegger considera el “fracaso” del poema, concep-
to que emerge fugazmente en el curso de la interpretacién del himno
El Rin en referencia al apenas-poder-desvelar el enigma de lo brotado
puro del canto poético. Ya que la tarea del canto reside en desvelar tal
misterio, Heidegger plantea lo siguiente: “Pero si el poetizar es grande y
auténtico, entonces fracasara en ello necesariamente. Pero precisamen-
te de esta manera, en la mds alta pasidn del mds estricto querer decir,
llega a topar abruptamente con lo indecible.”!%” A partir de estas lineas
cabria aventurar la hipdtesis de que el recurso de la negaciéon no con-
duciria, a juicio de Heidegger, sino al choque frontal de la pretension
de Holderlin de nombrar lo sagrado con la inviabilidad de su ejecucién.
Ahora bien, justamente esa pretension fallida evidenciaria el escaparse
reiteradamente al decir o condicién indecible de aquello que el poema
debe nombrar.

Pese a que Heidegger no llega a aclarar el significado de este fracaso,
varios aspectos de la poesia de Holderlin mencionados con idéntica fu-
gacidad en sus textos podrian arrojar algo de luz sobre él. Por lo pronto,
Heidegger llama la atencidn sobre el cardcter inconcluso del himno El
Ister —similar al de otros poemas tardios de Holderlin—, cuyo aban-
dono pareceria querer atestiguar de forma extrema el hecho de que
Holderlin actie como un signo que muestra ocultando, esto es, que
dice y al mismo tiempo calla sobre lo que ha de decir.'®® Pues en ese
faltarle la palabra que impone la interrupcién y la fragmentariedad del
poema se haria manifiesto el reconocimiento del poeta del denegar-

para declarar que “ser poeta en tiempos de penuria significa: cantando, prestar
atencion al rastro de los dioses huidos. Por eso es por lo que el poeta dice lo
sagrado en la época de la noche del mundo. Por eso, la noche del mundo es, en
el lenguaje de Holderlin, la noche sagrada” (Holzwege, p. 251). Esa época de la
noche del mundo o noche sagrada no se refiere sino al despliegue de la historia de
Occidente a partir de la pérdida de Grecia y de sus antiguos dioses. Para la relacién
entre la ausencia de los dioses y el nombrar lo sagrado del poeta moderno, véase
R. Bernasconi, The Question of Language in Heidegger’s History of Being, p. 44.

197 Hilderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 235.

198 Cfr. Holderlins Hymne “Der Ister”, p. 202. Como sintoma de ese fracaso que
Heidegger atribuye al poetizar de Holderlin se podria citar el abandono del pro-
yecto de la tragedia La muerte de Empédocles, que Holderlin renuncia a terminar al
percatarse de que su muerte ya no sirve para representar, frente a la tragedia griega,
la no-presencia del trasfondo oculto que escapa a la comprensiéon moderna de lo
presente. Véase al respecto E Martinez Marzoa, De Kant a Holderlin, pp. 105-106,
y B. Allemann, Holderlin und Heidegger, pp. 20-27.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 65

se del ser dicho.'%” Ademds, es preciso tener en cuenta que Holderlin
habla expresamente de la carencia de nombres sagrados que obliga al
poeta a callar en el poema Regreso al hogar (Heimkunft). Sobre ella
reflexiona Heidegger en la conferencia que le dedica y en la titulada “El
poema”:!1? si el nombrar del poeta supone un llevar a aparecer aquello
que nombra, el poeta moderno, alojado en el tiempo de la huida de los
antiguos dioses, se encuentra frente al poetizar griego en la indigencia
de no poder nombrarlos. En este sentido, acusar la falta de nombres
sagrados implicaria dejar constancia de su ausencia en el fracaso de
todo intento de hacerlos comparecer por medio de la palabra. Por eso
Heidegger habla asimismo, a propdsito de esta falta de nombres sagra-
dos, de la necesidad experimentada por Holderlin de utilizar nombres
“oscuros” que articularian un decir criptico, que exhibe tanto como vela
y encubre, encaminado a preservar la actual lejania de los dioses.!!! Y
quizd en el marco de ese nombrar oscuro mencionado por Holderlin
cabria situar la vinculacion que Heidegger apunta entre la negacion de
lo poetizado, el callar y la introduccion de ciertas expresiones de cariz
prosaico, cortante o “impoético” (undichterisch) que aprecia en sus ver-
sos:'12 la ruptura con el imperativo tradicionalmente asociado al decir
poético de producir un efecto bello, destacada por multiples intérpretes
en los poemas mds tardios de Holderlin, no responderia sino al objetivo
de hacer notar la moderna ausencia de belleza de las cosas, espejo de

199 Ya en 1939 Heidegger analiza el poema de Stefan George La palabra, sobre el
que versardn afios mds tarde las conferencias “Das Wesen der Sprache” y “Das Wort”
(¢fr. Unterwegs zur Sprache), para sefialar a propdsito de los versos “Asi aprendi la
triste renuncia: / Ninguna cosa sea donde falta la palabra”: “Si falta la palabra —se
deniega el ser (seyn). Pero en este denegarse se manifiesta el ser en su rehusar-
se —como silencio, como ‘Entre’, como ahi. Ahora por vez primera cercania a la
esencia —y ninguna ‘renuncia’” (Vom Wesen der Sprache, p. 72).

110 5e trata, en concreto, del verso que aparece en la estrofa final de este poema y
que reza: ‘A menudo debemos callar; pues faltan nombres sagrados”. Cfr. Erldute-
rungen zu Holderlins Dichtung, pp. 27 y ss., y 188 y ss., respectivamente.

1 De forma andloga a lo que se afirma sobre el callar de Holderlin en el curso
Hélderlins Hymne ‘Andenken”, se dice en la conferencia “El poema”: “Callar; ¢sig-
nifica esto solamente no decir, permanecer mudos? ¢O sélo puede verdaderamente
callar quien tiene algo que decir? En este caso callaria en suprema medida quien
fuera capaz de dejar aparecer en su decir lo no-dicho, y inicamente mediante éste
y precisamente en cuanto tal” (Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, p. 189).

"2 Tanto en Hélderlins Hymne “Andenken” (pp. 81-82) como en la conferencia
“Recuerdo” (Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, p. 108), Heidegger relaciona
este uso de la palabra “impoética” con la ya sefialada relacién de extrafieza o
extraflamiento que las imagenes del poema deben guardar con el temple de fondo
como recurso para mostrar lo no-dicho en él.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



66 PALOMA MARTINEZ MATIAS

esa lejania de los dioses, a través de la extrafieza de su propia pala-
bra impoética.''®> Una extrafieza que volverfa especialmente palpable
el inevitable fracaso de la voluntad poética de crear belleza en la épo-
ca en que los dioses ya no se ocultan tras la desfondada presencia de
las cosas.

Sin dnimo de agotar el espectro de posibilidades hermenéuticas que
alberga este tema, he pretendido aglutinar bajo las categorias de nega-
cién y fracaso la constelacién de factores con los que Heidegger aspira
a elucidar el modo en que, con el fin de abrir el ser al decir guardando a
la vez fidelidad a su cardcter indecible, el proceder poético de Holderlin
se anuda al silencio. Sin duda sus explicaciones pueden resultar insu-
ficientes comparadas con la importancia que concede a esta cuestién
en la interpretacion de su obra. Pero concluiré este trabajo planteando
que tal vez esa insuficiencia obedezca a la doble conviccién heideg-
geriana del propio fracaso del pensar en el acceso a sus poemas —a
su juicio, sélo genuino en el “siempre querer desesperarse”’!* por su
aclaracion—, y de su necesaria retirada ante el puro alzarse ahi delante
del poema: unicamente ese paso atrds del pensar soslayaria el peligro
de acabar convirtiendo en tema el dmbito inobjetivable que en €l se
poetiza.t!®

BIBLIOGRAFIA

Adorno, Th.W,, “Parataxis. Zur spaten Lyrik Holderlins”, Noten zur Literatur III,
Suhrkamp, Fréancfort del Meno, 1974, pp. 447-491.

Allemann, B., Holderlin und Heidegger, Atlantis, Friburgo, 1954.

Barrios, M., “Holderlin: la revuelta del poeta”, en J. Marrades y M. Vdz-
quez (comps.), Holderlin. Pensamiento y poesia, Pre-Textos, Valencia, 2001,
pp. 9-31.

Bernasconi, R., The Question of Language in Heidegger’s History of Being, Hu-
manities Press International, Atlantic Highlands, 1985.

Biemel, W., “Die Bedeutung der Stromhymnen Holderlins fiir Heidegger”, en
P Trawny (comp.), “Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet / Der Mensch

13 En este sentido, la utilizacién por parte de Holderlin del tipo de composicién
que se ha dado en llamar paratdctica y que Norbert von Hellingrath designaria
como la “armonia dura” (harte Fiigung) se ha interpretado como un recurso poético
de los himnos tardios destinado a hacer patente la imposibilidad de la experiencia
moderna de la belleza de las cosas (c¢fr. C. Kaldsz, Holderlin. Die poetische Kritik
instrumenteller Rationalitdt, pp. 159-177).

Y14 Cfr. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, p. 237.

Y5 Cfr. Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, prélogo a la segunda edicién, p. 8.

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 67

auf dieser Erde”. Heidegger und Holderlin, Klostermann, Francfort del Meno,
2000, pp. 105-122.

Gaier, U., Holderlin, Francke, Tubinga/Basilea, 1993.

Gander, H.-H., “Grund- und Leitstimmungen in Heideggers Beitrdge zur Philo-
sophie”, Heidegger Studien, vol. 10, 1994, pp. 15-31.

Greisch, J., La Parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les mots,
Beauchéne, Paris, 1987.

Heidegger, M., Beitrdge zur Philosophie (GA 65), 2a. ed., Klostermann, Frdnc-
fort del Meno, 1994.

, Besinnung (GA 66), Klostermann, Francfort del Meno, 1997.

——, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit (GA
29/30), 2a. ed., Klostermann, Francfort del Meno, 1992.

—, Einfiihrung in die Metaphysik, 6a. ed., Niemeyer, Tubinga, 1998.

, Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, 6a. ed., Klostermann, Francfort

del Meno, 1996.

, Grundbegriffe (GA 51), 2a. ed., Klostermann, Francfort del Meno, 1991.

, Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie (GA 18), Klostermann,

Francfort del Meno, 2002.

, Heraklit: Logik. Heraklits Lehre vom Logos (GA 55), 3a. ed., Klostermann,

Francfort del Meno, 1994.

, Holderlins Hymne ‘Andenken” (GA 52), 2a. ed., Klostermann, Francfort

del Meno, 1992.

, Holderlins Hymne “Der Ister”, 2a. ed., Klostermann, Francfort del Meno,

1993.

, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (GA 39), 3a. ed., Klos-

termann, Francfort del Meno, 1999.

, Holzwege, 7a. ed., Klostermann, Francfort del Meno, 1994.

, Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (GA 38), Klostermann,

Francfort del Meno, 1998.

, Parmenides (GA 54), 2a. ed., Klostermann, Francfort del Meno, 1992.

—, Platon: Sophistes (GA 19), Klostermann, Francfort del Meno, 1992.

, Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. 1910-1976 (GA 16), Klos-

termann, Francfort del Meno, 2000.

, Sein und Zeit, 17a. ed., Niemeyer, Tubinga, 1993.

— Uber den Anfang (GA 70), Klostermann, Francfort del Meno, 2005.

——, Unterwegs zur Sprache, 12a. ed., Neske, Stuttgart, 2001.

, Vom Wesen der Sprache (Die Metaphysik der Sprache und die Wesung des

Wortes zu Herders Abhandlung “Uber den Ursprung der Sprache”) (GA 85),

Klostermann, Francfort del Meno, 1999.

, Vortrdge und Aufsdtze, 9a. ed., Neske, Stuttgart, 2000.

, Wass heifst Denken?, 5a. ed., Niemeyer, Tubinga, 1997.

Holderlin, E, Correspondencia completa, trad. H. Cortés y A. Leyte, Hiperion,
Madrid, 1990.

, Ensayos, 3a. ed., trad. E Martinez Marzoa, Hiperién, Madrid, 1990.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



68 PALOMA MARTINEZ MATIAS

Holderlin, E, Sdmtliche Werke, ed. E Beildner, Kohlhammer, Stuttgart, 1943—
1985.

, Sdamtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, ed. D.E. Sattler, Stroem-

feld, Francfort del Meno, 1975-2008.

, Theoretische Schriften, Meiner, Hamburgo, 1998.

Kaldsz, C., Holderlin. Die poetische Kritik instrumenteller Rationalitdt, Johann
Wolfgang Goethe-Universitit, Francfort del Meno, 1984.

Leyte, A., Heidegger, Alianza, Madrid, 2005.

Martinez Marzoa, E, De Grecia y la filosofia, Universidad de Murcia, Murcia,
1990.

——, De Kant a Holderlin, Visor, Madrid, 1992.

—, El decir griego, A. Machado, Madrid, 2006.

———, El saber de la comedia, A. Machado, Madrid, 2005.

, El sentido y lo no-pensado (Apuntes para el tema “Heidegger y los griegos™),

Universidad de Murcia, Murcia, 1985.

, “Heidegger y la filosofia griega”, en M. Pellecin e I. Reguera (comps.),
Wittgenstein-Heidegger, Diputacion Provincial de Badajoz, Badajoz, 1990,
pp. 227-239.

——, Heidegger y su tiempo, Akal, Madrid, 1999.

, Holderlin y la l6gica hegeliana, Visor, Madrid, 1995.

Martinez Matias, P, “Hablar en silencio, decir lo indecible. Una aproximacion
a la cuestiéon de los limites del lenguaje en la obra temprana de Martin
Heidegger”, Didnoia, vol. 53, no. 61, 2008, pp. 111-147.

Otto, W.E, Los dioses de Grecia, trad. R. Berge y A. Murguia, Siruela, Madrid,
2003.

Poggeler, O., “Die engen Schrinken unserer noch kinderdhnlichen Kultur”, en
C. Jamme y O. Poggeler (comps.), Jenseits des Idealismus. Holderlins letzte
Homburger Jahre (1804-1806), Bouvier, Bonn, 1988, pp. 9-52.

Rey, WH., “Heidegger-Trakl: Einstimmiges Zwiegesprach”, Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, no. 30, 1956,
pp. 89-136.

Riedl, M., “Seinserfahrung in der Dichtung. Heideggers Weg zu Holderlin”,
en P Trawny (comp.), “Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet / Der Mensch
auf dieser Erde”. Heidegger und Holderlin, Klostermann, Francfort del Meno,
2000, pp. 19-49.

Ryan, L.J., “Holderlins Antigone”, en C. Jamme y O. Poggeler (comps.), Jen-
seits des Idealismus. Holderlins letzte Homburger Jahre (1804-1806), Bouvier,
Bonn, 1988, pp. 103-121.

, Holderlins Lehre vom Wechsel der Tone, Kohlhammer, Stuttgart, 1960.

Schadewaldt, W., “Holderlins Weg zu den Goéttern”, en E. Zinn (comp.), Hellas
und Hesperien. Gesammelte Schriften zur Antike und zur neueren Literatur,
vol. I, Artemis, Zurich/Stuttgart, 1960, pp. 167-175.

Schmid, H., “Geschick und Verhéltnis des Lebendigen. Die griechische Sphére
zwischen Heidegger und Holderlin”, en P Trawny (comp.), “Voll Verdienst,

Dianoia, vol. LVII, no. 69 (noviembre 2012).



HOLDERLIN Y LO NO-DICHO 69

doch dichterisch wohnet / Der Mensch auf dieser Erde”. Heidegger und Holder-
lin, Klostermann, Frédncfort del Meno, 2000, pp. 163-179.

Szondi, P, Estudios sobre Hélderlin, trad. J.L. Vermal, Destino, Barcelona, 1992.

Zarader, M., Heidegger et les paroles de l'origine, Vrin, Paris, 1990.

Ziegler, S., Heidegger, Holderlin und die Alétheia, Duncker und Humblot, Berlin,
1991.

, Zum Verhdltnis von Dichten und Denken bei Martin Heidegger, Attempto,

Tubinga, 1988.

Recibido el 1 de octubre de 2011; aceptado el 15 de diciembre de 2011.

Dianoia, vol. LVII, no. 89 (noviembre 2012).



