180 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Isabel Cabrera y Carmen Silva (compiladoras), La religion a través de
sus criticos, Instituto de Investigaciones Filosdficas-UNAM/Facultad de
Filosofia y Letras-UNAM, México, 2011, 269 pp.

La antologia La religion a través de sus criticos retine once textos que explo-
ran un repertorio de ideas y valoraciones de pensadores considerados clasicos
sobre la naturaleza, la justificaciéon y el lugar que ocupa (o deberia ocupar)
la religién en la cultura occidental. Dado el éxito editorial de algunos textos
del llamado nuevo ateismo, cuyas criticas con frecuencia permanecen en lo
anecddtico y la polémica furibunda —piénsese en obras como God Is not Great:
How Religion Poisons Everything (2007) de Christopher Hitchens o en The End
of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason (2004) de Sam Harris—, es
bueno adentrarse en un libro que, como éste, exige una cabeza fria para repasar
las opiniones y argumentos de algunos de los mas grandes filésofos, psicélogos
y socidlogos que son en buena medida responsables de la autocomprension
secular del mundo en que vivimos.

No es facil evaluar de manera global un conjunto de textos escritos por
autores con intereses y estilos tan distintos, pues sus virtudes y limitaciones
son también diferentes y cada uno mereceria un examen por separado. Por
ello, me limitaré a exponer un poco algunas de mis impresiones en relacién
con el libro en general, aunque salten aqui y alla referencias mas especificas a
algunos de los escritos de la antologia.

Didnoia, volumen LVII, nimero 68 (mayo 2012): pp. 180-183.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 181

Las compiladoras, Isabel Cabrera y Carmen Silva, han ordenado las contri-
buciones de acuerdo con una secuencia histérica que comienza en el siglo xvi
con Michel de Montaigne (estudiado por Leonel Toledo Marin) y termina con
dos autores vivos, Richard Dawkins y Daniel Dennett (con quienes polemiza
Juan Cordero Herndndez). Ello permite observar una secuencia histdrica en el
contenido mismo de las criticas, cuyos blancos van desde 1) la debilidad de
los argumentos a favor de la existencia de Dios y 2) la critica a concepciones
erroneas de lo que es la divinidad, hasta 3) el desenmascaramiento de los ver-
daderos motivos por los cuales se cree o 4) las consecuencias perniciosas que
esas creencias tienen para el individuo y la sociedad. Asi, puede apreciarse que
los autores mas antiguos tienden a concentrarse en los puntos 1) y 2), mientras
que, a partir del siglo x1X, los mds cercanos a nosotros se preocupan sobre todo
por desarrollar los asuntos 3) y 4). Sin embargo, como se apresuran a sefialar
Cabrera y Silva, ello no significa que no haya autores que, incluso en nuestros
dias, armen sus ataques desde cualquiera de esos cuatro flancos. Tal es el caso,
creo yo, de diversos pensadores anglosajones que dedican mucho tiempo a la
discusién de algunos argumentos tradicionales a favor de la existencia de Dios
(como, por ejemplo, el argumento del disefio, aunque puesto a competir ahora
desde un enfoque naturalista con la teoria de la evolucién), mientras que los
pensadores continentales se inclinan mucho més al estudio de los aspectos
motivacionales, morales y culturales del (ya largo) fin de la religién, siguiendo
la estela de Ludwig Feuerbach (estudiado por Paulo Sergio Mendoza Gurrola
en la antologia), Friedrich Nietzsche (cuyas profundidades sondean Marfa An-
tonia Gonzdlez Valero y Greta Rivara Kamaji) y Sigmund Freud (abordado por
Pedro Cerruti).

No todos los autores estudiados son criticos de la religion en el sentido de
que se muestren hostiles hacia ella. Tal es el caso obvio de Kant, acerca de quien
Faviola Rivera Castro nos recuerda que sus criticas a la metafisica tradicional
—constituida por los problemas de la existencia de Dios, la inmortalidad del
alma y la realidad de la libertad— no conducen al ateismo, sino al desplaza-
miento de la religién del &mbito especulativo al dominio de la moral. Una vez
circunscrita a los limites de la razén y de la autonomia moral, la concepcién
kantiana de la religién sirve de plataforma a su autor para criticar las préc-
ticas y creencias religiosas de su tiempo. Otro tanto sucede con el caso, mds
ambiguo ciertamente, de Baruch Spinoza (explicado por Luis Salazar Carrién
en “Spinoza como critico de la religién”), cuya identificacién de Dios con la
naturaleza le gand la acusacion de ateismo, pero que, en todo caso, sirvié de
base para la critica de todo lo que el filésofo holandés considerd supersticion y
fanatismo entre los creyentes de su época. Algo similar sucede con el problema,
muy debatido, de si el escepticismo de David Hume conduce efectivamente a
negaciones ateas (asunto tratado por Mark Platts con su habitual agudeza en
“Suefios de enfermos: Hume sobre la religién”).

Algo valioso de la antologia es que, si bien todos los articulos son induda-
blemente producto de especialistas, en la mayoria de ellos hay una intencién
de colocar la critica de cada pensador en el contexto de su obra méas extensa.

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



182 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Tal es el caso, por ejemplo, del capitulo “La pasién indtil y la transformacién
del mundo”, de Zenia Yébenes, que con mucha claridad expone algunas de las
complejidades de El ser y la nada imprescindibles para comprender la critica de
Sartre a la religién, o “Max Weber: religién y desencantamiento del mundo”,
de Nora Rabotnikof, que coloca las opiniones del autor comentado en un pa-
norama mas amplio de su pensamiento. Otro tanto sucede con el texto de Luis
Salazar o con el de Pedro Joel Reyes (“Marx, Engels y la religiéon”). En fin, que
el libro, sin sacrificar la profundidad ni la atencién al detalle, se deja leer en
general como una introduccién al pensamiento sobre la religion de los tedricos
seleccionados.

Ademas de un buen ejercicio de historia de las ideas, la lectura de La religion
a través de sus criticos proporciona al estudioso un horizonte de las mas signi-
ficativas criticas a la tradicién religiosa judeocristiana, muchas de las cuales
conservan una vigencia asombrosa. Faltan my pocas; por ejemplo, se echa un
tanto de menos un vistazo al famoso dilema de Eutifrén, por citar un caso.
Podrian haberse agregado mdés nombres, quizd John Stuart Mill o Bertrand
Russell, o tal vez Sgren Kierkegaard, para reforzar la presencia de quienes,
sin abandonar la religién, cuestionan fuertemente las formas tradicionales de
entenderla. Pero no puede dudarse de la importancia de todos los autores in-
cluidos en la antologia, y cualquiera de ellos debe considerarse fundamental
para discutir la vigencia de la religién en nuestra cultura.

En la introduccién del libro —cuyo tinico defecto acaso sea lo que en otras
introducciones y prélogos es una virtud que se afiora: la brevedad—, las com-
piladoras afirman que “No parece que haya quedado, después de estos autores,
algo mas que criticar a las religiones”; sin embargo, “la religion sigue reinando
en las sociedades”. Y, en efecto, tras disiparse el humo de las descargas, vemos
con asombro que el blanco sigue ahi, casi indemne. Es verdad que vivimos en
sociedades, al menos en Occidente, en que nuestras relaciones personales, la
participacion en faenas comunes y el intercambio espontaneo de sentimien-
tos no pasa por lo regular por el tamiz religioso, pero la renovacién de los
fundamentalismos, las guerras religiosas, la proliferacion de formas de espi-
ritualidad light y la vuelta de los conservadurismos auspiciados por grupos
politicos que buscan incidir en la discusién de temas morales delicados y que
nos afectan a todos, nos hacen ser al menos cautelosos a la hora de decre-
tar derrotas y triunfos en el terreno ideolégico. Ademas estd el simple y llano
hecho de que la religién persiste —si se quiere de forma menguante en sus
formas institucionalizadas—, de que millones de personas no necesariamente
desinformadas ni tampoco fanaticas otorgan sentido a su existencia desde uno
u otro credo.

Los humanistas del siglo xviI y, més tarde, los pensadores de la Ilustracién
—sostienen Cabrera y Silva— se equivocaron al pensar que el avance del cono-
cimiento desterraria las practicas religiosas. Pero, ¢puede esperarse realmente
que los argumentos y las teorias (o incluso las pruebas empiricas) refuten las
creencias religiosas? Algunas de las mentes mas brillantes de los ultimos qui-
nientos afios han presentado buenas razones para suponer que creer en un

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 183

dios, o al menos en el dios judeocristiano, es una posicién endeble, contraria a
las evidencias y l6gicamente insostenible. No obstante, los creyentes no pare-
cen sentirse aludidos. Y no me parece razonable que ello se deba tinicamente,
o sobre todo, a la ignorancia promovida por los poderes facticos que “siguen
pretendiendo que los criticos se mantengan en las sombras”, como parecen
sugerir las compiladoras. Llama la atencién que, por ejemplo, el famoso dile-
ma de Eutifrén, la defensa kantiana de la autonomia moral o las objeciones
naturalistas no desvelan sino a los expertos (generalmente fil6sofos), mientras
que los tedlogos cristianos o los rabinos —muchos de ellos con un fuerte en-
trenamiento filos6fico— que los abordan en sus escritos no se muestran muy
impresionados, y con frecuencia tienen a la mano interpretaciones que hacen
que las criticas filosdficas parezcan ociosas en sus respectivos contextos doc-
trinarios, si bien muchas veces las respuestas sélo parecen obvias a quienes
comparten sus credos.

Quiza los tedricos, podriamos decir, parten de una posicién sesgada y co-
meten una peticién de principio (como sostiene Juan Cordero en su brillante
polémica contra Richard Dawkins): primero descartan la religién y después
buscan las razones que sustenten su posicion, es decir, ponen primero las con-
clusiones y después las justificaciones (aunque no pocos fildsofos se sentirian
cémodos con tal forma de proceder: para William James, por ejemplo, las teo-
rias filosoficas son reflexiones sobre el temperamento de sus creadores; hay
a quienes su temperamento recio los lleva a buscar justificar una perspectiva
cientifica; otros, mas tiernos, se muestran conmovidos por los valores y el sen-
tido de trascendencia). O quizd la falacia que se comete es la del hombre de
paja, pues las caracterizaciones mas famosas de lo que constituiria el nticleo de
las précticas religiosas casi nunca las aceptan los propios creyentes —quienes
las consideran meras caricaturas de sus convicciones— y dificilmente resisten
un escrutinio minucioso de los hechos. Otros nos sugeririan que las justifica-
ciones epistémicas estan de sobra, que lo que define el sentido religioso de la
vida es, justamente, una forma de vida, y de ahi que toda critica externa esta
condenada a la irrelevancia, a una forma de la falacia de ignoratio elenchi. Pero
éstas son sdlo algunas de las muchas inquietudes que el libro genera y, sin duda
alguna, la lectura de La religion a través de sus criticos nos proporciona exce-
lentes recursos para continuar con la reflexién sobre este pretendido fracaso
de la Iustracién y explorar otros enfoques para desafiar a la religién o para
encontrarle un nuevo acomodo en nuestras vidas.

HECTOR ISLAS AZAIS

Instituto de Investigaciones Filosdficas
Universidad Nacional Auténoma de México
hector.islas@filosoficas.unam.mx

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



