RESENAS BIBLIOGRAFICAS 213

Maria Teresa Enriquez, De la decision a la accion: estudio sobre el im-
perium en Tomds de Aquino, Georg Olms, Zurich/Nueva York, 2011,
412 pp.

De la decisién a la accién es, de acuerdo con las palabras mismas de la autora,
un estudio “sistematico[,] intratextual, [y] exhaustivo” (p. 16) del concepto
de imperio (imperium) en Tomdas de Aquino, nocidn con la cual este autor se
refiere principalmente al acto del intelecto practico segin “manda” a las demas
facultades a actuar. Como se explica en la introduccioén, el libro no es un estudio
histdrico —es decir, el fin no es realizar una doxografia diacrdnica del fil6sofo
que narre histéricamente los desarrollos de su pensamiento a través de su ca-
rrera académica—, sino un andlisis sincrénico en el que se propone una visién
coherente y sintética de todo lo que Tomas de Aquino ensefia en sus obras
respecto del concepto de imperio. Ademds, la autora no se limita a los textos
de este pensador, sino que aflade profundidad a su andlisis ahondando en las
obras de los autores y comentadores de la tradicién tomista, desde Domingo de
Soto hasta Garrigou-Lagrange, para resolver problemas interpretativos que no
quedan claros directamente desde las fuentes primarias. En varias ocasiones
ofrece incluso contrastes entre la posiciéon de Tomdas de Aquino y las de los
escolasticos posmedievales, particularmente las de Vdzquez y Sudrez, quienes
niegan el imperium por considerarlo innecesario e imposible (cfr. p. 32). Ob-
viamente, la literatura filoséfica contemporanea también desempefia un papel
relevante en su exégesis.

Luego de una breve introduccion que detalla la naturaleza y el propoésito de
la obra, la autora divide el libro en dos partes que, juntas, suman siete capi-
tulos, todos de mas o menos la misma longitud (de entre treinta y cincuenta
paginas cada uno). La divisiéon de la obra en dos partes no se encuentra en el
indice, pero la explica la autora en la introduccion.

La primera parte estd constituida por los primeros tres capitulos: el primero
titulado “Imperium, acto de la razdén préctica”, el segundo “La voluntad y el
principio del imperio” y el tercero “Los actos voluntarios imperados”. Estos tres
son los capitulos fundamentales de los cuales se deriva toda la discusion subse-
cuente. La segunda parte de la obra, que incluye los capitulos del IV al VII, se

Didnoia, volumen LVII, nimero 68 (mayo 2012): pp. 213-220.



214 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

enfoca en los corolarios de la doctrina fundamental establecida en la primera
parte: el cuarto capitulo trata sobre “El imperio de lo debido, el praeceptum”,
el quinto sobre “El imperio de lo universal, la ley”, el sexto sobre “Imperio
y virtudes” y el séptimo y tltimo sobre “Virtudes imperantes”. En estos ulti-
mos capitulos vemos mejor el impresionante kilometraje doctrinal del concep-
to central de imperio, pues en ellos encontramos sorprendentes aplicaciones
del tema. Por ejemplo, en los capitulos IV y V la autora discute la nocién de
“imperio sobre otros”, que no es otra cosa que el gobierno social, y sus con-
secuencias respecto a la ley y la autoridad. Ademas, en los capitulos VI y VII
Enriquez desentrafia la nocién de virtudes imperadas para explicar como To-
mas de Aquino relaciona las virtudes entre si. Hubiera sido muy oportuno que
la autora presentara un analisis del texto de Summa theologiae 11-11.32.1 ad 1,
que es una joya conceptual en cuanto que distingue entre actos que pertenecen
a una virtud de manera “elicitiva” (elicitive) y a otra virtud “como a la [virtud]
imperante” (sicut imperanti); sin embargo, no aparece una discusién de este
texto ni de textos paralelos. El libro cierra con un breve epilogo donde la auto-
ra explica los diferentes “sentidos del imperio”, después del cual encontramos
una adecuada bibliografia y tres indices muy dtiles: de autores, de materias y
de pasajes.

Lamentablemente, en esta resefia no puedo comentar al detalle estos ex-
celentes capitulos por limitaciones de espacio y de tiempo, asi que me voy a
enfocar en los primeros tres capitulos, los cuales, en mi opinién, sirven como
cimiento para los demas. En éstos la autora establece la naturaleza del impe-
rium y la distincién central entre actos imperados y actos elicitos en Tomas.
Como lo explica Enriquez: “Los primeros tres capitulos siguen, paso a paso,
la caracterizacién del concepto ofrecida como parte del andlisis del acto vo-
luntario en el texto privilegiado para este estudio: la cuestién 17 de la prima
secundae de la Summa theologiae dedicada precisamente a los actos imperados
por la voluntad” (p. 17).

El primer capitulo, “Imperium, acto de la razén préctica”, se centra en el con-
cepto de imperio en si mismo y analiza minuciosamente los textos en los cuales
Tomas de Aquino trata el tema directamente. El capitulo esta subdividido en
tres secciones: “1. Orden y movimiento”, “2. Razén prdctica y especulativa” y
“3. La voluntad y el imperio de la razén practica”. Las primeras dos secciones
explican los fundamentos metafisicos y psicoldgicos que la autora presupone
en el resto de la obra. En la tercera seccién comienza de lleno la discusién
sobre el concepto de imperium, y se discuten sus aspectos mas esenciales: qué
es, a qué potencia del alma pertenece y cdmo se relaciona con otras faculta-
des. Enriquez ofrece una detallada recensién de los puntos fundamentales de
la doctrina sobre el imperio. En particular, explica de manera muy instructiva
por qué el imperio es esencialmente un acto de la razén practica (y no de la
voluntad), aunque, como dice Tomas de Aquino, este acto de la razén préacti-
ca presuponga un acto de la voluntad. Esta doctrina realmente no es facil de
entender, ya que el Doctor Angélico habitualmente habla del “imperio de la
voluntad” o de actos “imperados por la voluntad”, pero a la hora de discutir

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 215

directamente a qué potencia pertenece, atribuye el imperio esencialmente al
intelecto practico y no a la voluntad. Sin embargo, Enriquez hace una excelente
labor explicdndolo claramente. Un aspecto secundario pero de mucho interés
es la discusién sobre la sutil distincién entre imperar y deprecar. Resulta par-
ticularmente interesante ver cémo la autora aplica estos conceptos al gobierno
de las potencias irracionales por parte de las potencias racionales del hombre.
Estas observaciones sobre imperar y deprecar son muy ttiles para entender
mejor el contenido de lo que sigue y, especialmente, el tercer capitulo, sobre el
cual hablaré después.

En el segundo capitulo, “La voluntad y el principio del imperio”, Enriquez va
mas alla del imperio como acto de la razén practica, y explica el papel de la vo-
luntad en el mismo. El capitulo esta subdividido en tres secciones: “1. Actos
voluntarios imperados”, “2. Actos elicitos de la voluntad” y “3. Imperium y acto
imperado”. En la primera seccién se establece la distincién fundamental entre
actos elicitos y actos imperados que, como lo nota la autora, “explica [...] la
posibilidad de fractura entre lo que es querido y lo que es ejecutado” (p. 51).
Los actos imperados de la voluntad son los que proceden esencialmente de
otras potencias, como los actos propios de la potencia motriz (por ejemplo, me
paro, me siento, camino, etc.), en cuanto que son gobernados o dirigidos por la
voluntad, mientras que los actos elicitos de la voluntad son actos esencialmen-
te volitivos como, por ejemplo, amar, odiar, elegir, consentir, usar (o imperar),
etcétera.

Ahora bien, segtin la interpretacion tradicional, Tomas de Aquino utiliza
ademas los conceptos de “acto interior” y “acto exterior” de la voluntad como
terminologia equivalente a la de “acto imperado” y “acto elicito” de la volun-
tad, respectivamente. Es decir, la tesis tradicional es que los actos “interiores”
de la voluntad son los actos esencialmente volitivos, los actos elicitos de la
voluntad, mientras que los actos “exteriores” de la voluntad son los actos im-
perados por la voluntad, aquellos que esencialmente proceden de otras po-
tencias a través de la direccion de la voluntad. Pero Enriquez niega esta tesis
diciendo que “[1]as categorias elicito e imperado no se identifican con las de
actos interiores y exteriores”. La identificacion tradicional entre la terminologia
de actos interiores/exteriores con la terminologia de actos elicitos/imperados
no es explicita en el filésofo estudiado. La autora no lo menciona en el libro,
pero esta identificacién proviene de Tomds de Vio Cayetano, comentador de
Tomas de Aquino, quien concluye que hay que afirmar tal identificacién por
necesidad interpretativa. Es decir, Cayetano ve que las dos terminologias tie-
nen la misma funcién en los textos tomistas, y si nosotros no lo vemos de esa
manera tropezaremos con inconsistencias interpretativas.! Aunque difiero de
la autora en este punto, si aprecio que haya reunido de manera clara en su

! Cfr. Tomas de Vio Cayetano, Commentaria in Summam theologicam s. Thomae
Aquinatis, I-1I, q. 18, a. 6, en Toméas de Aquino, Opera omnia iussu impensaque
Leonis XIII PM. edita., vol. 6, Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, Roma, 1895-
1899. Véase también Francisco J. Romero Carrasquillo, The Finality of the Virtue

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



216 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

investigacién todas las posturas clave y haya continuado con esta discusién tan
interesante.

El tercer capitulo, que trata de “Los actos voluntarios imperados”, es tam-
bién fundamental, pues utiliza el concepto de imperio para explicar de manera
detallada la relacion entre la razdn/voluntad y las potencias subracionales (o,
seglin la autora, participativamente racionales), tales como los apetitos sensi-
bles y la sensualidad. Me parece que la doctrina esencial de este tercer capitulo
estad ya contenida in potentia en la de los primeros dos, como una conclusién
que esta presente in potentia en las premisas —lo que significa que, segtin la 16-
gica aristotélico-tomista, esta bien argumentada—. El capitulo esta subdividido
en seis secciones: “1. Imperio de la voluntad sobre sus propios actos”, “2. Los
actos de la razén en cuanto imperados por la voluntad”, “3. La racionalidad
de los apetitos sensibles”, “4. La sensualidad indémita”, “5. La actividad vi-
tal” y, finalmente, “6. El cuerpo humano”. En mi opinidén, lo mas destacable
de este capitulo se encuentra en la primera seccion, donde la autora explica
cémo, para Santo Tomds, las potencias subracionales (los apetitos sensibles y
la sensualidad) son gobernadas por las potencias esencialmente racionales (el
intelecto, la voluntad), y, asi, participan de su racionalidad. Esto permite que
los actos de las potencias participativamente racionales se clasifiquen como
actos imperados de la voluntad (o del intelecto). De aqui se desprende una
interesante discusién sobre los conceptos de “hombre virtuoso”, “hombre con-
tinente”, “hombre incontinente” y “hombre vicioso”. Tanto en el hombre conti-
nente como en el incontinente hay una batalla interior entre la razén y las
pasiones: el hombre incontinente es aquel cuyas pasiones dominan a su razoén,
mientras que el continente es aquél en quien la razén domina a las pasiones.
Ninguno de los actos de éstos es perfecto. Los actos perfectos provienen del
hombre virtuoso, cuya situaciéon es mejor que la del meramente continente,
pues en él hay una armonia entre las pasiones y la razén. También hay una
armonia, aunque perversa, en el hombre vicioso, pues en él la razén no intenta
luchar contra las pasiones, que en su caso lo inclinan hacia el mal. Enriquez
explica todo esto de manera muy ldcida a través del concepto de imperio: en
el incontinente la razén impera, pero no hay ejecucién del imperio, pues la
voluntad elige seglin el movimiento de las pasiones; en el continente hay por
lo menos ejecucién del imperio, a pesar de la tendencia opuesta de las pasio-
nes pero, por esto, dicha ejecucion causa tristeza; y, en el virtuoso, incluso las
pasiones obedecen al imperio de la razén, por lo cual hay armonia de accién,
y no tristeza, en el acto virtuoso. En el vicioso la razén obedece a las pasiones
sin lucha interior.

Una aplicacidn interesante de la discusion central de este tercer capitulo es
cémo la autora responde al intelectualismo socratico con base en los textos
tomistas. Su respuesta tiene dos vertientes: la distincién entre conocimiento
universal y particular, y la distincién entre conocimiento habitual y actual, y

of Religion in Aquinas’ Theory of Human Acts, ProQuest Dissertations, Ann Arbor,
Michigan, 2009, pp. 110-114.

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 217

se ilustra mejor en el caso del hombre continente, quien lucha (victorioso)
contra sus pasiones para que sus actos obedezcan a la recta razén. Primero,
recordemos que Tomds de Aquino entiende el razonamiento practico en térmi-
nos del silogismo. La autora cita un texto muy instructivo del Comentario a las
sentencias, donde se ensefia que:

Como la razén de alguna manera razona en lo operable, el juicio de la ra-
z4n se encuentra en la premisa mayor, que es universal; pero en la premisa
menor, que es particular, se mezcla la pasidn, que tiene influencia acerca
de lo particular, de donde se sigue la corrupcién de la razén al elegir la
conclusién.?

Ademas, basdndose en Summa theologiae 1a, q. 81, a. 3, co., Enriquez afia-
de que:

asi como en un silogismo las conclusiones particulares se desprenden de
los principios universales, el juicio practico de la razdn particular [es decir,
la potencia cogitativa] depende del juicio de la razén universal. Sin embar-
go, este sometimiento no siempre es efectivo, porque los apetitos cuentan
con otros recursos con los que se resisten a la sujecidn racional. (p. 114)

Entonces no basta con saber algtn principio universal, racional, cientifico,
sobre lo que es bueno en general para ser moralmente bueno. Por ejemplo, no
basta saber que la filosofia es buena para decidir concretamente cudntas horas
le dedicaré al estudio filoséfico esta noche. A la premisa mayor y general hay
que afadir un conocimiento particular (una premisa menor) sobre lo que se
tiene que hacer aqui y ahora. Y este conocimiento no es intelectual, sino que
reside en la “razdn particular”, es decir, en la potencia cogitativa, que es uno
de los sentidos internos en el hombre, junto con el sentido comun, la imagi-
nacién y la memoria. Y por esto el conocimiento particular, representado por
la premisa menor, estd condicionado por las pasiones. Por lo tanto, la conclu-
sién, que ya esta in potentia en las premisas, estara también condicionada por
las pasiones. Como dice la autora, “en el incontinente, cuya razén prohibe en
universal lo que él juzga bueno en particular [...] [1]a prohibicién de la razén
constituye un cierto saber, pero es sdlo un saber universal trabado por el deseo
en lo particular” (ibid.).

Ahora bien, las pasiones pueden afectar incluso el conocimiento general de
la misma premisa mayor, pues, como dice Enriquez, “en la accién del incon-
tinente no impera el juicio universal de la razén; sino que se universaliza el
juicio particular de la sensualidad” (p. 117). Es decir, la razén del virtuoso
propondrd una premisa mayor practica segun la recta razén, mientras que la
razon del hombre vicioso propondra una segun las pasiones: “En los razona-
mientos tanto de la virtud como del vicio no hay oposicién entre el universal y

2 Scriptum super Sententiis, lib. 2, d. 24, q. 3, a. 3, co., citado en la p. 116.

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



218 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

el particular” (ibid.). Esto se da porque, como dice Santo Tomads, la inferencia
en el campo practico no siempre se hace segtin la recta razon, pues las pasiones
a veces intervienen, tentando a la razén a sugerir algunos conocimientos y a
omitir otros, de manera que se elija segiin la pasion y no segun la recta razén. El
ejemplo de Tomds de Aquino, el cual forma parte del texto del Comentario a las
sentencias que antes reproduje, es muy ilustrativo: ante el conocimiento parti-
cular de que “unirse a esta mujer seria fornicacién”, la recta razén (la razén del
hombre virtuoso) sugeriria que “no se ha de cometer fornicacién alguna”, y de
ahi se concluye que “no se ha de unir a esta mujer”; pero en el caso del hombre
vicioso, su razén se ve dominada por sus pasiones, y, por lo tanto, sus pasiones
lo incitan a pensar, como premisa mayor, que “toda fornicacién es deleitable”,
y por ello a concluir que “unirse a esta mujer es deleitable”. Por lo tanto, el
virtuoso y el vicioso, aun partiendo de la misma premisa menor (“unirse a esta
mujer seria fornicacidon”), pueden llegar a conclusiones opuestas porque parten
de diferentes premisas mayores.

Pero ya que el hombre continente y el hombre incontinente sufren la bata-
lla interior entre las pasiones y la razén, debemos preguntar: écomo logra el
hombre continente “callar” (por asi decirlo) sus pasiones y pensar, segun la rec-
ta razdn, en la premisa correcta (“no se ha de cometer fornicacién alguna”)?
Y ¢como pierde la batalla el hombre incontinente, dejando que sus pasiones
dicten la premisa mayor? La autora explica licidamente que, en el caso del
continente, “[1]a razdn, entonces, para hacerse obedecer por estas facultades
[a saber, los apetitos sensitivos] —que no le son completamente inferiores—
ejerce no s6lo un mandato, sino una especie de peticién [o deprecacion, y] los
intenta persuadir” (p. 114). Esta peticién, pues, es una suerte de imperio ¥,
como tal, presupone un acto de la voluntad, ya que, como Enriquez explica en
su primer capitulo, el imperio es un acto de la razén practica que presupone un
acto de la voluntad. Es entonces la voluntad, y no el intelecto, la que es a fin de
cuentas responsable por los actos buenos y malos. No es la pura ignorancia la
que causa el mal moral, sino el hecho de que la voluntad haga que el intelecto
impere de una manera en vez de otra. La autora concluye que, en el caso del
hombre virtuoso, cuyas pasiones obedecen a la razoén,

[l]a razén pide lo mejor a los apetitos sensitivos con un conocimiento asen-
tido voluntariamente, mds “interiorizado” [...]. Pero el asentimiento es un
acto de la razén imperado, y por lo tanto, libre. De manera que la razén,
para poder dominar a los sentimientos, requiere el dominio de sus propios
asentimientos. (p. 118)

Pero notemos que tanto el continente como el incontinente tienen algtn tipo de
conocimiento sobre la premisa mayor que es segtn la recta razén —la diferen-
cia es que el continente decide hacerse actualmente consciente de ella (y por
eso gana la batalla), mientras que el incontinente decide ignorarla de alguna
manera—. Como dice la autora: “En efecto, para que la razén pueda imperar

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 219

sobre los sentimientos requiere, antes, imperar sobre si misma: reafirmar el
asentimiento” (p. 118). Esto nos trae a la segunda vertiente de su respuesta,
que consiste en notar la distincion entre el conocimiento (préactico) habitual y
el actual. Enriquez nota, pues, que ésta es la segunda clave, segtin Tomads, para
refutar el intelectualismo de Sdcrates, “cuyo error consistia mas bien en no dis-
tinguir entre los modos de saber —habitual y actual—, y entre el conocimiento
universal y el particular” (p. 119).

Es obvio que estas consideraciones no pretenden reseflar exhaustivamente
todo el contenido del libro de Enriquez, sino que sirven meramente como una
ilustracién de la profundidad y tecnicidad de la problematica que la autora
enfrenta a través de su obra.

En cuanto a los aspectos fisicos del libro, publicado por una editorial eu-
ropea de gran prestigio, no puedo resistir hacer mencién del hecho de que el
volumen es estéticamente muy agradable, relativamente grueso (412 paginas,
unos tres o cuatro centimetros de grosor) y su portada inspira seriedad acadé-
mica. Ademas, utiliza una tipografia muy elegante, facil y comoda de leer, y
alterna tamafios de letra entre las citas y el texto principal.

No obstante, seria de utilidad incluir una seccién de erratas, o quiza hasta
pensar en una reedicién del libro, pues en esta primera edicién vemos algunos
aspectos por mejorar. Por ejemplo, ocasionalmente el lector encuentra algu-
nos pequeilos errores ortograficos. Ademas, el sistema de abreviaturas no es
homogéneo y resulta, por ende, bastante incodmodo. La gran mayoria de las
abreviaturas para las obras de Tomas de Aquino son dificiles de reconocer;
por ejemplo, la abreviatura para el Comentario a la ética de Aristételes (en la-
tin, Sententia libri Ethicorum) es CTC. A lo mejor otra abreviatura para este
libro, como SLE (Sententia libri Ethicorum) o CEA (Comentario a la ética de
Aristdteles) hubiese sido més facil de reconocer y hubiese ahorrado al lector la
distraccién de tener que consultar constantemente la lista de abreviaturas.

Otro detalle es que el libro es técnico desde el inicio. Seria conveniente
el repaso de algunos conceptos basicos para asi poder llevar al lector de la
mano desde lo mas elemental a lo mas especializado. Por otro lado, resultaria
interesante —aunque no sea necesario— hacer una referencia mds explicita a
las fuentes que Tomas de Aquino utiliza para elaborar su concepto de imperio.
Pero, aun asi, la autora consigue adentrarse en la polémica posterior en torno
al texto de Santo Tomas, lo que hace que el libro sea multidimensional y de
gran interés, tanto para estudiosos del pensamiento del Doctor Angélico como
para lectores con un enfoque mas contemporaneo.

En resumidas cuentas, la investigacion realizada por Enriquez es, global-
mente, muy disciplinada, detallada, técnica, profunda, convincente y a veces
hasta sorprendente. El libro es inico en su campo, pues mientras que hay varios
libros afines —por ejemplo, los que discuten la teoria de los actos humanos en
general en Santo Tomas— ninguno de ellos se centra especificamente en el
concepto de imperio. Por eso el estudio de Enriquez es, en definitiva, una im-
portantisima contribucién a la bibliografia sobre la teoria de los actos humanos
en Tomas de Aquino y, por ende, inevitablemente lo tendra que estudiar seria-

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



220 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

mente cualquiera interesado en esta linea de investigacién. Sin lugar a dudas,
este trabajo se convertird en material de estudio y referencia fundamentales,
en el nivel internacional y por muchos afios, para quienes deseen estudiar el
tema del imperio en el gran filésofo escolastico.

FRANCISCO J. ROMERO CARRASQUILLO
Universidad Panamericana
fromero@up.edu.mx

Didnoia, volumen LVII, nimero 68 (mayo 2012): pp. 220-224.



