RESENAS BIBLIOGRAFICAS 235

vicios tedricos mas arraigados como el fervor sucursalero, Acosta alude al “fi-
losofar de Vaz Ferreira como filosofar latinoamericano”. No sé si lo entiendo
bien, pero por supuesto Vaz Ferreira penso y escribié una filosofia sin color lo-
cal, rehuyendo también ese otro vicio tan nuestro, el entusiasmo nacionalista.
Vaz Ferreira fue un latinoamericano o, mas precisamente, un uruguayo honda-
mente comprometido con sus circunstancias, en el mismo sentido en que, en
situaciones extremadamente diferentes, lo fueron Hume o Kant. Pero lo que
pueda haber de vélido en las filosofias de estos maestros trasciende sus lugares
tanto de nacimiento como de domicilio.)

Pero vayamos ya a la tercera condiciéon que se postulé como muy fecunda
para una historia intelectual: su capacidad de introducir alguna apertura para
el futuro. Una preocupacién de Acosta que recorre todo el libro es la utopia. Sin
embargo, retomando ideas de Roig y de Estela Ferndndez, muy razonablemente
Acosta no deja de distinguir entre la utopia como género y la utopia como
funcién, como nucleo utdpico. Sin embargo, a menudo la distincién se vuelve
resbaladiza. Por eso, pensando por sistemas y no por ideas a tener en cuenta,
a veces se comienza por defender una funcién utépica —nada mds y nada
menos que otro mundo es posible— y tarde o temprano se le acaba dando un
contenido fijo, preciso y general a ese mundo que, asi, deja de ser otro. (Por
eso, en Los aprendizajes del exilio, yo prefiero —émas modestamente?— hacer
referencia mas que a utopias o nticleos utdpicos, a situaciones del tipo “estar
en el umbral”: a practicas de recomenzar, a culturas némadas.)

Lo que mds importa: vale la pena leer este informado y riguroso libro de Ya-
mandu Acosta, entre varias razones, para recordar que, aun en las situaciones
mas desesperantes, una tradicion tan lejana de las Casas Centrales del Pensa-
miento —o, al menos, de lo que se presume como tales— supo no desesperar:
supo —para decirlo con Vaz Ferreira— permanecer fiel al signo moral de la
inquietud humana.

CARLOS PEREDA

Instituto de Investigaciones Filosoficas
Universidad Nacional Auténoma de México
jearlos@servidor.unam.mx

Guillermo Hurtado, Por qué no soy falibilista y otros ensayos filosdficos,
Los Libros de Homero, México, 2009, 87 pp.

Al leer este libro de Guillermo Hurtado, breve pero denso, se tiene la impresién
de estar en el camino de lo que Leibniz llamo philosophia perennis. Era la idea
de una filosofia perenne, de una tradicidn filoséfica continuada, que usaba lo
antiguo y lo moderno en lo que tuvieran de aprovechable. Asi, Hurtado utiliza
igualmente a Aristoteles, San Agustin, Santo Tomds, Sudrez y los mas recientes
fildsofos analiticos. Se coloca en esa modalidad de pensamiento —el analisis

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 235-239.



236 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

filosofico—, pero su pensamiento es mas amplio. Tiene cosas en las que deja
lugar a la intuicidn, se abre a la sospecha y se permite el ensayo. No es ni pura
intuicién ni puro raciocinio, sino que trata de conjuntar ambas fuerzas, como
han hecho los grandes pensadores. También da mucha importancia y cabida a
filésofos mexicanos.

Vincula la curiosidad intelectual con la preocupacién vital o existencial. Es
decir, aunque son temas muy abstractos y tedricos, responden a inquietudes
personales muy hondas del autor. Es algo que él mismo ha notado que se
ha querido hacer en la filosoffa mexicana: combinar el profesionalismo con
la autenticidad. Es por lo que lucharon pensadores como José Gaos, Eduardo
Nicol y Eduardo Garcia Maynez.

En el primer capitulo: “¢Qué es un cambio?”, Hurtado estudia el problema
ontolégico fundamental, que hizo surgir la filosofia cuando los presocréticos
empezaron a tratar de explicar la permanencia en medio de la mutacidon. Nues-
tro autor examina dos teorias de Aristdteles, y sostiene que una es mds basica
que la otra. Sefiala en la Fisica del Estagirita las nociones de cambio (metabolé )
y movimiento (kinesis), y defiende el primero como mas basico que el segundo,
en contra de Lombard, Taylor, Davidson, Kim y Bennett. Estoy de acuerdo con
Hurtado, pues si no se da un cambio, no hay movimiento. El paso de la potencia
al acto es mas basico que el cambio de propiedades. La nocién de metabolé es
presupuesta por la de kinesis.

Después de argumentar a favor de esa tesis, Hurtado aporta un modelo
ontoldgico-formal del cambio, entendido como conjuncién de estados tempo-
ralmente ordenados. Es un intento de reconstruir analiticamente el proceso, en
la linea de lo que se ha llamado ontologia formal, tanto de algunos fenomend-
logos como de algunos filésofos analiticos.

Pasa Hurtado, en el capitulo siguiente, a revisar la teoria de los modos
de Sudrez en las Disputationes metaphysicae. En ellas, el filésofo granadino
edifica lo que podemos llamar una ontologia modal, y, como dice Hurtado, es
la teoria mas penetrante que se ha dado en la historia, pero también esta falta
de aclaraciones, por lo que muchos no la han entendido bien.

Entre ellos me pone a mi (p. 29), por eso quisiera resolver amistosamente
esa diferencia con Hurtado, aunque sé que no se va a agotar o a dirimir. En
efecto, menciona la critica que hago de Sudrez en un articulo mio, publicado
en Chile en 1995, donde defiendo a Santo Tomds contra Sudrez; pero quiero
reconocer que la argumentaciéon de Hurtado me ha hecho ver que no estan tan
alejadas esas dos teorias, la tomista y la suareciana, pues tomistas posteriores a
Sudrez aceptaron y adoptaron la distincién modal, como Francisco de Aratijo,
dominico espaiiol del siglo xviI, que fue tan contrario al jesuita granadino y
que, sin embargo, recogié cosas de él, como la analogia de atribucién (ademds
de la de proporcionalidad). Por otra parte, Hurtado muestra que en la tesis
suareciana de la materia y la forma no se da necesariamente regreso infinito,
que es lo que a mi me preocupaba en el articulo mencionado. Ese regreso
infinito es lo que se da en Frege, y por eso Michael Dummett se apartd de él en
ese punto.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 237

Viene otro capitulo ontolégico, sobre la persona: cdmo convertirse en otra
persona sin dejar de ser uno mismo. Aqui Hurtado se manifiesta otra vez suare-
ciano y aplica su distincién modal (p. 40), que ya habiamos visto en el capitulo
anterior. Se puede cambiar de modo sin dejar de ser el mismo ente, la misma
entidad o individuo humano; es decir, se puede cambiar de modo de ser per-
sona sin dejar de ser el mismo individuo humano, que, ademas, segin Sudrez
se individualiza por su entidad total. De manera que el cambio de modo no
afecta su entidad, la cual permanece. Una persona es un modo contingente de
la existencia de un ser humano.

Lo notable es que Hurtado asegura que la distincién de Suarez corrige las
discusiones que se han dado en la filosofia analitica reciente sobre la identi-
dad personal, porque estaban mal encaminadas. Tenian como supuesto el falso
dilema de que la persona y el ser humano o son dos entes separables o son
completamente el mismo. La estrategia de Hurtado es una manera muy pers-
picaz de mostrar su tesis de filosofia de la historia; a saber, que, aun cuando
hay progreso en la filosofia, éste no es lineal, y muchas veces hay que volver
sobre los pasos propios y sortear los callejones sin salida. Sobre todo, es muy
clarividente nuestro autor cuando dice que este problema no tiene una soluciéon
exacta.

El capitulo epistemoldgico da nombre al volumen, y quiza por ello Hurtado
lo considera como el principal. Por qué no es falibilista. El falibilismo es toda
una tradiciéon que viene desde los griegos, pero fue Peirce el que le dio ese
nombre, y llega por lo menos a Popper; sostiene que toda creencia que tene-
mos es falible, esto es, que puede resultar falsa. Hurtado hace ver que el sentido
comun distingue entre creencias que pueden ser falsas y creencias que no pue-
den serlo, y el falibilismo parece borrar esa distincién; por eso le toca el onus
probandi, la carga de la prueba. Ademads, el falibilista no puede estar seguro de
esa especie de metacreencia (que todas las creencias pueden ser falsas), porque
también tiene que ser dudosa. Sélo puede evitar el escepticismo dejando de ser
falibilista en ese caso; pero es el caso crucial, y asi se derrumba su posicion.
Hay aqui una reductio ad absurdum: el falibilista s6lo puede ser buen falibilista
si es infalibilista, esto es, si se contradice, lo cual es el argumento mas fuerte
y mas elegante dialécticamente. Sin embargo, Hurtado reconoce que ataca el
falibilismo mads extremo, porque hay versiones —como la de Susan Haack—
que son mas débiles y no se les aplicaria esta reduccién tan directa.

Antiguamente se distinguian dos tipos de escepticismo. Uno es el pirrénico,
el de Pirrén de Elis, y es el de la suspensién del juicio (epojé ) y de la equiva-
lencia de opiniones (isosthéneia) para alcanzar la paz del alma (ataraxia). Otro
es el escepticismo académico, o de la Academia platénica, la de Espeusipo y
Carnéades, que es la de la duda. Fue la que combati6 san Agustin en su Contra
academicos. El escepticismo pirrénico no es cognitivista, el académico si: uno
busca la paz, incluso sin conocimiento; el otro, salir de la duda, conocer. En
este capitulo, intitulado “Dudas y sospechas”, Hurtado comienza analizando las
nociones de creencia, duda, sospecha y hasta celos. Sefiala grados de creencia
y grados de duda y aborda la sospecha (que no es creencia ni duda; cohabita

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



238 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

con una creencia). La define asi: “Creo que p pero sospecho que no-p”, con lo
que la sospecha es una casi creencia, no una duda (p. 72). Estd més cerca de
la creencia que de la duda. No duda de la duda, pero sospecha de ella, y eso
impide la ataraxia, trae el desasosiego. A pesar del tono analitico, aqui se ve
en Hurtado, la vitalidad de un existencialista.

Ahora sefialo algo muy curioso sobre la nocién de “estar nepantla”. Hurtado
la toma de Emilio Uranga; yo la tomé del discurso de ingreso a la Academia
Mexicana de la Lengua de Elsa Cecilia Frost, que tan bien conocia a fray Diego
Duréan y los misioneros dominicos. Como lo dice en su crénica, Durdn reprende
a un indigena porque le parece que esta realizando ritos idolatricos, y él le con-
testa: “Padrecito, no te preocupes, que estamos nepantla.” Es decir, en medio,
entre una ley y otra, la de la idolatria y la del evangelio. Cuando escuché a Frost
decir esto, me pareci6 que rescataba algtin sentido del concepto de analogia; no
todo él, pero si algo importante: que la analogia nos coloca entre dos extremos
y nos mantiene en el equilibrio cognoscitivo dificil; por eso acepto lo que dice
Hurtado: que la epistemologia ganaria mucho estudiando la nocién de “estar
nepantla” (p. 76). Creo que también la hermenéutica, porque muchas veces
nos encontramos asi ante un texto y dos de sus interpretaciones posibles. Es
lo que he querido sefialar con mi idea de una hermenéutica analdgica; y, qué
extrafio, aqui parece que Hurtado la usa en ese sentido, pues la sospecha es
bastante analdgica, por cuanto que una sospecha univoca serfa contradictoria
y una sospecha equivoca no serviria para nada.

El capitulo final versa sobre el De utilitate credendi, de san Agustin. All{ el
santo de Hipona defiende, frente a los maniqueos —que decian que no pode-
mos creer nada que no sepamos—, la utilidad de creer aunque no tengamos
conocimiento. Su argumento es que, si asi fuera, tendriamos que dejar de creer
en cosas que sustentan nuestra vida, lo cual acabaria con la misma existencia
humana, con las sociedades. Es una refutacién practica, de las que Apel llama
performativas. Esto nos hace ver que la duda de Descartes no es radical, pues
no llega a la vida practica. Hay muchas cosas que creemos y que nunca he-
mos verificado; por ejemplo, si nuestra madre lo es de verdad (nunca le hemos
aplicado la prueba del ADN) y cosas que aprendimos en la escuela tuvimos que
aceptarlas por fe. Eso me recuerda a John Henry Newman y su gramadtica del
asentimiento (The Grammar of Ascent) en la que dice que lo que aprendimos
de nifios tuvimos que aceptarlo por asentimiento, no por demostracion; de otra
manera no habriamos pasado del kindergarten. También me recuerda a Witt-
genstein, quien decia en Sobre la certeza que estaba seguro de tener higado,
aunque nunca lo habia visto. Lo mas importante del analisis de Hurtado es que
extrae de san Agustin la idea de que la epistemologia no puede ser solipsista
—como la cartesiana—, sino que debe atender al hombre en su relacién con
los demas, esto es, dentro de una sociedad, una cultura, una tradicién, en las
cuales hay instituciones que estan encargadas de cuidar el conocimiento. San
Agustin defiende a la Iglesia Catdlica, alegando su antigiiedad, su difusién y
el asentimiento que ha suscitado. Y no cae en falacia de autoridad o de mul-
titud, pues confiar en eso es lo que hacemos en la practica. Incluso esto vale

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 239

para contextos no religiosos, laicos, pues ahora tienen ese papel los estados,
las universidades y las empresas (p. 83). Sobre todo, pienso, se cumple esto
en la universidad; por mas que en ella se ejerza el pensamiento critico, hay
muchas cosas que se aceptan por creencia, por cierta fe, pues de otra manera
nunca se llegaria a nada. (La misma nocién de razén, de por qué tenemos que
confiar en la razén, no se puede demostrar racionalmente, porque implicaria
circulo vicioso, como lo han sefialado Peirce y Popper.) De modo que el genio de
san Agustin supo resaltar eso. También me parece que Hurtado ha atinado en
subrayar la importancia de lo que en la hermenéutica reciente, con Gadamer,
se llama pertenencia a una tradicién, que es sociocultural (en ella aprendemos
todo, lo cual no quiere decir que estamos encadenados a ella, pues dentro de
ella hay genios revolucionarios).

Para finalizar, s6lo quiero insistir en que Hurtado sabe aprovechar la tradi-
cién filosdfica en sus etapas mas antiguas al igual que en las mds recientes.
En sus discusiones estan presentes los pasados y los actuales. Por eso me ha
hecho pensar en la continuidad de una filosofia perenne, esto es, una tradi-
cién filosofica cuya linea es protegida por algunos que tienen confianza en la
intuicién y la razén humanas, tanto en una como en la otra. De esta manera,
el libro de Hurtado nos muestra sus aportaciones en la linea de la filosofia
analitica y en la de la filosofia mexicana. En la linea de la filosofia analitica, de
todas partes, por la seriedad de sus analisis filoséficos, en los que —ademas—
ha sabido recoger cosas muy tradicionales, como de Aristételes y de Sudrez.
Se podria decir que, junto con ser un filésofo analitico de altura, Hurtado es
un metafisico suareciano, lo cual no es poca cosa. Y también ha aportado a la
filosofia mexicana, pues estd cumpliendo el doble ideal que se han propuesto
los mas eminentes de sus cultores, a saber, conjuntar el profesionalismo y la
autenticidad. Profesionalismo, por el uso de herramientas conceptuales muy
finas —como la légica matematica y la semantica— en el andlisis filosofico; y
la autenticidad, por ejercer los valores existenciales de uno mismo con toda ho-
nestidad, pues, segin José Gaos, eso es lo que dejara algo en nuestros lectores
y en nuestros alumnos: la confesion filosdfica.

MAURICIO BEUCHOT

Instituto de Investigaciones Filoldgicas
Universidad Nacional Auténoma de México
mbeuchot50@gmail.com

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 239-243.



