RESENAS BIBLIOGRAFICAS 221

Pablo E. Pavesi, La moral metafisica. Pasién y virtud en Descartes, Pro-
meteo Libros, Buenos Aires, 2008, 278 pp.

Las pasiones del alma (1649) de René Descartes, a pesar de ser una obra de
madurez, ha sido relegada por estudiosos e intérpretes al considerarla carente
de valor filoséfico. Descartes fue leido como un metafisico durante varios si-
glos y se ha leido como un filésofo de la naturaleza durante algunas décadas.
Hace pocos afios que Las pasiones del alma ha atraido el interés de algunos
especialistas.

En el marco de diferentes interpretaciones que coinciden en la discontinui-
dad filosé6fica que representa esta obra, Pablo Pavesi nos presenta una cuida-
dosa investigacion construida para refutar estas visiones dominantes. En prin-
cipio, Pavesi ahonda en el “problema del dualismo y la unién”, no obstante
su acertada consideracidn sobre la inexistencia de tal problema en Descartes.
Efectivamente, como Pavesi sefiala, “entre Descartes y sus objetores hay un
verdadero malentendido” (p. 23). Consciente de que otros intentos por acla-
rar esta tergiversacién no han repercutido suficientemente, Pavesi retoma la
cuestion e insiste en acotar el problema como propio de algunos cartesianos,
que no de Descartes. Con ello, procura hacer posible una mejor comprensién
de la nocién de unién, indispensable para la investigacidon sobre la pasidon que
emprende.

Una preocupacion central del autor es mostrar que la discontinuidad de la
“moral metafisica” no es tal. La propuesta se apoya en la consideracién de que,
en alglin momento epistolar, Descartes intenta deducir la moral directamente
de la metafisica idea de Dios. Esta interpretaciéon rompe con la metafora del
arbol, y la moral seria como “una planta tuberculosa” que surge de la raiz
metafisica (p. 30). Pavesi aprecia el apuntalamiento de la continuidad filos6-
fica que M. Henry y J.-L. Marion han sustentado a partir de algunos pasajes

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 221-225.



222 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

de la Segunda Meditacion o de Las pasiones. No obstante, le parece que estos
esfuerzos no alcanzan a establecer la continuidad como tal, sino s6lo parcial-
mente. En consecuencia, las pasiones quedan finalmente comprendidas como
una psicofisiologia (segin Henry) o una representacion sensible (segin Ma-
rion). Mostrar la continuidad filos6fica es una parte fundamental del proyecto
de Pavesi, consistente en mostrar, por una parte, que la investigacién sobre
las pasiones es una meditacion metafisica que se basa en el examen de una
cogitatio especial, esto es, de la pasién. Por otra parte, la investigacion se con-
centra en las pasiones del amor y la generosidad, mostrando una perspectiva
francamente original y enriquecedora de la perspectiva cartesiana, que Pavesi
expone como una moral —ademas de metafisica— definitiva.

Inicialmente, la interpretacién de Pavesi precisa refutar que el conocimiento
cartesiano de la unién no sea filos6fico. La misma evidencia textual lo lleva a
cuestionar tal conclusién, e intenta describir una concepcién clara de unién
a la que se accede por medio de la filosofia (pp. 38 y 39). El capitulo I se
basa en lo que Pavesi considera un concepto muy original de unién, que da
coherencia a la investigacion de Descartes sobre la pasiéon. Contra algunas
lecturas contempordaneas, el autor argumenta acerca del caracter no sustancial
de la unién del alma y el cuerpo. Asi, la unién no se considera como una
tercera sustancia, sino como la experiencia de su potencia. Con originalidad,
Pavesi enfatiza y muestra lo novedoso del 1éxico del filésofo francés. Por una
parte, excluye la referencia a la sustancialidad de la unién, incluyendo tanto la
“capacidad o potencia” del alma para afectar o ser afectada por el cuerpo, como
la expresion “ser junto” para describir la unién de cada pensamiento particular
con cada movimiento de la glandula pineal (pp. 65y 71).

Por medio de otra expresion significativa, Pavesi examina el alcance de la
experiencia sobre el cuerpo al que el alma estd “mds inmediatamente” unida.
Para Pavesi, la originalidad del concepto de unién permite abolir la distincién
entre sentimiento interno y externo, ya que todos los otros cuerpos que afectan
al cuerpo o partes de éste se ubicarian en una misma exterioridad (p. 62). Asi,
salvo la pasidn, todos los sentimientos se refieren a cuerpos de afuera. El autor
interpreta esto como la clara indicacién de que no se trata de investigar una
fisica de las pasiones, estableciendo causas. La pasiéon no es un sentimiento
interno; es el Unico sentimiento interior al alma (p. 65).

En el capitulo II, Pavesi recupera el cardcter inaugural de la definicién de
pasién a partir de los siguientes elementos: a) la nocién de interioridad que
sélo se aplica a la pasién; b) la interioridad (y proximidad) que la hacen ser
la Unica percepcion que es tal como se siente; y c) su relacién inaugura una
nueva forma de error (p. 79, c¢fr. también las pp. 108 y 158 y ss.). La definicién
de pasion le permite defender la continuidad filoséfica entre las pasiones y el
cogito. Justamente, el argumento del suefio, algunos pasajes en las meditacio-
nes Segunda y Tercera, y el § 26 de Las pasiones 1, son la base textual sobre
la que Pavesi afirma la diferencia de la pasién con respecto a otros modos del
pensamiento, i.e., imaginacién y sentidos (pp. 82-85). Esto le permite concluir
que la pasién es verdaderamente en el alma, tal como el alma la siente (p. 87).

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 223

La argumentacion de Pavesi sobre el caracter metafisico de la investigacion
cartesiana de las pasiones va a contracorriente de las interpretaciones mas di-
fundidas, y esto la hace mas interesante. Asi, el autor defiende que si la pasion
es una cogitatio particular, debe permitir al yo alcanzar una verdad. Empero, la
pasion no lo hace bajo el modo de ser objetivo, como las otras representaciones
(p. 91). Por una parte, mientras que las ideas sensibles son parte del conoci-
miento de lo que Descartes llama “realidad objetiva”, la investigacion sobre la
pasion se emancipa de esta forma de la objetivacién y representacién. La ma-
yoria de los estudiosos han entendido el abandono del objeto como la renuncia
a la metafisica, terreno donde estdn las raices de la filosofia cartesiana. Para
Pavesi esto no ocurre asi. La explicacion que el autor encuentra puede resultar
sorprendente: la filosofia cartesiana sostiene dos metafisicas diferentes. Una
metafisica, la de la pasidn, se rige por la cogitatio. En la otra metafisica preva-
lece la causa. A este dominio no escapa ni el ego (cuya causa es Dios), ni Dios
mismo (como causa sui). Esta distincion es fundamental para el razonamiento
que se sigue, pues le permite recuperar la verdad de la pasién sin reducirla al
modo de un ser objetivo (pp. 94-95).

El capitulo III se dedica a los efectos de la pasion, partiendo del § 40 y hasta
el § 48 de Las pasiones y haciendo una lectura en conjunto de la Sexta Medita-
cién. Pavesi establece nexos entre estos pasajes para comprender la percepcién
sensible, el cuerpo, las pasiones y la voluntad. En principio, Pavesi sefiala que
el efecto de la pasion es una disposicion a querer, donde la voluntad (natural-
mente libre) se ve comprometida en la disyuncién tajante de consentir o no a
querer cierta pasion. Por sus efectos, la pasién es vista, entonces, como contrin-
cante del alma. Esta oposicién permite a Descartes explicar los combates que la
tradicion atribuia a un alma dividida, con un alma sustancialmente indivisible.
Uno de los aspectos de mayor interés en este capitulo se refiere al movimiento
conceptual por el cual ya no se considera que el cuerpo, al que el alma esta
unida, se ubica en la misma exterioridad que el resto de los cuerpos. Ahora, la
experiencia del cuerpo en la pasion se presenta en una interioridad tal que no
se distingue de la exterioridad. En una duracidn no sucesiva, el alma consiente
o no, ejerciendo su libertad. La accién no se siente en un lugar limitado del
cuerpo y éste, insiste Pavesi, tampoco se reduce a un objeto o causa.

Para realizar la investigacion sobre el amor, es indispensable comprender la
alteridad. El capitulo IV nos presenta la pregunta del autor acerca de si en la
filosofia cartesiana hay acceso a un alter ego, a una alteridad finita. Adelante-
mos aqui que la respuesta es positiva y que esta alteridad es necesaria en la
dimensiéon moral. Para Descartes resulta claro el problema del acceso al seme-
jante. Por ello, se vale del analisis fenoménico, donde constata que ante el ego
se presenta otra libertad semejante a la propia. El amor es una emocién donde
la voluntad consiente la unién con los objetos que le resultan convenientes y se
expresa diferencialmente. Lo que se tiene en menor estima que el ego es objeto
de afecto, lo que se tiene en igual estima es objeto de amistad y lo que se tiene
en mas estima que a si es objeto de devocion (p. 143). Pablo Pavesi enfatiza

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



224 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

que el “otro si mismo”, como causa libre, capaz de hacer el bien o el mal, no
puede ser reducido a un objeto.

Desde la clasificaciéon de las pasiones simples, el amor y el deseo son pa-
siones distintas. El amor se refiere al consentimiento, mientras que el deseo
se refiere al porvenir. La alteridad es parte fundamental de esta distincién que
se expresa en el § 144, donde Descartes expresa que sélo se puede desear
aquello que depende de nosotros. Un semejante, dice Pavesi, “no puede ser
objeto de deseo porque [...] pierde su voluntad [...] y se degrada a la cate-
goria de alimento o mercancia” (p. 156). Lo que Descartes propone como el
efecto fundamental del amor es la benevolencia. Pavesi subraya la originalidad
de esto seflalando que no se trata de un mero hacer o querer el bien del otro
(p. 165). La benevolencia transfiere los cuidados y la bondad de forma tal que
el amor verdadero resulta de la auténtica indistincidn entre el amor a si y el
amor a otros (p. 167). Asi, la dimensidn y el papel de la pasién del amor sélo
se comprenden bajo la alteridad y la irreductibilidad a un objeto o causa del
otro si mismo, tal como Pavesi ha persistido en mostrarlas.

El lector versado en la filosofia antigua y medieval reconocera en las ideas
de que el amigo es “otro si mismo” o de que la amistad consiste en la bene-
volencia, a Aristoteles y a Santo Tomads. Para destacar la originalidad y critica
del pensamiento cartesiano, Pavesi lo examina mostrando una concepcién de
alteridad con otras implicaciones sobre la unién y la benevolencia que refutan
los planteamientos anteriores. Aln mas, para Pavesi, el amor al semejante se
funda en el amor a Dios, y el amor a Dios en la idea de Dios. Con ello, Des-
cartes cumple audazmente con su aspiracién filosofica de establecer una moral
definitiva: “definitiva porque fundada directamente en la idea Dei” (p. 178).

Pablo Pavesi encuentra que esta moral se desarrolla en dos momentos dife-
rentes, donde la generosidad es la pasion fundamental, y dedica los dos tltimos
capitulos del libro a su examen. En el capitulo V, Pavesi revisa detenidamente
dos cartas, a Elizabeth y a Chanut, respectivamente, donde Descartes formula
una perspectiva moral “altamente controversial” (p. 189) que se agota en esa
correspondencia. En estas cartas se plantea de forma inédita que el amor a
Dios deriva de su idea. En la carta a Elizabeth hay varias verdades que fundan
la moral; de la cuarta de ellas se deduce la primera regla de la moral definitiva:
“Se debe siempre preferir los intereses del todo, del cual se es parte, a aquellos
de su persona particular [...]” (p. 194). Pavesi ubica temporalmente la refle-
xién de Descartes sobre el amor a Dios y lo que de ella deriva en una época
donde su consideracién de las pasiones recién inicia. En consecuencia, entre
las cartas aludidas y Las pasiones se presenta una gran diferencia: Descartes
“parece abandonar toda aspiracién a fundar, en el amor a Dios, el amor a otros
hombres” (p. 202).

Contra esta apariencia, Pavesi argumenta haciendo patente la renovacién
de la reflexidn cartesiana, que no elimina, sino que reformula el problema del
amor a Dios. En el capitulo VI, Pavesi examina la autoafeccidon generosa, pasién
donde se ratifica la voluntad libre y pilar de la moral cartesiana. El libre arbitrio
nos hace semejantes a Dios, dice Descartes en Las pasiones § 152, implicando la

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 225

naturaleza ilimitada de esta facultad del alma. Pavesi agrega que la semejanza
con Dios exige, ademas, “como condiciéon de generosidad, que la voluntad se
conozca en su caracter de don divino” (p. 215). La voluntad hace posible todo
acto moral, siendo el primero la gratitud a Dios por su donacién (cfr. pp. 217
y 258).

Un efecto de la generosidad es la estima a todos los otros, atribuyéndoles
una voluntad buena como la propia. En § 156 se presenta el primer precepto
de la moral cartesiana (y definitiva), en tanto el objeto de estima es siempre
la bondad de la accién y no la de la voluntad: los hombres generosos “no
estiman nada mds grande que hacer el bien a otros hombres y despreciar su
propio interés... y con ello son plenamente duefios de sus pasiones” (p. 230).
La gratitud y la amistad honesta conducen a planteamientos sobre la legalidad
que puede privar en el ambito privado y publico, los derechos de la caridad,
en el marco de su discusion epistolar con Voetius (carta de 1643) y la carta
a Huygens (enero de 1646). Los argumentos se extienden hasta los poderes
de Dios y del rey legislador. Sin embargo, concluye Pavesi, en los diversos ar-
gumentos propuestos por Descartes en obras y correspondencia anterior a Las
pasiones y en esta misma obra, no se encuentra una concepcion politica viable
(¢fr. p. 250). La gratitud es uno de los principales lazos de la sociedad humana,
y la teoria del amor cartesiana s6lo puede conducir a una sociedad de amigos.

En la parte final de este libro, Pavesi expone algunos de los efectos que
los planteamientos morales cartesianos, basados en el amor a Dios, suscitaron
incluso antes de la publicacién en 1649 de Las pasiones. Desde 1642 se le acusé
de “pelagianismo” debido a que a sus objetores les parecia que su propuesta
implicaba el merecimiento de la vida eterna por medio de buenas obras y no de
la gracia divina (p. 258). Por otra parte, Blaise Pascal rechazé lo que considerd
una soberbia pretension: “conocer a Dios sin caridad, es decir, por Su idea”.

No cabe duda que el lector de este libro encontrara una cuidadosa presen-
tacién de los argumentos de René Descartes, tanto de Las pasiones del alma
como de otras obras y cartas, que permiten tener una vision sistematica de la
filosofia cartesiana articulada sobre la cuestiéon moral. La perspectiva erudita
que Pablo Pavesi nos ofrece nos permite aproximarnos a las viejas objecio-
nes con renovadas respuestas, provenientes de la evidencia textual del filésofo
francés, sostenidas en una apasionada interpretacién construida sobre el amor
y la generosidad.

ZURAYA MONROY NASR

Facultad de Psicologia

Universidad Nacional Auténoma de México
zuraya@servidor.unam.mx

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



