200 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Ricardo Salles (comp.), God and Cosmos in Stoicism, Oxford University
Press, Oxford, 2009, 288 pp.

La reconstruccién de la filosofia estoica es un reto que exige el maximo cuidado
y rigor. Interpretar los argumentos y teorias es siempre arriesgado, polémico
y complicado. Los ensayos que reune Ricardo Salles son de especial interés
porque conjuntan la excelencia académica y la claridad expositiva. El volumen
es el resultado de varios afios de trabajo, iniciado con el coloquio “Dios y el
Cosmos en la Filosofia Estoica”, realizado en la UNAM en julio de 2006, en el
que se presentaron versiones preliminares de algunos capitulos.

Los trabajos exploran a fondo la relacién entre teologia y cosmologia estoica,
asi como sus repercusiones en el ambito ético y religioso. Aunque cada capitulo
responde a cuestiones especificas, el volumen gira en torno a dos polémicas

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 200-210.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 201

generales: a) la discusion sobre como entender la relacidon entre la materia y
Dios, y b) el papel que desempeiia la fisica en el actuar humano.

Dada la especializaciéon de los diferentes capitulos, Salles expone en la in-
troduccion las lineas generales de la teologia y cosmologia estoica, asi como
su profunda interrelacién (pp. 1-4). Para los estoicos —nos dice— el cosmos
se explica en ultima instancia a partir de dos principios corporales bésicos: lo
pasivo (16 nodelv), identificado con la materia; y lo activo (10 mowciv), identifi-
cado con Dios, aquello que confiere racionalidad a las cosas. De esta forma, “el
estado actual del cosmos, asi como su creacion, e incluso su destruccién, son
completamente racionales en el sentido de estar organizados de forma inteli-
gente” (p. 1). Dios es, asi, el Gnico principio activo que fisicamente gobierna
el cosmos. Es la explicacién dltima de la cohesion y unidad de las cosas, pero
también de toda interaccion posible. Sin embargo, Dios no es el tinico principio.
Estd en eterna compenetracién con la materia. La mezcla de ambos produce los
cuerpos compuestos, los elementos, y, con ello, el cosmos en su totalidad.

Ahora bien, los textos que se conservan sobre Dios y el cosmos dejan muchas
preguntas en el aire. {Cémo se diferencian los dos principios?, ¢{es posible
que el cosmos se destruya? ¢Coémo se mezclan los principios para formar el
mundo?, etc. Desde la Antigiiedad ha habido diversas objeciones en contra
de la fisica estoica. Sin embargo, si observamos y leemos con atencién los
pasajes clave, veremos que los estoicos responden a muchas de estas criticas.
Los autores del presente libro nos ayudan justamente a pensar en las formas
mas coherentes de reconstruir e interpretar dichos pasajes.

El volumen estd dividido en tres partes, cada una con tres capitulos: la pri-
mera esta dedicada a Dios, la providencia y el destino; la segunda analiza la
cosmogonia, la conflagracion y la teoria de los elementos; por ultimo, la terce-
ra seccién estd dedicada a la ética y la religién derivadas de la cosmo-teologia
estoica. El formato del libro permite que cada capitulo sea leido de forma in-
dependiente, y al mismo tiempo muestra, a través de numerosas referencias
cruzadas, la fructifera e intensa discusién que mantienen entre si los autores.
Los trabajos reunidos cumplen con dos objetivos. Por una parte, cada uno pro-
fundiza en los argumentos y exégesis de pasajes especificos desde el punto de
vista filosdfico, filologico e histdrico; y, por otra parte, la seleccién de articu-
los ofrece una detallada radiografia del estado de la cuestién en los estudios
actuales sobre el tema.

El libro permite aclarar algunos de los malentendidos mas comunes sobre el
estoicismo. Por ejemplo, se explica por qué es un error considerar materialistas
a los estoicos (capitulos 1, 2 y 4), por qué la causalidad estoica no puede
reducirse a nuestra concepcion actual (capitulo 3) y se explica el lugar del
estoicismo en la filosofia y cultura griegas (capitulos 6 y 9).

Esta coleccidn de ensayos exige al lector un esfuerzo de comprensién y toma
de postura. Los autores, aunque concuerdan en lo general, no interpretan del
mismo modo pasajes decisivos para la reconstruccidn de la cosmo-teologia. El
lector se ve obligado a ponderar los argumentos y decidir cudl interpretacién
es mas plausible. Resefio a continuaciéon lo mas importante de cada capitulo.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



202 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Los estoicos proponen que el cosmos estd conformado por la mezcla de la
materia y Dios, que a su vez genera los elementos y todos los cuerpos compues-
tos. Como Dios esta presente durante todo momento y brinda cohesion a todas
las cosas, se dice que el dios estoico es providente y benevolente. Sin embargo,
los estoicos también sostienen que la estructura y orden del mundo se desgasta
con el tiempo y llega un punto en el que el cosmos se disuelve o destruye
(la conflagracién, véase el capitulo 5). Por ello, Bénatouil se pregunta en el
capitulo 1 équé tan activo puede ser Zeus? y asi lo titula: “How Industrious
Can Zeus Be?” El objetivo es establecer si el dios estoico esta siempre activo y
qué tipo de actividad ejerce. De esta forma, hay que considerar dos criterios: la
duracién y la naturaleza de dicha actividad. Sintetizo en un cuadro las posibles
opciones segun el autor (véanse las pp. 4-5y 25-36):

Estoicos | Platén | Aristételes | Epicuro
En la conformacion X X NA
. del cosmos
Duracién
de la Durante la existencia
. X X X
actividad del cosmos
divina
Durante N X NA
la conflagracion
Trascendente X X
Naturaleza | Inmanente X X
de la -
actividad Ic_jmlntada a una zona X X
divina el cosmos
Se extiende a todo el X
€OSMos
NA = No aplica

A pesar de lo que afirman algunas fuentes hostiles, Bénatouil explica que la
providencia estoica incluye i) la creacién del cosmos; ii) todos los cambios que
en €l suceden,; iii) la actividad que sostiene en el ser a todas las cosas; y iv) la
conflagracién del cosmos (pp. 27-28). Por otro lado, durante la conflagracion
no cesa tampoco la actividad divina, pues Dios es inseparable de la materia y
ello implica su continua actividad (pp. 30-31). Por otra parte, esta actividad,
aunque llega a cada rincén del cosmos, no esta distribuida en igual proporcion.

La compleja relacion entre Dios y la materia ha confundido durante siglos
a los lectores de los estoicos. Por un lado, se dice que Dios esta fisicamente en
todas las cosas, pero no se identifica con la materia, aunque son inseparables.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 203

Aunque esto puede sonar extrafio, de acuerdo a las definiciones estoicas de
cuerpo, materia y a su teoria de la mezcla, todo esto es posible. ¢Se puede,
entonces, llamar materialistas a los estoicos? ¢Qué papel desempeiia la materia
en la conformacién del cosmos? En el capitulo 2, Gourinat responde a estas
preguntas con el texto “The Stoics on Matter and Prime-Matter”.

Para saber si los estoicos deben ser considerados materialistas, Gourinat
establece como hipdtesis de trabajo que: X es materialista si y s6lo si su teoria
sustenta a) un monismo materialista y b) que “la ‘realidad inferior’ debe dar
cuenta de la ‘realidad superior’” (p. 47). De esta forma, el capitulo defiende
que los estoicos no son materialistas y que su doctrina de la materia “es una
reinterpretacién de la doctrina de la materia o ‘receptdculo’ que se halla en el
Timeo de Platén y de la teoria de la materia de Aristételes” (p. 48).

Segtin Gourinat, los estoicos distinguen dos significados de “materia” (b\7).
En el primero, materia es uno de los principios del cosmos y se le llama la
sustancia (o0ota) sin cualidades o la materia prima (cfr. DL 7.150); en el otro
sentido se identifica con la materia cualificada de las realidades particulares
(véase SVF 1.85-88).

Mencionaré dos aportaciones importantes del capitulo: a) las observaciones
a Sedley (2002) con respecto a la influencia de Platén en los estoicos, y b) la
clara exposicion de la teoria estoica de la mezcla (véanse las pp. 51-54 y 66—
68, respectivamente).

Sedley defiende que la teoria estoica de los dos principios tiene su origen
en la lectura del Timeo hecha por Polemo, el maestro de Zendn. Aunque para
otros autores Platon propone alli tres principios (la materia, la causa eficiente
y el paradigma inteligible), es posible que esta lista se haya reducido a dos.
Sedley propone que la razén para ello fue armonizar la propuesta del Timeo
con la “teoria no escrita” de Platén, segun la cual existen dos principios, el Uno
y la Diada, a veces identificada con la materia. Ante esta hipétesis, Gourinat
hace tres observaciones: (1) tal como comenta Frede (2005, pp. 217-218),
Polemo muestra muy poco interés en la fisica. Aunque es muy probable que
el Timeo se haya leido bajo la interpretaciéon de los dos principios, es dudoso
que sea una teorfa de Polemo (p. 52); (2) es posible que la teoria platénica de
los dos principios tenga un origen diferente del propuesto por Sedley. Gourinat
recurre a DL 3.75-76 y Calcidio, In Tim. 278-279, que comentan el pasaje de
Timeo 47e-48a, donde se dan dos causas del origen del universo: el intelecto y
la necesidad; (3) segtin Sedley, incluso la idea segtin la cual los dos principios
son corporales se debe a Polemo, no a Zenén. No obstante, Gourniat recuerda
que Zendn no sélo rechaza las Ideas, sino que las reemplaza con un Aéyoc
inmanente y cuya accion es biolégica.

Con respecto a la teoria estoica de la mezcla, Gourinat hace algunas aclara-
ciones ttiles. El problema inicia con la tesis estoica de que los dos principios
son cuerpos y que son inseparables. Dado que la mezcla es total, lo primero
que puede concluirse es que los estoicos, entonces, son materialistas. Sin em-
bargo, el autor explica que, aunque los dos principios son inseparables y estan
mezclados por completo, eso no los identifica. Hay una diferencia formal: Dios

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



204 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

es lo que acttia y la materia (originaria) lo que padece. Por ello, el capitulo
concluye que: “no todo es explicado mecanicamente [...]. Al introducir un
principio activo [...], los estoicos se separan del materialismo, y tienden hacia
un vitalismo” (p. 68).

Meyer expone en el capitulo 3, “Chain of Causes: What Is Stoic Fate?”, cémo
se interconectan las causas en el cosmos. Aclarar esto es importante para com-
prender por qué los estoicos identifican a Dios con el destino y cémo explican la
accién de éste en el mundo. El capitulo establece dos tesis principales: prime-
ro, que no debemos interpretar la cadena de causas estoica bajo la concepcién
contemporanea de causalidad, y, segundo, que la relacién causal en los estoicos
es de mutua influencia entre los cuerpos, lo que tiene su base teorética en la
doctrina estoica de la “simpatia cdsmica”. Aqui me centraré en la segunda tesis.
Para ello es necesario aclarar algunas caracteristicas basicas de la causalidad
estoica (pp. 74-78):

1. El Méyog, identificado con Dios, es un principio activo que penetra to-
dos los cuerpos y es lo que los estoicos llaman causa. Esto significa que
sélo los cuerpos tienen poder causal.

2. El Méyoc divino permea el cosmos como un soplo corporal (nvebua) que
se manifiesta en diferentes grados.

3. Las causas estoicas pueden ser simultaneas a sus efectos.

4. Para los estoicos, los efectos de las causas no pueden por si mismos
funcionar como causas de otros efectos, pues son incorpdreos.

5. Por otro lado, una causa no puede ser un efecto. Una causa no puede
tener a su vez una causa.

6. A pesar de lo anterior, un cuerpo A puede ser la causa del predicado
incorpdreo “generd” para un cuerpo B.

7. De esta forma, existe entre los cuerpos una mutua influencia. El cuerpo A
causa el predicado C en B. A su vez, el cuerpo B causa el predicado D
en A, etcétera.

Con estas premisas, Meyer explica que para los estoicos el cosmos tiene unidad
en virtud del nvedua divino y sus diferentes manifestaciones en los cuerpos.
Sin embargo, la autora reconoce que hay un salto entre la doctrina del destino
como una cadena de causas y la del nveSua divino como lo que conecta las
causas del cosmos en una unidad. Por ello, propone que el puente entre estas
doctrinas es la teoria de la simpatia césmica (p. 80).

Los estoicos sostienen que en el universo hay una gran diversidad de co-
rrelaciones regulares entre fenémenos celestes y terrestres a las que llaman
simpatias. Gracias a ciertos pasajes sabemos que estas relaciones son causales.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 205

Meyer concluye que es gracias a estas simpatias que “el nveOua unifica el cos-
mos, y que el destino, como el nveSpa divino, vincula todas las causas en el
mundo” (p. 85).

La segunda parte del libro comienza con el trabajo de Cooper titulado “Chry-
sippus on Physical Elements”. El propoésito es discutir e interpretar un dificil
pasaje de Estobeo anexado como apéndice al final del capitulo (SVF 2.413;
Eclog. 1, p. 129. 1-130.20 Wachsmuth). En dicho fragmento, Crisipo estable-
ce tres diferentes aplicaciones del término crowyeiov. Aunque dos de ellas son
claras, la tercera no se especifica bien, lo que ha dado pie a diferentes recons-
trucciones. Crisipo indica que (i) el primer sentido de “elemento” se aplica a
los cuatro componentes basicos del mundo griego: fuego, agua, aire y tierra.
(i) En un segundo uso se habla de un solo elemento, es decir, el elemento por
excelencia, al que también se le llama fuego. A partir de este fuego primige-
nio se derivan los elementos tradicionales. Por ello, Cooper propone llamarlo
proto-fuego. (iii) En cuanto al tercer sentido, la tesis del autor es que se trata de
la sustancia original a partir de la cual se constituye el cosmos. Esta sustancia
no se identifica ni con el proto-fuego, ni con los principios del cosmos, sino con
lo que los estoicos llaman un rayo de luz (ady#). El orden en el que surgen
los distintos sentidos de “elemento” con respecto a la formacion del cosmos
es inverso al presentado en el pasaje de Estobeo. La propuesta de Cooper se
esquematiza de la siguiente manera:

Principios Elemento (iii) Elemento (ii) Elemento (i)
10 ToLely f}lego
oVolo = adyh — proto-fuego — proto-aire — proto-agua T~ tierra
1O madely E agua
aire

En realidad, los principios siempre estan combinados en la sustancia basica
del cosmos. A partir de ahi, se va transformando dicha mezcla para formar los
demds elementos.

Lo més destacado de este capitulo es, sin embargo, la explicacién de Cooper
para distinguir los principios de los elementos y cada etapa de la cosmogo-
nia. Con ello se complementa lo dicho en la primera parte del libro. El autor
enfatiza que, para los estoicos, dos cuerpos pueden ocupar el mismo espacio
(p. 99). Por ello, la mezcla entre los dos principios corporales del cosmos es
total (p. 98). Ahora bien, la mezcla de los principios no es simple materia, es
materia activada por el principio activo, la sustancia, que es un cuerpo que
tiene caracteristicas propias. Asi, de forma simultdnea hay en el mismo lugar
tres cuerpos distintos: el principio activo, el pasivo y la sustancia. Todo esto
presupone que hay una distincién entre cuerpo y cuerpo material. Dios, por
ejemplo, es un cuerpo no material. Esto lleva a concluir que la materia prima
(es decir, el principio pasivo) difiere del concepto de materia prima que algunos
comentadores atribuyen a Aristételes (p. 101).

El capitulo de Salles se titula “Chrysippus on Conflagration and the Indes-
tructibility of the Cosmos”. Aqui se analiza el argumento con el que Crisipo

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



206 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

defiende, en contra de la opinién de Cleantes, que el cosmos es indestructible
(Stoic. Rep. 1052C).! Salles propone leer la explicacién de Crisipo de la si-
guiente forma: (1) la muerte es la separacién del alma con respecto al cuerpo;
(2) en la conflagracion, el alma del cosmos absorbe su propio cuerpo; (3) sin
embargo, la absorcidn y la separacién son procesos diferentes (p. 120). De esta
forma, para Crisipo la conflagracién no aniquila el cosmos. Para examinar el
argumento, Salles propone revisar, primero, qué es el alma para los estoicos;
luego, explicar como la propuesta de Crisipo resuelve una inconsistencia en la
filosofia de Cleantes y, por dltimo, en qué sentido es diferente la absorcion de
la separacion.

Los estoicos consideran que el alma es la causa que cohesiona a los anima-
les, aquello que los mantiene en la existencia y se identifica con el fuego en la
forma de calor. De esta forma, si la actividad del alma termina, la existencia
del animal termina también. Ahora bien, como el cosmos es un ser animado,
sus partes también estan cohesionadas por el calor (pp. 120-122). Este calor
que cohesiona el cosmos es también responsable de su desecacidon, lo que pro-
duce en ultima instancia la conflagracién del cosmos. Para Cleantes —explica
Salles—, el calor consume el agua; al no quedar agua, el calor se convierte en
fuego e incendia todas las cosas hasta destruirlo todo. El problema con la teoria
de Cleantes es que, dada la identificacién de Dios con el cosmos (ND 2.30), se
seguiria el absurdo de que Dios es mortal.

Crisipo, sin embargo, sostiene que la transformacién de los elementos no
implica su destruccidén, sino un cambio en su densidad. De esta forma, con-
sidera que cuando A es consumido por B, A es transformado en B. No hay
separacion ni destruccién (p. 127). De acuerdo con esta teoria, el fuego es
mas basico y ligero que los otros elementos, que serian, en el fondo, formas de
fuego condensado. Asi, cualquier cambio de agua, aire y tierra a fuego no seria
una destruccién sustancial, sino una descompresién del fuego. Para Crisipo, la
conflagracion no es la destrucciéon del cosmos, sino su transformacién en su
estado menos denso. Comparado con la interpretaciéon de Cooper (capitulo 4),
la propuesta de Salles es mas sencilla y se esquematiza de la siguiente forma:

10 TOLELY
Sustancia original — Flama — Calor — Aire — Agua — Tierra
10 odelv

Si en los primeros capitulos se analiza la influencia de Platén en la cosmo-
logia estoica, Kupreeva complementa la labor al mostrar los paralelos entre el
estoicismo y algunos autores peripatéticos. El trabajo titulado “Stoic Themes
in Peripatetic Physics?” aborda cuatro casos especificos: (a) Antioco de Ascalén

! El capitulo incluye al final un apéndice en el que se analizan dos argumentos
maés. El primero se encuentra en Simplicio, In Ar. Phys. 1121, 12-15 Diels = SVF
2.576, y el segundo, Salles lo reconstruye a partir de DL 7. 137-138 = SVF 2.526,
LS 45E

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 207

(en Cicerdn, Acad. 1.24-29); (b) Critolao de Faselis;? (c) Xenarco de Seleucia,®
y (d) Alejandro de Afrodisias (De anima).

Después de un andlisis detallado, la autora concluye que la fisica estoica y la
peripatética comparten varios elementos: la teleologia, la ética racionalista y el
rechazo de la doctrina platénica. Sin embargo, aunque semejantes, no parece
facil comprobar que el estoicismo influy6 en estos autores. Kupreeva sefiala que
“Todo funciona diferente: la doctrina de los elementos, la teoria de la materia
y los elementos, y las teorias paralelas de la providencia” (p. 165). Xenarco,
por ejemplo, aunque influido por el estoicismo en su critica al quinto elemen-
to, no rechaza el sistema aristotélico y puede entenderse como un desarrollo
interno de la escuela peripatética. El caso de Alejandro de Afrodisias es quizd el
mas cercano al estoicismo. En De anima de Alejandro se utilizan ampliamente
métodos y conceptos estoicos, pero Kupreeva explica que aun asi, hay grandes
diferencias entre unos y otros. Al final, la autora reconoce en ambas doctrinas
una influencia platénica compartida, pero con claras diferencias entre si.

El capitulo de Marcelo Boeri, “Does Cosmic Nature Matter?” , discute con
gran claridad la postura estoica con respecto a la relacion entre fisica y ética. La
postura ortodoxa es que la ética estoica esta profundamente interrelacionada
con su fisica.* Sin embargo, algunos especialistas han argumentado que esta
conexion no es necesaria y que la ética estoica puede entenderse al margen de
la fisica.®> Boeri se ubica dentro de los defensores de la interpretacién ortodoxa,
y hace la precisién de que si todas las partes de la filosofia se interrelacionan
y no pueden considerarse independientes, entonces tampoco puede sostenerse
que la fisica subordina a la ética, tal como quiere Long (1996a y 1996b).

La estrecha interrelacion del cosmos y el hombre es muy clara en Marco Au-
relio y Epicuro. La tesis de Boeri es que estos autores tardios en realidad estan
siguiendo una doctrina que ya estd presente desde los inicios del estoicismo
(p. 175). Para mostrar esto, el autor presenta algunos pasajes que desacreditan
la postura heterodoxa.

Boeri fija su atencién en tres pasajes del estoicismo antiguo.® En ellos se
muestra que la fisica es importante en ética porque asi se conoce la voluntad
de Zeus y es posible tener una vida mas ligera, y, ademads, porque la virtud
es vivir armodnica y consistentemente con la naturaleza. Esto significa que con-
siderar la naturaleza y sus leyes generales es, en ultima instancia, un criterio
practico para nuestras acciones (p. 181). De esta forma, la ética estoica anti-
gua ya incluye las tesis principales de la interpretacion ortodoxa. En los pasajes

2Fr. 15 Wehrli = Epifanio, Adv. Haereses 3.31 (592.9-14, 19 Diels).

3 Simplicio, in Cael. 13.22-28; 14.14-21; 21.33-22; 23.24-26; 23.11-15; 31-
24.7; 24.21-27; 25.11-13; 50.18-24; 55.25-31.

“Tesis defendida, en diferentes grados, por autores como Long 1996ay 1996b;
Inwood 1985; Cooper 1999, y Betegh 2003.

5 Es el caso de Engberg-Pedersen 1986; Annas 1993 y 2007, e Irwin 2003.

5DL 7.86-89; Estob., Ecl. 2.75.8-76.1, y Plutarco, De Stoicorum Repugnantiis
1035c¢—d.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



208 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

se sostiene que: (i) la naturaleza humana es parte de la naturaleza césmica;
(ii) estas dos naturalezas tienen ciertos elementos; y (iii) existe cierta armonia
(oupgwvia) entre el daimon personal y la voluntad de Zeus (p. 183).

La discusién de Boeri con la interpretacion de Annas (1993 y 2007) es sin
duda la mejor parte del capitulo. Annas sostiene que los pasajes no son suficien-
te evidencia para afirmar que la fisica estoica es la base de su ética; el énfasis
de la fisica en asuntos éticos debe entenderse como un modo de presentacion,
una forma pedagdgica de exposicion mas que una dependencia tedrica. La so-
lucién que ofrece Boeri es que, segun los estoicos, ninguna parte de la filosofia
es preferible, ninguna es superior. Precisamente por ello, el conocimiento de
una implica el de las otras partes. Annas se equivoca al dividir las partes de la
filosofia de forma tajante, pues en los estoicos todo esta intimamente interre-
lacionado. Ademas —Boeri continiia—, la fisica es una virtud estoica, lo que la
hace necesaria para alcanzar la felicidad (p. 187).

Brad Inwood titula su capitulo “Why Physics?” El texto se centra en los
argumentos que Cicerdn y Seneca esgrimen para estudiar esta parte de la filo-
soffa.” Es quizd el texto mds descriptivo y menos propositivo de todo el libro.
De alguna manera, es una continuacién del capitulo anterior, pues profundiza
en la concepcion de la fisica estoica. El autor explica que “La Fisica es una
virtud porque sin el conocimiento de al menos algunas partes de la fisica uno
simplemente fallaria en su propia empresa ética, que de acuerdo con Cicerén
incluye una correcta apreciaciéon de Dios y de su providencia” (p. 204). Sin
embargo, si éste es el inico motivo para estudiar fisica, seria una razén instru-
mental, lo que no concuerda con la tesis de que todas las partes de la filosofia
son igualmente importantes. Por ello, Cicerén dice que el ser humano tiene
una tendencia innata y natural a buscar la verdad y la comprensién de los
fendmenos y sus causas (cfr. De Officiis 1.13).

Séneca ofrece varios argumentos. En las Cartas a Lucilio 89 y 90 sostiene
que el estudio de la fisica es valioso por ser una parte de la filosofia, de modo
que quien desee un conocimiento integral de ella, tendra que incluir la fisica.
Por otro lado, en De providentia (1.1-4) y Cuestiones naturales (CN 2.35, 6.1-3)
se afirma que la fisica es necesaria para lograr la tranquilidad de espiritu y la
felicidad (p. 210). Sin embargo, estas razones son aun utilitarias. Por ello, el
autor cita CN 6.4.2 y De otio 4 y 5, donde se defiende el estudio de la fisica por
si misma. Esta parte de la filosofia debe estudiarse porque “cautiva la atencién
de los seres humanos por su esplendor y la apreciamos no por la recompensa
que brinda, sino por el sentimiento de maravilla que produce” (CN 6.4.2, en
la p. 213). Inwood concluye que las dos motivaciones para estudiar fisica —la
utilitaria y la contemplativa— no son opuestas, sino complementarias.

El dltimo capitulo, a cargo de Keimpe Algra, se titula “Stoic Philosophical
Theology and Graeco-Roman Religion”. Con el objetivo de explicar la relacién

7 Inwood reconoce que Adams (2007) tiene razén cuando comenta que no todos

los estoicos sostienen que la fisica es importante. Ejemplos de ello son Aristén de
Quios y Cleantes.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 209

entre teologia y religién, el autor complementa el libro con otros dos temas que
no se habian tocado en los capitulos anteriores: las bases epistemoldgicas de la
teologia estoica y la interpretacion alegérica de la religion tradicional, aunque
no se hace una exposicién en detalle de ninguna de las dos.

Si bien parece que la actitud de los estoicos es muy conservadora con res-
pecto a la religién, Algra muestra que “la actitud de los estoicos respecto a la
tradicion era decididamente mixta. No existia ningtin deseo ni de defender ni
de rechazarla como tal o en su totalidad” (p. 234). A pesar de que los estoicos
piensan que todos tenemos una preconcepcion de Dios (y ésta puede estar ex-
presada parcialmente en los mitos tradicionales), para una comprension cabal
es necesario articular los conocimientos en un sistema filoséfico coherente. De
esta manera se rechazan los elementos irracionales que pudieron contaminar
la preconcepcion.

En el caso del culto, los estoicos tienen una actitud similar. Zenén es critico
con respecto a la construccién de santuarios, pues le parecen superfluos.® Por
su parte, Séneca y Epicteto afirman que la tinica forma de honrar propiamente
a los dioses es con nuestra propia actitud espiritual, esto es, imitdndolos para
hacernos virtuosos.” Por ello, Séneca es también critico con las concepciones
antropomorficas de Dios, aunque tolerante con las practicas tradicionales.

La seccidn sexta es la mas interesante del capitulo. En ella, Algra explica la
tension entre dos aspectos de la teologia estoica: su panteismo y su teismo per-
sonalista. Estas dos tesis, aparentemente contradictorias, parecen resolverse si
no es necesaria una figura humana para que exista la persona. Pero, entonces,
épor qué no todos los estoicos rechazan el uso de figuras antropomorfas? Algra
acude a dos pasajes que dan explicacién a esto:'° la incapacidad que tenemos
de retratar la racionalidad de Dios sin figura humana y la actitud infantil de
sentirse mas cerca de Dios (p. 247).

Sin duda, God and Cosmos in Stoicism es un libro indispensable para com-
prender cabalmente la complejidad de la cosmo-teologia estoica y la discusion
académica al respecto.

BIBLIOGRAF{A

Annas, J., 2007, “Ethics in Stoic Philosophy”, Phronesis, vol. 52, no. 1, pp. 58—
87.

, 1993, The Morality of Happiness, Oxford University Press, Oxford.

Betegh, G., 2003, “Cosmological Ethics in the Timaeus and Early Stoicism”,
Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. 24, pp. 273-302.

8 Clemente, Strom. 5.12.76; SVF 1.264.

9 Algra cita a Epicteto, Enquiridién, 31,1, y Séneca, Benef. 1.6.3, y Ep. 95.47 y
95.50.

' Dién Criséstomo, Or. 12.59 y 12.60.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



210 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Cooper, J.M., 1999, “Fudaimonism, the Appeal to Nature, and ‘Moral Duty’ in
Stoicism”, en Reason and Emotions: Essays on Ancient Moral Phsychology and
Ethical Theory, Princeton University Press, Princeton, pp. 427-448.

Engberg-Pedersen, T., 1986, “Discovering the Good: Oikeiosis and Kathekonta”,
en M. Schofield y G. Striker (comps.), The Norms of Nature: Studies in Hel-
lenistic Ethics, Cambridge University Press/Editions de la Maison des Scien-
ces de 'THomme, Cambridge/Paris, pp. 145-183.

Frede, M., 2005, “La Théologie stoicienne”, en J.-B. Gourinat y G. Romeyer
Dherbey (comps.), Les Stoiciens, Vrin, Paris, pp. 213-232.

Inwood, B., 1985, Ethics and Human Action in Early Stoicism, Oxford University
Press, Oxford.

Irwin, T., 2003, “Stoic Naturalism and Its Critics”, en B. Inwood (comp.), The
Cambridge Companion to Stoics, Cambridge University Press, Cambridge,
pp. 345-364.

Long, A.A., 1996a, “The Logical Basis of Stoic Ethics”, en Stoic Studies, Cam-
bridge University Press, Cambridge, pp. 134-155.

, 1996b, “Dialectic and the Stoic Sage”, en Stoic Studies, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, pp. 85-106.

Sedley, D., 2002, “The Origins of Stoic God”, en D. Frede y A. Laks (comps.),
Traditions of Theology, Brill, Leiden, pp. 41-83.

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 210-216.



