Las concepciones aristotélicas
de la vida buena y la falacia naturalista

Rocio CAZARES BLANCO
Unidad Académica de Filosofia
Universidad Auténoma de Zacatecas
caz.rocio@gmail.com

Resumen: Las concepciones de la vida buena de corte aristotélico frecuente-
mente son criticadas desde diversas posiciones éticas, como el antinaturalis-
mo de G.E. Moore o los subjetivismos emotivistas y prescriptivistas, porque
supuestamente cometen la falacia naturalista en su planteamiento acerca de
cémo han de evaluarse moralmente las caracteristicas, acciones, intenciones
y facultades de los seres humanos. En este articulo, luego de examinar y
desechar la estrategia de Alfonso Gémez-Lobo para rechazar esa acusacidn,
propongo otra estrategia y sostengo que las concepciones aristotélicas inclu-
sivistas de la vida buena pueden librarse de tal critica apelando al concepto
de “hechos brutos relativamente a. ..” propuesta por G.E. Anscombe.
Palabras clave: Aristoteles, vida buena, falacia naturalista, hechos brutos

Abstract: Aristotelian conceptions of the good life are often criticized from
several ethical positions, like G.E. Moore’s anti-naturalism or emotivism and
prescriptivism. Aristotelians are accused of committing the naturalistic fal-
lacy when they make a moral evaluation of features, actions, intentions and
faculties of human beings. In this paper, I examine and refute Alfonso Gémez-
Lobo’s strategy to reject that accusation; then, I propose another strategy and
I argue that inclusivist Aristotelian conceptions of the good life could be freed
from such criticism if they appeal to the concept of “brute facts relative to” as
proposed by G.E. Anscombe.

Key words: Aristotle, good life, naturalistic fallacy, brute facts

Frecuentemente se objeta que las concepciones de la vida buena de
corte aristotélico son filoséficamente insostenibles porque cometen la
llamada “falacia naturalista”, es decir, pretenden sacar conclusiones
evaluativas sobre la vida buena a partir de premisas facticas acerca
de la naturaleza humana. En este articulo argumento a favor de una
via para sostener una concepcion de la vida buena de corte aristotélico
sin dar un paso injustificado del es al debe. Conviene precisar que no
es mi intencién hacer un trabajo de interpretacién textual de la Etica
nicomdquea (en adelante EN) ni sugerir que la via de defensa que pro-
pongo pueda atribuirse a Aristételes; pretendo demostrar, tinicamente,
que tal via funciona para salvar de la critica de la falacia naturalista
a una concepcion de la vida buena que cabe reconocer como de corte

Didnoia, volumen LV, nimero 65 (Noviembre 2010): pp. 67-90.



68 ROCIO CAZARES BLANCO

aristotélico y que es afin, especificamente, a una interpretacién inclu-
sivista del eudemonismo aristotélico. Me concentro en la defensa de
una concepcion de la vida buena de este tipo porque me parece mas
verosimil que una concepcién afin a la interpretacién intelectualista;
determinar si la estrategia de defensa que propongo funciona tam-
bién en este ultimo caso es algo que escapa a los objetivos de este
articulo.

En la secciéon 1 haré un breve andlisis de la concepcién de la eu-
daimonia en Aristoteles para mostrar que, en efecto, él parece partir
de descripciones acerca de las actividades y funciones humanas para
justificar conclusiones normativas acerca de lo que constituye una vida
buena o eudaimon. En la seccion 2 revisaré la defensa que hace Alfonso
Goémez-Lobo (1991, 1989) de la concepcion aristotélica de la eudaimo-
nia, contra la acusacién de que comete la falacia naturalista; sostendré
que, aunque ciertamente el examen de Gomez-Lobo aporta claridad a la
comprension de dicha concepcidn, es insuficiente para desechar la cri-
tica de que supone un paso injustificado del es al debe. En la seccién 3
examinaré una perspectiva neoaristotélica acerca de las evaluaciones
de “bondad” en el caso de los seres vivos, incluyendo por supuesto a
los humanos, y para ello tendré en cuenta las propuestas de Philippa
Foot (2001) y Alasdair MacIntyre (2001). Por ultimo, en la seccién 4
intentaré defender un argumento de corte aristotélico acerca de lo que
es una vida buena para un ser humano, consistente con la perspectiva
neoaristotélica examinada en la seccidn anterior y afin a una interpre-
tacion inclusivista del eudemonismo aristotélico; utilizando el concepto
de “ser un hecho bruto relativamente a...”, introducido por G.E. Ans-
combe (1958a, 1958b), sostendré que dicho argumento es inmune a la
critica de la falacia naturalista.

Mi conclusion general es que resulta posible defender una concep-
ciéon inclusivista de la vida buena de corte aristotélico que no dé lugar
a la critica de que se comente la falacia naturalista, siempre y cuando
la relacién entre determinados hechos acerca de la naturaleza humana
y determinadas evaluaciones acerca de la vida buena se explique ha-
ciendo uso del concepto de “ser un hecho bruto relativamente a...”,
introducido por G.E. Anscombe.

1. El naturalismo ético de Aristételes y la falacia naturalista

En la EN Aristoteles defiende una concepcion de la eudaimonia o de
la vida buena que cabe calificar como objetivista y naturalista porque,
de acuerdo con él, aquello en lo que consiste tener una vida buena

Dignoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 69

depende de las caracteristicas que las personas tenemos por el hecho de
ser humanas. Asi, lo que sea una vida buena no esta determinado por
alguna voluntad trascendente y tampoco por los deseos, preferencias
o gustos personales de los agentes (los cuales pueden variar de un
individuo a otro y no dependen, en principio, de cudles sean las fuentes
de sus creencias y de sus experiencias), sino que estd determinado por
las caracteristicas de la naturaleza humana, la cual, por supuesto, es la
misma para todas las personas.

¢Cudles son las caracteristicas de la naturaleza humana? Para res-
ponder a esto, Aristdteles hace un analisis de los diversos tipos de acti-
vidades o funciones propias de la vida de los humanos y encuentra que
éstas son de dos tipos: las actividades o funciones que podemos llamar
“corporales”, como nutrirnos, crecer, sentir y tener impulsos y apeti-
tos; y las que involucran el pensamiento, que incluyen el razonamiento
tedrico y el razonamiento practico, es decir, el razonamiento aplicado
tanto a la busqueda de la verdad como a la direccién que hayan de
tomar nuestras acciones.! Las actividades de nutricién y crecimiento,
sostiene Aristételes, son suficientes para caracterizar la naturaleza de
los vegetales; se tienen que agregar las actividades de la sensacion, los
apetitos y los impulsos para caracterizar la naturaleza de los animales
no humanos; y por dltimo, ademas de todo lo anterior, hay que afia-
dir las actividades del pensamiento tedrico y practico para tener una
descripciéon completa de las actividades y funciones de los humanos.
Aristételes presenta este ultimo tipo de funciones como el distintivo de
los humanos.

¢Cémo a partir de la descripcion de la naturaleza humana Aristételes
pretende derivar una concepcion de la eudaimonia o de la vida buena?
Entre los estudiosos encontramos dos tipos de interpretaciones sobre la
concepcidn aristotélica de la eudaimonia: las inclusivistas o comprehen-
sivas y las exclusivistas o intelectualistas.? Estas tltimas se caracterizan
por considerar que la eudaimonia consiste, ya sea de manera exclusi-
va o predominante, en el ejercicio excelente del pensamiento tedrico,

L Cfr. Aristételes, EN 1097b30-1098a5, 1102a25-1103a5, 1139a1-36; Gémez
Robledo 1957, p. 23.

2 Entre los especialistas que han defendido interpretaciones inclusivistas o com-
prehensivas de la teoria aristotélica de la eudaimonia estdn Cooper 1986, pp. 89—
115; Ackrill 1980, pp. 15-33; Rorty 1980, pp. 377-394; Irwin 1993, pp. 211-250;
y Urmson 1988, pp. 118-127. En cambio, entre quienes han argumentado en al-
gunos de sus textos a favor de interpretaciones exclusivistas o intelectualistas de
la teoria aristotélica de la eudaimonia estan Gémez Robledo 1957, pp. 131-140; y
Kenny 1965-1966, pp. 93-102.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



70 ROCIO CAZARES BLANCO

mientras que las primeras entienden la eudaimonia como la posesién de
un conjunto de bienes que puede ser mas o menos amplio, pero incluye
siempre el ejercicio excelente del pensamiento practico y tedrico. En lo
que sigue me concentraré en una interpretacion ampliamente inclusiva,
porque me parece la mas verosimil para explicar qué es una vida buena
o eudaimon; ademas, son versiones de ésta las que han defendido neo-
aristotélicos como Philippa Foot (2001) y Alasdair MacIntyre (2001),
cuyas propuestas consideraré en la seccién 3 de este articulo. Segun
esta interpretacion, una persona que tiene una vida eudaimon es la que
disfruta de todos los tipos de cosas que son en si mismas un bien para
los humanos y lo que cabe ser reconocido en si mismo como un bien
para los humanos depende, precisamente, de las caracteristicas de la
naturaleza humana.?

Uno de los pasajes mas citados en apoyo de la interpretacién inclu-
sivista de la eudaimonia es EN 1097b16-20, aunque, como muestra el
analisis de Gavin Lawrence,* es un pasaje polémico porque admite la
siguiente doble lectura:

(A) la eudaimonia es lo mas digno de ser elegido con tal de que no se le
agregue nada —lo cual se puede hacer, y si se hiciera, entonces por
supuesto que la adicién de cualquier otro bien por pequeiio que sea
produciria un bien mayor y, por ello, mds digno de ser elegido. [...]

(NA) la eudaimonia es lo mas digno de ser elegido con tal de que no se le
agregue nada —lo cual no se puede hacer, puesto que si se pudiera,
entonces por supuesto que la adicién de cualquier otro bien por
pequeilo que sea produciria un bien mas grande y, por ello, mas
digno de ser elegido.”

De acuerdo con (A), la eudaimonia se concibe como un bien particu-
lar entre otros bienes particulares, como son la salud, la amistad, la
valentia, el placer, etcétera. Asi, aunque al considerar individualmente

3 No pretendo sostener que la EN ofrezca mayor evidencia para atribuirle a Aris-
tételes una concepcion de la eudaimonia inclusivista que una concepcién intelec-
tualista, ni que permita fundamentar mejor un inclusivismo amplio que uno menos
abarcante; como dije antes, mi intencién no es hacer un trabajo de interpretacién
textual. Para los propésitos de este articulo me basta caracterizar la concepcién de
la eudaimonia ampliamente inclusiva a la que me he referido y que en lo sucesivo
llamaré simplemente “interpretacién inclusivista”, la cual es una de las posibles
interpretaciones del eudemonismo aristotélico.

4 Cfr. Lawrence 1997, pp. 32-37.

> Ibid., p. 34; la traduccién es mia.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 71

los distintos bienes existentes la eudaimonia resulte ser el mds desea-
ble, se obtiene un bien mayor con la adicién de cualquier otro bien.
La interpretacién intelectualista de la eudaimonia® es consistente con la
lectura (A) de EN 1097b16-20 porque, si el mayor bien que puede per-
seguir un ser humano es la excelencia en la actividad del pensamiento
tedrico, entonces, una vida eudaimon sera aquélla en la que se ejercita
con excelencia dicha actividad; sin embargo, serd posible alcanzar un
bien mayor que la eudaimonia si a ésta se le afiade(n) otro(s) bien(es)
particular(es).

En contraste con lo anterior, segin (NA) el pasaje EN 1097b16-20
establece la imposibilidad de obtener un bien mayor que la eudaimonia
mediante la adicion de otro bien. Esto sélo puede ser el caso (argu-
mentan algunos de los defensores de la interpretacién inclusivista)” si
la eudaimonia no figura en la lista de bienes particulares, sino que se
la concibe como el bien que los incluye a todos. Al conjunto formado
por todos los bienes existentes no se le puede agregar ningun otro bien
para producir un bien mas deseable, puesto que no hay ningin otro que
dicho conjunto no incluya.

Ahora bien, si apoyandose en (NA) se argumenta que Aristoteles
concibe la eudaimonia constituida por el conjunto de todos los tipos
de bienes, ¢qué es lo que incluye ese conjunto? Realizar con excelencia
todas y cada una de las funciones o actividades propias de nuestra na-
turaleza, segun la interpretacién inclusivista de la eudaimonia, es en lo
que consiste el bien para nosotros. Dado que la nutricion, el crecimien-
to, la sensibilidad, etc., son funciones propias (aunque no exclusivas)
de los humanos, tener una buena digestién, no tener problemas hor-
monales, tener buena vista, etc., es en lo que consiste un primer tipo
de bienes: los llamados “bienes del cuerpo”. Y dado que las actividades
del razonamiento tedrico y practico son distintivas de los humanos (y
exclusivas de nosotros, segiin Aristételes, lo que les confiere un valor
superior respecto de otras funciones), realizar estas actividades con ex-
celencia constituye un segundo tipo de bienes: los que llama “bienes
del alma”. Una persona posee tales bienes cuando, por un lado, usa
su razonamiento tedrico para —por ejemplo— comprender una teoria
astrondmica o encontrar la solucién a un problema matematico y, por
otro lado, usa su razonamiento prdctico para —por ejemplo— decidir
por cudl partido politico ha de votar, qué hacer ante un régimen ti-
ranico o como organizar las actividades que realizard durante el dia.

® Interpretacién que encuentra apoyo sobre todo en el Libro X de EN; véanse,
por ejemplo, 1177a12-25y 1177b15-1178al0.
7 Ci: Irwin 1993, pp. 213-214; Ackrill 1980, pp. 20-21.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



72 ROCIO CAZARES BLANCO

Aristételes considera, ademas, que aun la obtencion de los bienes del
cuerpo requiere del buen uso de la razén practica, de la virtud de la
phronesis.

Nétese que muchos de los bienes del cuerpo y del alma no se pueden
alcanzar en la ausencia de algunas cosas externas; por ejemplo, no es
posible estar bien nutrido cuando se sufre de pobreza extrema y no se
recibe apoyo alguno de otras personas o de las instituciones sociales.
Es por esto que Aristoteles afirma que hay un tercer tipo de bienes: los
que llama “bienes externos”, como el alimento, la influencia politica, la
amistad, etc., que son instrumentalmente valiosos y, algunos de ellos,
poseen ademds un valor intrinseco, como es el caso de la amistad.®
Son los bienes externos intrinsecamente valiosos, esos sin los cudles —
dice Aristételes— se ve deslucida o empafiada nuestra dicha,® los que
forman parte del conjunto de bienes que constituyen la eudaimonia;
siendo ésta un bien intrinsecamente valioso —ademas de ser el tinico
bien que se persigue siempre por si mismo y nunca como un medio
para otra cosa, pues es el bien supremo—'° no puede incluir bienes
cuyo valor es exclusivamente instrumental como partes constitutivas.
Poseer algunos bienes externos que tienen un valor exclusivamente ins-
trumental es condicién necesaria para alcanzar algunos de los bienes
corporales y del alma que forman parte de la eudaimonia, como hemos
dicho, pero aquéllos no son parte constitutiva de ésta, mientras que
los bienes externos con valor intrinseco son tanto condicidén necesaria
como parte constitutiva de la eudaimonia.

Si la caracterizacion de la naturaleza humana permite identificar tres
tipos de bienes intrinsecos (los del cuerpo, los del alma y algunos ex-
ternos) porque tenerlos es en lo que consiste realizar con excelencia las
funciones o actividades propias de nuestra naturaleza, y si la eudaimo-
nia o la vida buena es aquella en la que se tienen todos los tipos de
bienes existentes, entonces, se alcanza la eudaimonia cuando se tienen
dichos bienes.!! Esta concepcién de la vida buena pareciera, a primera
vista, cometer la falacia naturalista, ya que a partir de premisas acerca
de cémo es la naturaleza humana pretende sacar conclusiones acerca de
lo que se necesita o se debe hacer para lograr una vida buena o eudaimon;
el argumento pareceria tener la forma siguiente:

8 Cfr. Aristételes, EN 1099a24-b9.

o Cfr. Idem.

10 Cfi: Ibid., 1097a25-b5.

Y Cfr. Aristételes, EN 1098b10-15; Urmson 1988, pp. 3, 21-22; Valdés 1991,
pp. 70-71; Annas 1996, p. 248.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 73

ARGUMENTO 1

(i) El conjunto de funciones o actividades !, 2, 3. .. " es carac-
teristico de la naturaleza de los seres humanos.

Por lo tanto,

(ii) La eudaimonia o la vida buena consiste en realizar con excelencia
0?3

La critica de que Aristdteles comete una falacia al dar este paso del es al
debe se puede plantear, con distintos matices, desde diversas posiciones
éticas como el antinaturalismo de G.E. Moore o los subjetivismos de
corte emotivista y prescriptivista; que sea adecuado o no atribuirle a
Hume esta misma objecién a la concepcion aristotélica de la eudaimo-
nia es un asunto polémico,'? cuya discusién rebasa mis objetivos en
este articulo. ¢Pueden los naturalismos aristotélicos responder a dicha
critica? Pienso que si. Sin embargo, no todo rechazo de la critica es
igualmente efectivo. Antes de examinar otra respuesta que me parece
mas convincente, quiero revisar la respuesta que da Alfonso Gomez-
Lobo a la pregunta anterior.

2. La respuesta de Alfonso Gomez-Lobo

En sus articulos “The Ergon Inference” (1989) y “La fundamentacién
de la ética aristotélica” (1991), Alfonso Gomez-Lobo sostiene que los
intérpretes de Aristdteles frecuentemente han fallado en identificar con
precision las premisas de su argumento sobre la eudaimonia y en algu-
nos casos han malinterpretado términos y expresiones clave para dicho
argumento, lo que ha dado lugar a que se plantee la critica de la falacia
naturalista.'® A través de un detallado trabajo de interpretacién textual,
Gomez-Lobo aporta evidencia a favor de que la correcta reconstrucciéon

12 Alasdair MacIntyre esta entre quienes han rechazado la interpretacién estandar
del famoso pasaje “es-debe” del Tratado de la naturaleza humana de Hume (cfr:
p. 469 de la edicién de L.A. Selby-Bigge), segun la cual se comete una falacia
siempre que se pretenden justificar juicios morales a partir de enunciados de hecho.
Segin Maclntyre, en ese pasaje Hume simplemente estéa criticando las explicaciones
que otros han dado, en particular los moralistas religiosos, acerca de cudles son
los hechos relevantes para justificar juicios morales; estos hechos son, para Hume,
necesidades, intereses y deseos humanos y no, como pretenden algunos, las leyes
o propdsitos divinos (cfr. MacIntyre 1969). Geoffrey Hunter también ha ofrecido
otros argumentos en contra de la interpretacion estdndar del mencionado pasaje
(¢fr. Hunter 1969).

13 Cfr. Gémez-Lobo 1989, pp. 170-172; Gémez-Lobo 1991, pp. 3-5.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



74 ROCIO CAZARES BLANCO

del argumento mds general sobre la eudaimonia que se encuentra en la
EN es la siguiente:

ARGUMENTO 2

(i) “Para todo x, si x tiene un ergon ¢, entonces x serd un buen x si y
solo si produce buenas instancias de .”

(ii) “El ergon del ser humano es actividad con logos.”

De alli la conclusion:

(iii) “Un ser humano serd un buen ser humano si y sélo si produce

buenas instancias de actividad con logos”.'4

Como muestra el analisis textual de Gémez-Lobo, 2(ii) es una tesis fac-
tica que AristSteles defiende en diversos pasajes de la EN.'®> A diferen-
cia de la premisa 1(i), mencionada al final de la seccién anterior, 2(ii)
se refiere a la funcidn peculiar o caracteristica de los humanos y no a
todas las funciones o actividades que los seres humanos realizamos. De-
pendiendo de la amplitud con la que se caracterice el ergon o funcién
peculiar de los humanos —esto es, si se le identifica con la actividad
racional meramente tedrica o, ademads, con la practica—, 2(ii) puede
servir para defender una interpretacién intelectualista o una interpre-
tacién inclusivista de la eudaimonia; en contraste, la premisa 1(i) forma
parte de un argumento que s6lo acepta una interpretacién inclusivista
de la eudaimonia.

La clave para evitar la critica de la falacia naturalista es la premisa
2(i), la cual establece un criterio para valorar lo que es un buen x cuan-
do x es algo que tiene un ergon distintivo. Una vez que se introduce una
premisa evaluativa como 2(i) es posible, en principio, justificar la con-
clusién también evaluativa del argumento. Segiin Gomez-Lobo, Aristd-
teles parece considerar 2(i) como un principio evaluativo de sentido
comun obtenido por induccién enumerativa,'® ya que la observacién
de los diversos casos en que las personas juzgamos si una cosa x es un
buen x o un mal x nos permite concluir lo siguiente: para llevar a cabo

14 Gémez-Lobo 1991, p. 13 [cito textualmente a Gémez-Lobo, modificando tini-
camente la notacién de la numeracion de las premisas y la relativa al ergon (él dice
“un ergon y” y no “un ergon ") por cuestiones de claridad en referencias poste-
riores a este articulo]. El mismo argumento se encuentra en Gémez-Lobo 1989,
p. 182.

!5 Cfr. Gémez-Lobo 1989, pp. 176-182; Gémez-Lobo 1991, pp. 6-7 y 9-13.

16 Cfr: Gémez-Lobo 1989, pp. 174-176 y 183; Gémez-Lobo 1991, p. 6.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 75

tales valoraciones empezamos por identificar la actividad o funcién ¢
que es propia de la clase a la que pertenece x (por ejemplo, la clase
de los jardineros, de los corazones, de los sacacorchos, etc.) y, después,
determinamos la calidad con que x realiza p. Evaluamos a x como un
buen x si realiza buenas instancias de ; por ejemplo, evaluamos un
corazon como un buen corazén si bombea bien la sangre, pues ésta es
la funcién caracteristica o el ergon de los miembros de la clase de los
corazones.

Aristételes, efectivamente, reconoce el ergon o la funciéon peculiar de
una cosa como aquello que hay que considerar al evaluarla cuando dice,
por ejemplo, “para el flautista y para el escultor y para todo artesano, y
en general para todos aquellos que producen obras o que desempefian
una actividad, en la obra que realizan se cree que residen el bien y
la perfeccién”.!” Sin embargo, él también hace hincapié en que no es
propiamente el ergon lo que distingue a un buen x de, digamos, un
mal x o un mediocre x, puesto que todos tienen un mismo ergon y
es precisamente por eso que pertenecen a la misma clase de cosas; lo
distintivo de un buen x es la excelencia con que ejecuta su ergon;'®
por ejemplo, lo que distingue a un buen médico de uno malo es la
excelencia de su practica médica.

Ahora bien, es evidente que en el argumento de Gémez-Lobo no se
da un paso invalido del es al debe para llegar a la conclusiéon 2(iii) por-
que, segiin hemos visto, la premisa 2(i) es también evaluativa y, junto
con la premisa factica 2(ii), permite inferir validamente 2(iii). Si el ar-
gumento es una reconstruccién correcta de lo que sostiene Aristdteles,
no cabe objetar, afirma Gémez-Lobo, que en la defensa de su concep-
cién de la eudaimonia se comete la falacia naturalista.'® Pero ¢acaso
tiene razén Gémez-Lobo en esto dltimo?

El trabajo de interpretacién textual y de andlisis de la EN que lleva a
cabo Gémez-Lobo parece impecable. Sin embargo, para descartar la cri-
tica de que la concepcion aristotélica de la eudaimonia comete la falacia
naturalista —lo cual es el asunto en discusién— no basta con mostrar la
validez légica de dicho argumento, sino que se requiere, ademas, mos-
trar que tampoco se comete la falacia naturalista al defender cada una
de las premisas que lo componen. Asi que cabe preguntar: ¢la defensa
de la premisa 2(i) no supone acaso un paso injustificado del es al debe?
Recordemos que 2(i) establece que para cualquier x que tenga un ergon
(, x serd un buen x si y sélo si produce buenas instancias de ¢; por

17 Aristételes, EN 1097b25-30.
18 Cfr. ibid., 1098a5-15.
9 Cfr. Gémez-Lobo 1989, pp. 170 y 182; Gémez-Lobo 1991, pp. 2-3 y 13.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



76 ROCIO CAZARES BLANCO

ejemplo, ya que el ergon o la funcién propia de los serruchos es cortar
madera, un serrucho particular serd un buen serrucho si y sélo si corta
bien la madera. ¢Es ésta una tesis aceptable?

Alguien podria sefialar que, independientemente de que sea o no
aceptable, 2(i) es irrelevante como parte de un argumento sobre la
eudaimonia, porque —a diferencia de “serrucho”— “ser humano” no es
un término funcional, es decir, un término que se refiere a una cosa que
se distingue de las demads por la funcién que realiza o por aquello para
lo que sirve.?° A esta critica se podria responder que Aristételes parece
identificar la “funcién propia” o ergon de una cosa con su “forma” o
eidos y no con su funcién o aquello para lo que sirve; en efecto, tanto
la funcién propia como la forma de una cosa son caracterizadas en
algunos pasajes de su obra como aquello que hace que la cosa sea lo
que es, como aquello que la define;?! de modo que preguntarse cudl es
la funcién propia de los seres humanos es lo mismo que preguntarse
cudl es su forma, esto es, qué es lo que hace que los humanos sean
la clase de cosas que son. Pero, prescindiendo de las criticas que hoy
en dia se puedan hacer a las nociones aristotélicas de funcién propia
y forma, asi como al papel de éstas en la concepcion de lo que sea
una buena vida para los humanos, se puede objetar a la reconstrucciéon
del argumento sobre la eudaimonia que ofrece Gémez-Lobo que 2(i)
es una premisa evaluativa que se infiere por induccién enumerativa a
partir de premisas facticas, con lo cual claramente se comete la falacia
naturalista. Examinemos esto dltimo con mayor detalle.

Hemos visto que Gomez-Lobo sostiene que para Aristételes 2(i) pa-
rece ser algo asi como “un principio evaluativo de sentido comiin ob-
tenido por una induccién enumerativa”.?? En apoyo de esta manera de
considerar a 2(i) Gémez-Lobo afirma:

20 John Cooper y J.O. Urmson estdn entre quienes argumentan que atribuirles a
los humanos un ergon supone cometer el error de considerar a “ser humano” un tér-
mino funcional (cfr. Cooper 1986, pp. 146-147; Urmson 1988, p. 19). “Serrucho”,
“corazén” o “médico”, por ejemplo, son términos funcionales, pero no lo son “ser
humano”, “caballo” o “aguacate”, porque las cosas a las que estos ultimos términos
refieren no tienen por naturaleza una funcién o un uso que las defina como lo que
son. Es verdad que la gente suele usar a los caballos para cargar cosas, trasladarse
de un lugar a otro o tirar carruajes, pero, dice Urmson, “esto muestra solamente que
el hombre es el imperialista del reino animal y no que los caballos, por su propia
naturaleza, tengan una funcién que realizar” (Urmson 1988, p. 19; la traduccién
es mia).

2L Cfr. Aristételes, Meteorologica, 390a10-13; Aristételes, Metafisica, 1032b1 y
1035b15-25.

*2Véase la nota 16.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 77

En efecto, yo dirfa que normalmente conducimos nuestras evaluaciones
en esta forma. Identificamos lo que es especifico de la clase a la cual
pertenece un individuo (la clase de los arquitectos, los hoteles, las azaleas,
los bulldogs, etc.) y luego procedemos a preguntar si éste en particular
representa bien aquellas actividades o caracteristicas.?®

Por una generalizacion de lo que de hecho hacemos cuando emitimos
juicios evaluativos acerca de un arquitecto, una azalea, un hotel, un
bulldog, etc., supuestamente inferimos de manera inductiva el principio
evaluativo 2(i).%* Pero si éste fuera el caso, éno es obvio que estariamos
dando un paso injustificado del es al debe? Hasta donde puedo ver, de
manera inductiva lo tinico que podemos inferir validamente a partir
de las premisas facticas en cuestiéon es una conclusién también factica
sobre como de hecho hacemos evaluaciones; la inferencia puede pre-
sentarse asi:

ARGUMENTO 3

(i) Evaluamos a a como un buen arquitecto si produce buenas instan-
cias del ergon de los arquitectos, esto es, de la actividad o las ca-
racteristicas que lo hacen pertenecer a la clase de los arquitectos.

(i) Evaluamos a b como un buen bulldog si produce buenas instancias
del ergon de los bulldogs, esto es, de la actividad o las caracteris-
ticas que lo hacen pertenecer a la clase de los bulldogs.

Y asi sucesivamente para todos los individuos que evaluamos.

Por lo tanto,

(iii) Para todo x, si x tiene un ergon ¢, evaluamos a x como un buen x
si produce buenas instancias de .

La conclusion 3(iii) describe el procedimiento que de hecho seguimos
las personas para hacer juicios del tipo “este x es un buen x”, mientras
que 2(i) en la reconstruccién del argumento aristotélico de Gémez-
Lobo es un juicio evaluativo acerca de lo que hace que algo sea un

23 Gémez-Lobo 1989, p. 183. La traduccién de ésta y las subsiguientes citas del
texto de Gémez-Lobo es mia.

24 para Aristételes, la premisa 2(i) es, cito textualmente a Gémez-Lobo, “un prin-
cipio obtenido por una sumaria induccién [sic]” (Gémez-Lobo 1991, p. 6). El con-
cepto de “sumaria induccidén” no existe; a lo que Gémez-Lobo pretende referirse en
la cita anterior es a una induccién enumerativa, es decir, a una generalizacién que
se confirma por la observacidn de casos particulares.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



78 ROCIO CAZARES BLANCO

buen x. 3(iii) enuncia simplemente las condiciones en las que es co-
rrecto aseverar que x es un buen x, en tanto que 2(i) dice qué requiere
un x para ser un buen x. Una y otra cosa son obviamente distintas ¥,
en principio, podria satisfacerse una y no la otra; por ejemplo, podria
ser correcto aseverar que alguien es inocente porque no se cuenta con
elementos de prueba suficientes para culparlo, sin que fuera verdad que
es inocente. Pero lo relevante para lo que aqui se discute es que 3(iii) y
no 2(i) es lo que es valido inferir inductivamente a partir de 3(i), 3(ii),
etcétera. Considerar que 2(i) esta justificada por induccién enumerati-
va a partir de premisas como 3(i), 3(ii), etc. —lo que hace Aristételes,
segin Gomez-Lobo— permite que se plantee nuevamente la acusacion
de cometer la falacia naturalista. En este sentido, la defensa que ofrece
Goémez-Lobo no parece lograr su cometido.

En las siguientes dos secciones examinaré una manera distinta (y a
mi juicio mds prometedora que la de Gémez-Lobo) de demostrar que
es posible defender una concepcién aristotélica de la eudaimonia sin
cometer la falacia naturalista.

3. Evaluaciones de bondad relativas a seres vivos. Una perspectiva
neoaristotélica

Se pueden hacer evaluaciones muy diversas acerca de los seres vivos.
Por ejemplo, evaluamos una caracteristica fisica cuando decimos que el
naranjo de nuestro jardin tiene buenas raices, evaluamos una facultad
mental cuando juzgamos que nuestro perro tiene mala memoria y eva-
luamos una intencidn y una accion, respectivamente, cuando decimos
que nuestras intenciones eran buenas al ocultarle la verdad a nuestra
madre enferma o que uno de nuestros colegas actud mal en determi-
nada situacién. ¢{Como se justifican evaluaciones como las anteriores?
¢Con respecto a qué cabe calificar como buenas o malas las caracteris-
ticas, facultades, acciones e intenciones de los individuos?

Evaluar como buenos o malos los rasgos de un determinado animal
o planta sélo parece tener sentido si se tiene como marco de referencia
las descripciones empiricas (como las que proporcionan la botanica, la
anatomia, la etologia, la sociobiologia, etc.) acerca de la especie a la que
pertenece el individuo en cuestion. Asi, por ejemplo, no parece tener
sentido decir que el colibri que viene a mi jardin todas las mafianas
tiene el pico defectuoso, si no es con respecto a las descripciones hechas
por la anatomia animal acerca del pico de los pajaros de dicha especie;
el hecho de que el colibri que viene a mi jardin no tenga el pico tan
fuerte como el de un pdjaro carpintero o tan grueso como el de los

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 79

pajaros de otras especies no puede ser considerado en si mismo un
defecto. De manera similar, no parece tener sentido decir que algo anda
mal con el modo en que mi gata trata a sus crias, si no es con respecto
a las descripciones hechas por la etologia acerca de la forma de crianza
caracteristica de los miembros de la especie a la que pertenece mi gata.
Segun lo anterior, evaluar como defectuoso un rasgo particular de un
ser vivo equivale a sefialar que dicho rasgo se aparta de lo que es propio
de la especie a la que pertenece.

Pero ¢cualquier caracteristica o comportamiento de un individuo que
se salga de lo que es la norma para su especie tiene que considerarse
una deficiencia? Por ejemplo, {es un defecto en mi perro que tenga
una pequeila mancha café en una de sus patas, porque los perros de su
especie suelen tener todo el pelo blanco?, ées acaso una deficiencia en
él, como lo seria el que careciera de colmillos o el que tuviera sélo tres
patas? La respuesta a estas preguntas es “no”, pues s6lo cabe conside-
rar como deficiencia una desviacién de un individuo respecto de cierto
rasgo de su especie en cuanto que, como consecuencia de esa desvia-
cidén, se vea afectada alguna funcién en la vida de ese individuo —por
ejemplo, alguna funcién relativa a su desarrollo, su alimentacion, su
capacidad para defenderse, su reproduccion, y, en general, cualquiera
otra funcion relacionada con lo que los zodlogos calificarian como su
forma de vida.

De acuerdo con lo anterior, para que podamos concluir que algo es
un defecto en un individuo tenemos que contar con un argumento que
tenga la forma siguiente:

ARGUMENTO 4

(i) Una premisa mayor que describa algin rasgo de los miembros de
la especie en cuestidn, el cual hace posible que realicen alguna
funcién relacionada con su forma de vida.

(ii) Una premisa menor que diga si un determinado individuo de la
especie en cuestion posee o no posee el rasgo descrito en la pre-
misa mayor.

(iii) Una conclusidn en la que se evale si el individuo del que se habla
en la premisa menor es como deberia de ser en relacién con el
rasgo al que alude la premisa mayor o si, por el contrario, tiene
alguna deficiencia relacionada con él.

Neoaristotélicos como Alasdair MacIntyre y Philippa Foot, al igual que
algunos otros filésofos que han defendido concepciones naturalistas de

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



80 ROCIO CAZARES BLANCO

lo bueno, como Michael Thompson y Paul Taylor, coinciden en sefialar
que las evaluaciones sobre seres vivos individuales se justifican obser-
vando como son y comparandolos con las descripciones empiricas de
la especie a la que pertenecen.?® Para que esas evaluaciones atribuyan
justificadamente alguna deficiencia a un ser vivo es necesario que se
basen en la detecciéon de alguna desviacion del individuo respecto de
su especie, la cual afecte de manera directa o indirecta alguna fun-
cién relativa a su forma de vida. Si esto es correcto, a primera vista no
cabe acusar a las éticas aristotélicas de cometer la falacia naturalista
al justificar evaluaciones sobre la bondad de determinados propdsitos,
acciones, intenciones, etc., a partir de descripciones sobre la forma de
vida de los seres humanos, de la misma manera en que no cabe acusar a
un zoologo de cometer dicha falacia al justificar evaluaciones acerca de
qué tan bien se comunica un delfin con su manada a partir de descrip-
ciones sobre la forma de vida propia de los individuos de su especie.

Pero si no se comete una falacia al justificar una conclusion evalua-
tiva del tipo 4(iii) a partir de premisas facticas del tipo 4(i) y 4(ii), en-
tonces, la relacion entre una y otras no puede ser de implicacién 16gica.
¢Qué relacién hay entre la conclusién y las premisas? En la siguiente
seccién intentaré responder a esta pregunta, pero antes conviene hacer
algunas precisiones en relacién con los juicios acerca de la vida buena
para un ser vivo.

En contraste con las evaluaciones sobre rasgos especificos de un in-
dividuo, como sus pulmones, su memoria, sus intenciones al realizar
una determinada accidn, etc., juzgar que un individuo tiene una vida
buena supone hacer una valoracion global de su condicién. Asi, por
ejemplo, evaluar como buena o eudaimon la vida de una persona supo-
ne valorar los diversos aspectos que conforman su vida y para que esa
evaluacién esté justificada, como dice Jean Austin, “nada esencial debe
estar mal”.?® Dado que un juicio acerca de la bondad de la vida de un
individuo es un juicio global de su condicién y dado que, como hemos
dicho, en el caso de cualquier ser vivo las evaluaciones de bondad sélo
tienen sentido por referencia a alguna funcion relativa a la forma de
vida de su especie, entonces, hacer un juicio sobre la bondad de la vida
de un individuo sélo tiene sentido por referencia al conjunto de las
funciones que constituyen la forma de vida de su especie.

El conjunto de descripciones acerca de como los individuos de una
determinada especie logran los objetivos relativos a su forma de vida

% Cfr. Foot 2001, pp. 5-37; MacIntyre 2001, pp. 10, 81-97; Thompson 1995,
pp. 281-295; Thompson 2003; Taylor 1998, pp. 277-280; Taylor 1986, p. 60.
26 Austin 1968, p. 238; la traduccién es mia.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 81

permite establecer un conjunto de estdndares o de normas, tanto a
nivel individual como social, para los miembros pertenecientes a esa
especie.?” Por ejemplo, para que los lobos puedan realizar las funcio-
nes propias de su ciclo vital deben o necesitan tener colmillos de cierto
tipo, patas con determinadas caracteristicas, cazar en grupo, etcétera.
La aplicacion de este conjunto de normas o de estandares a un miembro
individual de la especie es lo que permite juzgar si ese individuo es o
no como deberia ser para poder dar cumplimiento a la forma de vida
propia de su especie o, dicho de otro modo, lo que permite evaluar si
ese individuo posee o no posee bondad natural. La estructura concep-
tual de estas “evaluaciones sobre la bondad natural de los seres vivos”,
como les llama Foot,?® permite distinguirlas de otros tipos de evalua-
ciones, como las instrumentalistas, las estéticas, etcétera. Un tigre o un
olivo, por ejemplo, pueden valorarse desde el punto de vista de sus pro-
piedades nutritivas para los humanos y ésas son evaluaciones de tipo
instrumental; también pueden valorarse aspectos como la armonia y la
belleza de sus formas y ésas son evaluaciones de tipo estético; ya que
ninguna de estas evaluaciones se justifica por referencia al cumplimien-
to de la forma de vida de los tigres o de los olivos, no son evaluaciones
de su bondad natural.

La bondad natural es una condicién necesaria para que el individuo
logre tener una vida buena —o dicho de otra forma, para que pue-
da florecer qua miembro de su especie o realizar plenamente su bien
propio; sin embargo, no parece ser una condicion suficiente, pues algu-
nos factores ambientales o externos al individuo pueden entorpecer e,
incluso, impedir dicho logro.?° Los factores externos que pueden entor-
pecer la realizacién de una vida buena son de dos tipos diferentes: por
un lado, factores que interfieren directamente con las funciones natura-
les de desarrollo, alimentacidén, reproduccion, etc.; por ejemplo, sufrir
un grave accidente, vivir en la miseria o en un ambiente sumamente
contaminado, etcétera. Por otro lado, factores que no interfieren direc-
tamente con las funciones naturales —como seria el caso de la muerte
o la enfermedad grave de un ser amado, la pérdida de la fortuna (sin

27 Cfr: 1o que dicen a este respecto Foot 2001, pp. 25-37 y 91-92; MacIntyre 2001,
pp. 82-83; Thompson 1995, pp. 295-296; Thompson 2003; Taylor 1986, pp. 66—
67.

28 Cfr. Foot 2001, p. 3.

29 Acerca de la importancia que los neoaristotélicos y el propio Aristdteles con-
ceden a las condiciones externas o ambientales en el logro de una vida buena,
véanse: Foot 2001, pp. 15, 31, 41-42; Maclntyre 2001, pp. 82-83; Aristoteles, EN
1099a24-1099b9.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



82 ROCIO CAZARES BLANCO

quedar en la miseria), etc.— pero que pueden producir, por ejemplo,
depresion o tristeza, lo cual si dificulta la realizacién de algunas de
dichas funciones.

Considerando lo dicho en esta seccidn, écual seria la estructura de
un argumento neoaristotélico sobre la eudaimonia o la vida buena para
un ser humano? En lo que sigue intentaré contestar a esta pregunta,
ademds de ofrecer una explicaciéon de la relacion que hay entre las
premisas y la conclusiéon de un argumento tal que no dé lugar a que
se plantee la critica de un transito injustificado del es al debe.

4. Una concepcion neoaristotélica, no falaz, de la vida buena

Asumiendo una perspectiva neoaristotélica, como la presentada en la
seccion anterior, cabe sostener que para concluir que un ser humano
tiene una vida buena se requiere contar con un argumento de la forma
siguiente:

ARGUMENTO 5

(i) El conjunto de funciones ¢!, 2, 0% ... " constituye la forma de
vida propia de la especie humana.

(ii) La persona A ha logrado (o no) las funciones ¢!, ©?, ©® ... "

Por lo tanto,
(iii) La persona A tiene (o no) una vida buena.

Las dos premisas del argumento anterior son ficticas. Una premisa
como 5(i) puede justificarse, en principio, a partir de la informacién
que proporcionan ciencias empiricas como la anatomia, la neurologia,
la sociologia, la psicologia, la antropologia, etc.; la informacion que es-
tas ciencias proporcionan puede permitir, por ejemplo, caracterizar la
forma de vida de los humanos a partir de funciones tales como lograr
tener salud corporal, ser capaz de imaginar y razonar, comprometerse
en formas diversas de interaccidn social, tener amigos, tener posibilidad
de cultivar algunos de los propios intereses, participar en la educacidn,
etcétera.? La importancia de una premisa como 5(i) para las concep-

30 Martha Nussbaum ha propuesto una lista de capacidades para realizar funcio-
nes que son de importancia central para la forma de vida humana; esas capacidades
se refieren a los siguientes diez aspectos: vida; salud corporal; integridad corporal,
sentidos, imaginacién y pensamiento; emociones; razon practica; afiliacién; rela-
cién con otras especies; juego; y control del propio entorno. Cfr. Nussbaum 2002,
pp. 110-123.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 83

ciones neoaristotélicas de la vida buena es evidente en las propuestas
de Foot (2001) y MacIntyre (2001). En sus respectivos analisis de las
funciones constitutivas de la forma de vida humana ambos examinan el
papel que en la realizacién de tales funciones tienen las diversas carac-
teristicas y capacidades fisicas y mentales de los individuos de nuestra
especie, tanto las que compartimos con otros animales (por ejemplo,
al igual que otros primates tenemos manos prensiles, la capacidad de
ver, reconocer objetos, etc.), como las que son exclusivas nuestras (por
ejemplo, un determinado tipo de laringe, un cierto tipo de aparato au-
ditivo o la imaginacion).

Pero, mas alla de la consideracion de la manera en la que intervienen
diversas caracteristicas y capacidades fisicas y mentales de los huma-
nos en la realizacion de las funciones propias de la forma de vida de
su especie, Foot y Maclntyre enfatizan el papel especial que tiene la
racionalidad humana.3!Si hay algo que es propio de la vida de los hu-
manos, de acuerdo con el naturalismo aristotélico, es precisamente el
ser capaces de actuar intencionalmente, es decir, de realizar las diversas
funciones que integran nuestra forma de vida basdndonos en razones,
ser capaces de guiarnos por razones que consideramos al plantearnos
distintos propdsitos acerca de los diversos aspectos de nuestra vida y
al actuar para intentar conseguirlos. A otros animales distintos de los
humanos tal vez quepa atribuirles alguna capacidad similar a la razén
practica,®? pero lo cierto es que sélo los humanos somos capaces de
actuar basandonos en razones que formulamos proposicionalmente y
que conectamos ldgica y semanticamente con otras proposiciones. Mas
adn, los humanos somos capaces de reflexionar acerca de las razones
que tenemos para realizar una determinada accién, evaluando con di-
versos criterios nuestros propios juicios al respecto.

Sobre la premisa 5(ii) del argumento no parece necesario dar mayo-
res explicaciones. Es claro que al igual que 5(i) es una premisa empirica
y que para justificarla se requiere contar con informacién acerca de los

31yéanse, por ejemplo, Foot 2001, pp. 52-65; Maclntyre 2001, pp. 71-79, 99—
117.

32 Maclntyre, por ejemplo, sostiene que cabe reconocerles la capacidad de la ra-
zo6n préctica a algunos animales como los chimpancés o los delfines, en tanto que
son capaces de percibir determinadas conexiones entre los bienes que desean y los
medios que permiten alcanzarlos y eso les da una razén para actuar como lo hacen.
Estas son razones que Maclntyre califica de “prelingiiisticas”, aunque, atendiendo
a la distincién que hace José Luis Bermudez entre criaturas lingiiisticas y no lin-
giiisticas, tal vez sea mas adecuado calificarlas como razones “no lingiiisticas” (cfr.
Maclntyre 2001, pp. 53-59, 74-78; Bermudez 1998, p. 46).

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



84 ROCIO CAZARES BLANCO

diversos aspectos de la vida de la persona en cuestion. Esta informacion
es la que permite establecer si ella realiza o no el conjunto de funciones
descritas en 5(i), por ejemplo, si participa de los procesos educativos o
se ve excluida de ellos, si puede cultivar su gusto por la jardineria o se
lo impide una jornada laboral agobiante, si participa en alguna medida
en la vida politica de su comunidad o no, etcétera.

En contraste con 5(i) y 5(ii), la conclusién 5(iii) del argumento es
evaluativa, pues no describe qué funciones de hecho realiza una de-
terminada persona A, sino que evalta si su vida considerada como un
todo es o no buena. Evidentemente, el adjetivo “buena” que aparece en
5(iii) no se explica por referencia a la satisfacciéon de cualesquiera que
sean los deseos que tenga A; o, mas precisamente, satisfacer determi-
nados tipos de deseo contribuird a la bondad de la vida de A sélo en la
medida en que eso sea una de las funciones propias de la forma de vida
de nuestra especie. Sostener la conclusién 5(iii), pues, supone rechazar
la tesis compartida por emotivistas y prescriptivistas segtin la cual toda
evaluacién acerca de “lo bueno” se explica necesariamente por referen-
cia exclusiva a los deseos, intereses o preferencias de quienes hacen tal
afirmacion, esto es, se explica inicamente con base en consideraciones
subjetivas.

¢Coémo es que 5(i) y 5(ii) permiten justificar 5(iii)? De acuerdo con
lo dicho en la seccién anterior, las evaluaciones de “bondad” en el caso
de seres vivos individuales se justifican por referencia a la realizacién
de las funciones que constituyen la forma de vida de la especie a la que
pertenece el individuo en cuestidn. Y lo que es cierto para individuos de
otras especies animales lo es también para los individuos de la especie
humana. Dado que evaluar como buena la vida de un individuo supone
hacer una valoracién global de su condicién, y dado que la nocién
de “forma de vida de la especie E” es omniabarcante respecto de las
funciones propias del ciclo vital de los individuos que pertenecen a E,
se justifica concluir que una persona A tiene una vida buena, como se
hace en 5(iii), una vez que se ha establecido que la especie a la que
pertenece A tiene una determinada forma de vida y que A ha logrado
el conjunto de las funciones que constituyen la forma de vida de su
especie. Notemos, ademads, que es precisamente porque se requiere el
logro del conjunto de estas funciones —y no solamente de una de ellas—
que cabe considerar como inclusivista esta concepcién de la vida buena.

Pero éno se estd pasando por alto algiin aspecto del argumento 5?
¢No hay entre las premisas algtin concepto evaluativo, pese a que se
pretende que son premisas facticas? Alguien tal vez podria sostener que
en efecto 5(i) es evaluativa, porque en ella se habla de la “forma de vida

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 85

propia de la especie humana” y el que una persona realice dicha forma
de vida es precisamente lo que permite concluir que ella tiene una vida
buena. Creo, sin embargo, que esto esta equivocado por las siguientes
razones:

a) La premisa 5(i) es una proposicién empirica y no incluye la no-
cién de “bien”. Lo que esta premisa establece es que la forma
de vida de la especie humana esta constituida por las funciones
o', 0%, 0% ... " que realizan tipicamente los individuos de esa es-
pecie, para lo cual no se recurre a ningtin concepto evaluativo.

b) La premisa 5(i) no requiere ser justificada por medio de algtin ar-
gumento en el que aparezca la nocion de “bien”. Mas especifica-
mente, aceptar 5(i) no supone haber aceptado previamente una
tesis como: “El criterio que permite determinar qué es un bien para
un individuo es la forma de vida propia de su especie.” Como dije
en el inciso anterior, el significado de 5(i) es simplemente que la
forma de vida de la especie E empiricamente esta constituida por
las funciones ¢!, 2, 3 ... " que realizan tipicamente los indivi-
duos de esa especie.

¢) Si es correcto lo que he dicho en los dos incisos anteriores, 5(i) es
una premisa factica que no depende para su aceptacion de ninguna
otra tesis que incluya un concepto evaluativo, en particular el con-
cepto de “bien”. Ya que lo mismo sucede con la premisa 5(ii), sin
que en este caso parezca haber polémica alguna, cabe sostener que
es unicamente en la conclusién 5(iii) donde aparece un concepto
evaluativo: el concepto de “vida buena”.

Pero {como es posible que la nocion de “forma de vida propia de la
especie humana” que aparece en 5(i) tenga un contenido factico, si la
realizacion de tal forma de vida por parte de una persona es lo que per-
mite concluir que ella tiene una vida buena? Esto puede responderse,
creo yo, recurriendo al concepto de “ser un hecho bruto relativamente
a...” introducido por G.E. Anscombe en su famoso articulo “Modern
Moral Philosophy”.33

Un hecho H es un hecho bruto relativamente a una descripcién D, de
acuerdo con la caracterizacién de Anscombe, si en un contexto apropia-

33 Anscombe sostiene que la objecién que plantea Hume al paso del es al debe se
aplica igualmente al paso del es al adeuda o del es al necesita; para argumentar en
contra de tal objecién ella introduce el concepto de “ser un hecho bruto relativa-
mente a...” (¢fr Anscombe 1958a, pp. 2-7; Anscombe 1958b).

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



86 ROCIO CAZARES BLANCO

do la verdad o falsedad de D se justifica con base en H.>* Por ejemplo,
en el contexto de nuestras instituciones del dinero y de la compraven-
ta, explica ella, los hechos x le pidié a z papas, él se las mando y le
envié una factura que x no ha pagado son hechos brutos relativamente
a la descripcién “x le debe a z tal cantidad”, porque esta descripcion
es verdadera en virtud de aquellos hechos; a su vez, el hecho x le debe
a z tal cantidad es un hecho bruto relativamente a la descripcién “x es
deudor”.%®

De manera similar al caso anterior, el hecho La persona A logra (o no)
realizar las funciones o', 2, 3 ... ", al que llamaré Hy, puede consi-
derarse un hecho bruto relativamente a la descripcién DH, “A realiza
(o no) la forma de vida propia de su especie”, porque el valor de verdad
de esta descripcion se determina con base en aquel hecho. Ahora bien,
en el inciso a) anterior he dicho que el significado de 5(i) no depende
de la nocién de “bien” ni de cualquiera otra nocién evaluativa; conside-
rando a Hy como un hecho bruto relativamente a DH, podriamos decir
que para entender el significado de 5(i) basta con entender la relacién
entre DH, y Hy.

Asi como Hy es un hecho bruto relativamente a la descripcién DH,,
el hecho H, descrito por ésta, es decir La persona A ha logrado (o no)
realizar la forma de vida propia de la especie humana, es un hecho bruto
relativamente a la descripciéon DH, “A tiene (o no) una vida buena”.
Como podemos constatar, DHj, si incluye una nocién evaluativa: la no-
cion de “vida buena”. H, es un hecho bruto relativamente a DH;, porque,
en el contexto de las evaluaciones de bondad relativa a seres vivos, el
valor de verdad de dicha descripcidn se determina por tal hecho.

En 5(iii) se concluye, precisamente, que DH} es el caso y dicha con-
clusion se justifica a partir de premisas acerca de las funciones que
constituyen la forma de vida humana y de la realizacion de tales fun-
ciones por parte de la persona A, pero, por supuesto, la relacion entre la
conclusion y las premisas no es de implicacién l6gica —por ello no cabe
la acusacién de que se comete la falacia naturalista. Es en el contexto
de las evaluaciones de bondad relativa a seres vivos y de su particular
estructura conceptual (a las que hemos visto que Foot llama “evalua-
ciones sobre la bondad natural de los seres vivos”)3® donde se justifica
concluir 5(iii) a partir de 5(@i) y 5(ii); lo cual equivale a sostener que
en ese contexto los hechos aseverados por estas premisas son “hechos
brutos” relativamente a la conclusién 5({ii).

34 Cfr. Anscombe 1958b, p. 71.
% Cfr. Anscombe 1958a, pp. 3—4.
36 véase la n. 28.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 87

Las evaluaciones sobre bondad natural son distintas, evidentemente,
de otras evaluaciones que pueden también justificarse adecuadamente
de acuerdo con el contexto que les es propio; por ejemplo, evaluaciones
instrumentalistas, como “La manzanilla es buena para aliviar el célico”,
evaluaciones sobre satisfaccion de preferencias, como “Fue bueno para
mi tener hijos y mudarme de ciudad”, etc. La relevancia de una concep-
cién neoaristotélica de la vida buena como la delineada en este articulo
reside en gran parte, creo yo, en defender exitosamente la posibilidad
de ofrecer una evaluacién genuina y no falaz sobre la bondad de la
vida humana, que no se justifica por mera referencia a la satisfaccién
de deseos, preferencias o gustos personales, sino por referencia a lo
que objetivamente puede ser considerado bueno para un individuo de
la especie humana.

5. Conclusion

He intentado mostrar que es posible defender una concepcién de la
vida buena de corte aristotélico y de tipo inclusivista sin dar un paso
injustificado del es al debe. Esta concepcion recurre, por un lado, a un
andlisis de la justificacién de cualquier evaluacién de bondad relativa
a seres vivos y, por otro lado, al concepto de “ser un hecho bruto re-
lativamente a...” introducido por G.E. Anscombe. Teniendo en cuenta
estos dos elementos tedricos he defendido que es posible justificar el
valor de verdad de una conclusion acerca del logro de una vida buena
por parte de una persona, a partir de premisas facticas acerca de las
funciones que constituyen la forma de vida humana y la realizacién (o
no) de tales funciones por parte de esa persona; los hechos aseverados
por tales premisas son hechos brutos relativamente al enunciado que
concluye que la persona tiene (o no) una vida buena.

Por supuesto, hay muchas cuestiones atin por aclarar para hacer via-
ble una concepcién de corte aristotélico sobre la vida buena como la que
he intentado defender en este articulo. Una especialmente importante
es si realmente podemos contar con una caracterizacion satisfactoria
de lo que significa para un individuo humano realizar la forma de vida
propia de su especie. Mientras mas compleja es una especie, se torna
mas dificil poder decir en qué consiste para un individuo perteneciente
a ella dar cumplimiento a su forma de vida, porque, para eso, se requie-
re contar con una caracterizacion completa, coherente y, por supuesto,
verdadera de la forma en que los miembros de esa especie realizan las
funciones propias de su ciclo vital.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



88 ROCIO CAZARES BLANCO

Ademas, es preciso tener en cuenta que aunque es cierto que hay
caracteristicas que todos los humanos compartimos con independencia
del momento sociohistérico y del lugar donde vivamos (de otro modo
no tendria sentido hablar de “la especie humana”), hay también varia-
ciones importantes a través del tiempo y del espacio en la manera pecu-
liar que distintos grupos humanos tienen de realizar diversas funciones
propias de la vida humana e, incluso, en la manera en que lo hacen dis-
tintos individuos dentro de un mismo grupo humano. Una concepcion
aristotélica de la vida buena tiene que dar cabida a la diversidad de
maneras de ejemplificar la forma de vida propia de la especie humana.

Hay varias cuestiones, pues, que requieren ser examinadas, pero es-
pero haber mostrado que, en principio, es posible defender una concep-
cién de la vida buena de corte aristotélico sin dar un paso injustificado
del es al debe.*

BIBLIOGRAFIA

Ackrill, J.L., 1980, “Aristotle on Eudaimonia”, en Amélie Oksenberg Rorty
(comp.), Essays on Aristotle’s Ethics, University of California Press, Berke-
ley/Los Angeles, pp. 15-33.

Annas, Julia, 1996, “Aristotle and Kant on Morality and Practical Reasoning”,
en Stephen Engstrom y Jennifer Whiting (comps.), Aristotle, Kant and the
Stoics. Rethinking Happiness and Duty, Cambridge University Press, Cam-
bridge, pp. 237-257.

Anscombe, G.E.M., 1958a, “Modern Moral Philosophy”, Philosophy, vol. 33,
no. 124, pp. 1-19.

, 1958b, “On Brute Facts”, Analysis, vol. 18, no. 3, pp. 69-72.

Aristdteles, 1998, Metafisica, trad. Tomas Calvo Martinez, Gredos, Madrid (Bi-
blioteca Clasica, 200).

, 1983, Etica Nicomdquea, 2a. ed., trad. Antonio Gémez Robledo, Instituto

de Investigaciones Filol6gicas-UNAM, México.

, 1952, Meteorologica, trad. H.D.P Lee, Harvard University Press, Cam-
bridge, Mass.

Austin, Jean, 1968, “Pleasure and Happiness”, en J.B. Schneewind (comp.),
Mill: A Collection of Critical Essays, Anchor Books, Nueva York, pp. 234-250.

Bermudez, José Luis, 1998, The Paradox of Self-Consciousness, Massachusetts
Institute of Technology Press, Cambridge, Mass.

Cooper, John, 1986, Reason and Human Good in Aristotle, Hackett Publishing
Company, Indianapolis.

*Agradezco mucho a Margarita Valdés sus valiosas observaciones y sugerencias
tras su lectura de algunas versiones anteriores de este articulo; también deseo
agradecer a los dictaminadores anénimos de Didnoia sus ttiles comentarios.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



CONCEPCIONES ARISTOTELICAS DE LA VIDA BUENA Y LA FALACIA 89

Foot, Philippa, 2001, Natural Goodness, Clarendon Press, Oxford. [Versién en
castellano: Bondad natural. Una vision naturalista de la ética, trad. Ramén
Vila Vernis, Paidds, Barcelona, 2002.]

Gdémez-Lobo, Alfonso, 1991, “La fundamentacion de la ética aristotélica”, Did-
noia, no. 37, pp. 1-15.

, 1989, “The Ergon Inference”, Phronesis, vol. 34, pp. 170-184.

Gomez Robledo, Antonio, 1957, Ensayo sobre las virtudes intelectuales, Fondo
de Cultura Econémica/Centro de Estudios Filoséficos-UNAM, México.

Hume, David, 1978, A Treatise of Human Nature, ed. L.A. Selby-Bigge, 2a. ed.,
Clarendon Press, Oxford.

Hunter, Geoffrey, 1969, “Hume on Is and Ought”, en W.D. Hudson (comp.),
The Is-Ought Question. A Collection of Papers on the Central Problem in Moral
Philosophy, MacMillan, Londres, pp. 59-63.

Irwin, TH., 1993, “La concepcién estoica y la concepcién aristotélica de la
felicidad”, en Malcolm Schofield y Gisela Striker (comps.), Las normas de la
naturaleza. Estudios de ética helenistica, trad. Julieta Fombona, Manantial,
Buenos Aires, pp. 211-250.

Kenny, Anthony, 1965-1966, “Happiness”, Proceedings of the Aristotelian So-
ciety, vol. 66, pp. 87-102.

Lawrence, Gavin, 1997, “Nonaggregatability, Inclusiveness, and the Theory of
Focal Value: Nicomachean Ethics 1.7.1097b16-20”, Phronesis, vol. 42, no. 1,
pp. 32-76.

Maclntyre, Alasdair, 2001, Animales racionales y dependientes. Por qué los seres
humanos necesitamos las virtudes, trad. Beatriz Martinez de Murguia, Paidos,
Barcelona. [Traduccién de: Dependent Rational Animals. Why Human Beings
Need the Virtues, Open Court, Chicago, 1999.]

, 1969, “Hume on ‘Is’ and ‘Ought’”, en W.D. Hudson (comp.), The Is-Ought
Question. A Collection of Papers on the Central Problem in Moral Philosophy,
MacMillan, Londres, pp. 35-50.

Nussbaum, Martha C., 2002, Las mujeres y el desarrollo humano, trad. Roberto
Bernet, Herder, Barcelona.

Rorty, Amélie O., 1980, “The Place of Contemplation in Aristotle’s Nicomachean
Ethics”, en Amélie Oksenberg Rorty (comp.), Essays on Aristotle’s Ethics, Uni-
versity of California Press, Berkeley/Los Angeles, pp. 377-394.

Taylor, Paul W,, 1998, “La ética del respeto a la naturaleza”, en Teresa Kwiat-
kowska y Jorge Issa (comps.), Los caminos de la ética ambiental. Una an-
tologia de textos contempordneos, trad. Jorge Issa, CONACYT/UAM-I/Plaza y
Valdés, México, pp. 269-287.

, 1986, Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics, Princeton
University Press, Princeton.

Thompson, Michael, 2003, “Three Degrees of Natural Goodness”, disponible en
<http://www.pitt.edu/ “mthompso/three.pdf>, consultado el 3 de diciem-
bre de 2008.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



90 ROCIO CAZARES BLANCO

Thompson, Michael, 1995, “The Representation of Life”, en R. Hursthouse,
G. Lawrence y W. Quinn (comps.), Virtues and Reasons. Philippa Foot and
Moral Theory, Oxford University Press, Oxford, pp. 247-296.

Urmson, J.O., 1988, Aristotle’s Ethics, Basil Blackwell, Oxford.

Valdés, Margarita M., 1991, “Dos aspectos en el concepto de bienestar”, Doxa,
no. 9, pp. 69-89.

Recibido el 7 de noviembre de 2009; aceptado el 10 de agosto de 2010.

Didnoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).



