272 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Plotino, Enéadas. Textos esenciales, traduccién, notas y estudio prelimi-
nar de Maria Isabel Santa Cruz y Maria Inés Crespo, Colihue, Buenos
Aires, 2007, pp. cxviii + 293 pp.

Es sabido que el estudio sistematico de la filosofia de Plotino es relativamente
reciente en comparacion con el de otros pensadores célebres de la Antigiiedad.
De hecho, puede decirse que ha despertado el interés de los especialistas hace
no mucho mas de medio siglo, especialmente a partir de la Editio maior de las
Enéadas que prepararon P. Henry y H.-R. Schwyzer y de los estudios y traduc-
ciones de Bréhier, Beutler-Theiler y Armstrong en lenguas francesa, alemana e
inglesa, respectivamente. Y mas reciente aun es el interés que ha despertado
la figura de Plotino y, en general, la corriente neoplaténica en el mundo de la
lengua espafiola, pues es recién en los afios ochenta cuando comienza a apare-
cer la traduccion de J. Igal (Gredos), cuyo tercer y dltimo volumen vio la luz
de forma péstuma a fines de los noventa. Si bien es posible notar un paulatino
aumento en los estudios plotinianos en habla hispana, probablemente el volu-
men que aqui se comenta sera reconocido con los afios como una obra capital
para el fomento de la investigacién en el campo del pensamiento neoplaténico,
que todavia constituye una suerte de terra incognita para muchos académicos
y estudiantes.

Partiendo de la premisa de que la mejor introduccién al pensamiento de un
autor es la lectura de sus textos mismos, las traductoras asumen el ambicioso
desafio de elaborar un estudio que resulte de provecho tanto para quien se esta
introduciendo en el pensamiento de Plotino como para quien ya tiene antece-
dentes suficientes sobre este filésofo y se encuentra revisando cuestiones de
detalle. Al logro exitoso de este objetivo contribuye, por un lado, la introduc-
cién de mas de cien paginas, que constituye una ttil guia de las coordenadas
mas importantes del complejo sistema plotiniano y, por otro lado, la seleccién
misma de los textos de Plotino, organizada con un criterio que permite avanzar
de manera ordenada por los diferentes temas, acompafiados por un generoso
cuerpo de notas que facilita mucho la lectura y la comprensién, a la vez que
justifica determinadas opciones de traduccién en algunos pasajes complejos y
establece conexiones con otros textos del mismo Plotino y de otros pensadores
antiguos. Un criterio que también ayuda enormemente al lector es que las au-
toras no dan practicamente nada por supuesto. De esta manera, cada vez que
se nombra a algtn filésofo o escuela de la Antigiiedad, una breve nota aclara
los datos mas rescatables de su vida, de modo que el lector lo pueda ubicar
en el tiempo y en el espacio sin necesidad de recurrir a otras fuentes (asi, por
ejemplo, proceden las autoras con Porfirio, Jamblico, Proclo, el neopitagoris-
mo, etc.). A continuacién me detendré en la introduccién de este volumen para
referirme luego a algunos aspectos de la seleccion y traduccion.

En la extensa introduccién que precede a la traduccién de los textos de
Plotino se puede encontrar una presentacion general del pensamiento de este
filésofo que, lejos de caer en generalidades o en meras repeticiones de otros in-
tentos similares —como los de Armstrong, Brehier, Rist o, mds recientemente,

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 42



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 273

O’Meara y Gerson— manifiesta una familiaridad con Plotino y con sus tex-
tos que sélo podria tener quien ha profundizado ya en numerosos andlisis de
aspectos puntuales del pensamiento plotiniano y ha revisado su obra asidua-
mente en su lengua original. De hecho, pienso que ya esta sola introduccién
justificaria una publicacién méas que interesante.

Bajo el titulo “Plotino: de la filosofia a la mistica”, se procede a presentar
las coordenadas mas importantes de su sistema filoséfico, con un presupues-
to clave —a la vez que provocativo—, a saber: “que la influencia de Plotino
ha sido probablemente tan profunda como la de Platén o la de Aristételes”
(p. Ixxxvi), no obstante el escaso interés que se le ha prestado en comparacién
con los fildsofos mas célebres de la Antigiiedad. Y el mejor modo de fundamen-
tar esta sentencia es la exposicion sintética y ordenada que constituye toda esta
introduccién, y que, en buena medida, va retomando problemas sistematicos
previamente desarrollados por la profesora Santa Cruz en estudios monografi-
cos publicados entre 1979 y 2003.

La introduccién comienza con una breve resefla de la vida de Plotino, es-
pecialmente a partir de los testimonios que encontramos en Vita Plotini de
Porfirio, ademds de algunos datos que aporta también Eunapio, con especial
atencion a su origen, su formacion y a la edicion de las Enéadas realizada por el
mismo Porfirio. A continuacién, las autoras se detienen en un tema que cons-
tituye una clave de gran importancia para comprender la motivaciéon de los
escritos de Plotino. Se trata de un breve analisis acerca del caracter exegético
de la filosofia de Plotino. Alli se explica que el platonismo suscrito por Plotino
se encuentra lejos de una mera repeticiéon erudita de los didlogos de Platén.
Muy por el contrario, la originalidad de su pensamiento —de indudable cufio
platénico— se debe en buena medida a la peculiar forma de concebir la labor
exegética que manifiesta en sus escritos. Para Plotino, el método filoséfico y el
método exegético vienen a ser lo mismo, aunque entiende este dltimo no como
una forma de erudicion, sino como una busqueda de la verdad, si bien ésta se
encuentra mas fielmente expuesta por Platén que por cualquier otro filésofo,
ello no obsta para que dicha biisqueda se lleve a cabo mediante argumenta-
ciones y demostraciones que validen la soluciéon propuesta por Platén a los
diversos problemas, con una “puesta a prueba” exigente y rigurosa. La exégesis
no consiste, pues, en un complemento facultativo de su exposiciéon doctrinal,
sino que representa una clave fundamental de su filosofia. Precisamente es
por esto que Plotino, en su intento por descubrir lo que Platén queria decir en
sus didlogos, muchas veces va mas alla, dando lugar asi a su propio sistema
filosofico.

A continuacién viene la seccion mas larga de la introduccién, bajo el ti-
tulo “El sistema filoséfico de Plotino”. En lineas generales, sigue un esquema
parecido a un camino de exitus-reditus para dar cuenta del dinamismo de la
realidad tal como la concibié Plotino; es decir, sigue el orden descendente de
la “procesion” de la realidad a partir del primer principio (lo Uno) hasta llegar
a la génesis de la realidad sensible, para terminar con una caracterizacion del
camino ascendente que debe realizar el alma para “reencontrarse” con su prin-

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 43



274 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

cipio. En este sentido, la exposicién del sistema plotiniano va precedida por
una breve explicacién del modo en que la realidad como un todo se encuen-
tra estructurada con base en la actividad contemplativa —que es también una
actividad productiva— de cada una de las hipdstasis o “grados de realidad”:
lo Uno, la Inteligencia y el Alma, de modo que la realidad se despliega en la
emanacién de cada hipdstasis a partir de la hipdstasis superior. Este despliegue
involucra, como una suerte de reverso, la invitacién al alma a replegarse en
direccién a lo Uno.

La primera hipdstasis —lo Uno— genera un problema sistematico importan-
te; a saber, que se trata de un principio que, por un lado, escapa a toda posible
aprehensién racional, pues se encuentra mas alla del ser y del pensar, y por otro
lado, aparece como una exigencia de la razén para dar cuenta del fundamento
ultimo de la realidad. Precisamente, en virtud de su cardcter simple, carece de
toda determinacidn, por lo que no se puede predicar nada de él con propiedad,
ya que de ese modo se lo estaria pluralizando. Sélo podemos hablar, entonces,
en derredor de él, ya sea por una via negativa (diciendo lo que no es) y regresiva
(a partir de sus huellas en el resto de la realidad), o mediante metéforas. Dada
la limitacién de nuestro lenguaje para referirnos a lo Uno, el acercamiento a
él debe ir acompafiado necesariamente por una “actitud contemplativa”, pro-
pia del verdadero filésofo. Las autoras ofrecen en esta seccién una solucién
persuasiva al problema de la aparente contradicciéon generada en las Enéadas
cuando vemos que en algunos pasajes Plotino se refiere a lo Uno como lo ab-
solutamente trascendente e inefable y, en otros, le aplica ciertas nociones que
corresponden mds bien a la segunda hipdstasis (la Inteligencia), especialmente
la nocién de enérgeia. Esta aparente contradiccion tiene su origen precisamente
en la limitacién de nuestro lenguaje. Lo que en realidad hacemos al predicar
una propiedad de lo Uno es atribuirnos a nosotros mismos esa propiedad, a
fin de aproximarnos a lo Uno, aunque sea a costa de dejar de lado el rigor de
las palabras (c¢fr. V 8, 13, 1-5). Es por eso que Plotino, para caracterizar a lo
Uno, opta finalmente por agregar a cada expresidn utilizada la clausula “por asi
decirlo (to hoion)”. Este problema se presenta con mas fuerza cuando Plotino
se refiere a la relacién de lo Uno consigo mismo, por cuanto no puede predi-
carse de éste ninguna actividad de conciencia ni de autoconciencia, pues esas
actividades involucran la alteridad de la dualidad sujeto-objeto. Sin embargo,
lo Uno debe, por otro lado, poseerse perfectamente a si mismo. Es por ello que
Plotino le atribuye en VI 8, 16; VI 8, 18; V 4, 2; etc., un pensamiento que es
s6lo similar al pensamiento de la Inteligencia. Se trata de un pensamiento que
no piensa (al modo de la Inteligencia), sino que posee una suerte de intuiciéon
o contacto (epibolé ) que coincide consigo mismo.

En lo que se refiere a la Inteligencia, las autoras comienzan por el problema
de la generacién de ésta a partir de lo Uno, generacién que es, por un lado,
necesaria —en el sentido de que no es concebible que no ocurra—, y por otro
lado, espontdnea —en el sentido de que lo Uno no estd sometido a necesidad
alguna—. Esta generacién, que es fruto del “desborde” de la perfecciéon de
lo Uno, es expuesta por Plotino en tres “momentos”: (1) la procesiéon de lo

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 44



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 275

indeterminado a partir de lo Uno; (2) la conversiéon contemplativa de este
producto hacia su principio; y (3) la autoconstitucién y autodeterminacion de
lo indeterminado como ser, Inteligencia y totalidad de las Ideas. De este modo,
la Inteligencia se constituye como tal cuando contempla a lo Uno, aunque no
pueda verlo como él es, sino como se le presenta de acuerdo a su modo de
conocer, es decir, de modo fragmentado. Con respecto a esto ultimo se genera
también el problema de que Plotino dice, en algunos textos, que lo Uno es el
objeto de inteleccion de la Inteligencia, mientras que en otros dice que ésta
no puede pensar a lo Uno. La solucién propuesta por las autoras consiste en
distinguir los distintos planos en los que se sittia Plotino al hablar del objeto de
pensamiento, que puede referirse tanto (1) al objeto en cuanto objeto, como
(2) al objeto en cuanto que esta representado en y por un sujeto. En este
sentido, el conocimiento que la Inteligencia tiene de lo Uno corresponde al
segundo plano, pues no lo conoce en si mismo, sino como representado en
ella. Y el objeto en cuanto objeto de la Inteligencia es, mas bien, ella misma,
al modo en que Aristételes habia caracterizado la Inteligencia o Primer Motor,
aunque concilidndolo con el “mundo” o “4mbito” de las Ideas sostenido por
Platén, en el sentido de que ella es las Ideas, pues son ellas lo que la Inteligencia
piensa al pensarse a si misma. Es por ello que la Inteligencia realiza el modo
paradigmatico del conocimiento, que consiste en conocerse a si misma, por
cuanto no requiere de nada fuera de ella, a diferencia de lo que sucede en
el caso del conocimiento discursivo. Como la Inteligencia es lo maximamente
inteligible, es también el primer ser y, en virtud de su energeia es también vida
primera. Las autoras explican, por ultimo, la constituciéon una-multiple de la
Inteligencia a la luz de la transposicion realizada por Plotino de los “géneros
mayores” del Sofista de Platén en la Inteligencia. Dichos géneros constituyen
una suerte de “modos” del ser y principios de toda la pluralidad de seres. Se
trata, sin duda, de una lectura que Plotino hace de Platén, adaptando bastantes
aspectos de la exposicién platdnica original, al punto de denominarlos “géneros
primeros” (préta géne), cosa que Platon nunca hizo, y de sostener que existe
una participacién reciproca entre ellos, tesis que Platén negé explicitamente.

El cuarto apartado de esta seccion de la introduccién estd dedicado al Alma,
tercera hipdstasis del sistema plotiniano, surgida del acto de autocontempla-
cién de la Inteligencia y que constituye el puente entre el dmbito inteligible
y el sensible. Precisamente por su cardcter de mediadora, el Alma posee dos
funciones: una que esta vuelta hacia la Inteligencia y la otra hacia lo sensible,
dando asi forma y vida a lo que es inferior a ella. De aqui surgen dos proble-
mas sistematicos importantes: el de cdmo se vinculan estas dos funciones y
el de cdmo se relacionan la “parte inferior” del Alma y el mundo sensible. La
respuesta a la primera cuestién es elaborada a la luz de III 8, 5, en términos
de un “descendimiento” del “alma inferior” a partir de la superior, el cual es
el resultado de la necesidad de despliegue de la fuerza productiva del ser, que
acaba en la organizacion del mundo sensible. Sin este despliegue, la potencia
del Alma se mantendria encerrada y seria, por tanto, vaga e inoperante.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 45



276 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

En lo que respecta al conocimiento propio del alma, éste es de caracter dia-
noético, a diferencia del conocimiento noético de la Inteligencia. Esto implica
que en este nivel no se da la esencial identificacion entre sujeto y objeto que
puede verificarse en la hipdstasis superior, aunque busquen constituir una uni-
dad en la medida de lo posible. A partir de la caracterizacién plotiniana del
conocimiento en sentido propio como autoconocimiento, Plotino dice que tam-
bién el Alma se tiene a si misma por objeto, aunque sea de un modo mediato.
Al no gozar de una perfecta autoposesion debe, por asi decir, desdoblarse para
aprehender su objeto que es ella misma, mediante una “apropiacién” (oikeio-
sen). Es por ello que el Alma no puede pensarse a si misma como tal, sino sélo
en cuanto que depende de la Inteligencia.

A esto sigue una breve consideracién sobre el concepto de “naturaleza”,
que se identifica con la “parte inferior” del Alma y acttia, por tanto, como
intermediario entre el mundo inteligible y el sensible. Mas que tratarse de una
suerte de cuarta hipdstasis, consiste en una fase funcional del Alma misma,
correspondiente a la segunda funcién sefialada antes. Por tratarse de la parte
inferior del Alma, despliega la forma mds imperfecta de produccién, que como
tal no tiene conocimiento de su propia produccién, que es el mundo sensible.

Antes de continuar con el andlisis del mundo sensible, las autoras dedican
un apartado a realizar una suerte de “recuento” de la revisién de las hipdstasis
hecha hasta aqui, bajo el titulo “Los niveles de autoconocimiento de las hipdsta-
sis”. Esta seccion apunta a subrayar la idea de que la actividad cognoscitiva de
las hipdstasis tiene como “punto nodal” la actividad autoconsciente de la Inte-
ligencia, que constituye el modo de conocimiento en su sentido mds genuino,
pues revierte sobre si misma en la unidad sujeto-objeto que se verifica en el
pensamiento “intuitivo” de si misma. Por ello, el tipo de conocimiento que se
verifica en las demas hipdstasis se define siempre por referencia a la actividad
de la Inteligencia. De este modo, las autoras notan que, en la medida en que
el Alma posee un nivel de conocimiento —y, por tanto, de autoconocimiento—
de “segundo rango”, se puede hablar de “infra-autoconocimiento” en relacién
con esta hipdstasis; mientras que en el nivel de lo Uno estamos frente a lo que
ellas llaman “supra-autoconocimiento”, por cuanto al superar absolutamente
la dualidad sujeto-objeto se trata de un modo de conocimiento que s6lo puede
atribuirse a lo Uno de un modo “eminencial”.

Siguiendo el camino “descendente” emprendido por las autoras en esta in-
troduccion, el dltimo escalén de la realidad que queda por analizar es el de la
materia y lo sensible. En esta seccidn se examina el estatus ontoldgico deficien-
te que caracteriza a la materia en el conjunto del sistema plotiniano. Son tres
los puntos que se destacan especialmente aqui. En primer lugar, cuando Plotino
se refiere a la materia como “no ser”, no lo hace en términos absolutos, sino
porque no es forma ni compuesto de materia y forma. Se trata, entonces, de un
no ser en el sentido de “otro que el ser”, porque no es ninguno de los seres, sino
pura potencialidad informe. En segundo lugar, el caracter deficiente propio de
la materia no obliga a Plotino a plantear un dualismo de principios contra-
puestos, como podria ser lo Uno y la materia. Su sistema filos6fico consiste

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 46



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 277

mads bien en la exposicién de un proceso vital continuo e ininterrumpido, cuyo
primer principio es lo Uno, y que se despliega hasta que cesa el poder produc-
tor de ese principio. En tercer lugar, es especialmente destacable el recurso de
Plotino a Aristételes en lo que respecta a la explicacion de la composicién de la
realidad sensible en términos de materia y forma. Es una reinterpretacién que
se articula perfectamente en la linea platdnica de la explicacion plotiniana, ya
que Plotino entiende las formas inmanentes aristotélicas como un producto de
las formas inteligibles que constituyen la Inteligencia y son contempladas por
el Alma. Asi, las formas aristotélicas se entienden como un conglomerado de
cualidades que, en el fondo, son un reflejo de la Forma inteligible producido
por el Alma.

Una vez acabado, con el examen de la materia y lo sensible, el camino de exi-
tus a partir del principio, las autoras dedican la tltima parte de su presentacién
del sistema filos6fico plotiniano a la revision del reditus que el alma debe hacer
hacia lo Uno y que, por lo demds, dota de sentido al sugestivo titulo general
escogido para la introduccién (“Plotino: entre la filosofia y la mistica”). Bajo
el titulo “La conversién hacia lo Uno” se aborda a grandes rasgos el camino
de “repliegue” del alma, que se corresponde inversamente con la direccién del
“despliegue” de la realidad en su conjunto, de modo que este camino es posi-
ble en la medida en que la estructura misma del ser humano coincide con la
de la realidad en su conjunto. Tal es la razén de fondo de la estrecha conexién
entre la filosofia y la dialéctica, disposicién intelectual que, en cierto modo,
se identifica con la filosofia misma, por cuanto permite al filésofo discernir y
recorrer la compleja estructura del mundo inteligible para poder finalmente
alcanzar su objetivo: el ser y lo que estd mas alla. El andlisis de la dialéctica
se aborda enfocando la atencién en el tratado I 3, y se destaca sobre todo el
componente disposicional de la actividad filosdfica, su conexidn con la mistica
y la peculiar lectura realizada por Plotino de ciertos pasajes de Platén en la que
se manifiestan las libertades que el primero se toma al momento de aplicar su
método exegético-filoséfico, pues parece tomar ciertos aspectos de la dialéctica
platénica y dejar de lado aquellos que podrian contradecir su original lectura.

En las dltimas paginas se caracterizan las etapas finales del camino de re-
torno hacia lo Uno, culminacién de la dialéctica. En esta culminaciéon o meta
tiene lugar la paraddjica destruccién de la dialéctica misma, por cuanto la dis-
cursividad resulta superada en la intuicién intelectual inmediata. En relacién
con este tltimo punto, se plantea la dificultad —ya avistada anteriormente—
de compatibilizar la lectura de aquellos textos en los que Plotino presenta el ca-
racter inefable de lo Uno, y aquellos en los que hace hincapié en que el primer
principio es el objeto de inteleccién de la Inteligencia. Nuevamente las auto-
ras matizan el problema distinguiendo los contextos de cada grupo de textos,
mostrando que Plotino quiere enfatizar cosas distintas en cada uno. De este
modo, el asunto se explica porque, si bien la Inteligencia apunta a contemplar
lo Uno como su objeto, no logra hacerlo, sino que acaba en una contemplacién
de si misma: lo que ella piensa es, pues, lo Uno reflejado en la multiplicidad de
los objetos inteligibles que constituyen la naturaleza de la Inteligencia. En ese

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 47



278 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

nivel, podriamos decir, la Inteligencia alcanza su maxima tensién y conoce asi
sus propios limites. Y es aqui donde Plotino abre la posibilidad de una dualidad
de facultades en la Inteligencia: la facultad de pensar y la de ver (o “inteligencia
amante”); es el punto en el que la Inteligencia debe dejar de ser tal, marcando
asi el término de la filosofia y el punto de partida de la mistica. Ahora bien,
no se trata de una mera superacion de la Inteligencia, sino méas bien su pleno
desarrollo, en el que la filosofia alcanza su razén de ser; a saber, la maxima
interiorizacion, que es, a su vez, la mas plena instalacién en la realidad.

A modo de corolario, se dedican algunas paginas al capitulo “Plotino y la
posteridad”, pasando revista a la recepcion de Plotino en diversos autores, des-
de el medioevo latino hasta Bergson y los diversos estudios critico-filolégicos
y filoséficos de los siglos XxIX y XX, pasando por Berkeley y el romanticismo
aleman. Esta seccidn se cierra con una reflexién sobre la influencia de Plotino
en la filosofia occidental y una critica a los acercamientos desaprensivos y acri-
ticos a su filosofia, que a menudo pasan por alto el verdadero valor que este
sistema filoséfico manifiesta cuando su estudio se efecttia con seriedad.

Antes de la traduccién misma de los textos de Plotino, las autoras justifican
las inevitables exclusiones que toda seleccién hace, teniendo en cuenta que se
trata de un acercamiento a la obra de Plotino. Por lo mismo, no se han incluido
algunos tratados con argumentaciones excesivamente técnicas, como la critica
a las concepciones aristotélica y estoica de las categorias, el problema de los
numeros, etc. Junto con esto, las autoras presentan algunas consideraciones
vinculadas con el arduo oficio del traductor de textos compuestos en lenguas
antiguas, con especial atencién a los limites que todo traductor tiene y al fin al
que debe apuntar siempre un trabajo como éste. De tal modo, si bien —como
sefialan las mismas traductoras— la “traduccion ideal” es imposible, al revisar
la traduccién presente en este volumen parece que, al menos, se ha avanzado
en esa direccién, acercando a Plotino al lector del siglo xxI sin alejarse demasia-
do de la literalidad del texto original, aun a riesgo de reproducir en castellano
la complejidad y oscuridad de algunos pasajes. Por tltimo, se justifican algunas
opciones en particular con respecto a la traduccién de determinados términos
especialmente dificiles de traducir por la polisemia que contienen en un con-
texto filoséfico, como ousia, l6gos o enérgeia. El criterio que prevalece durante
la traduccién es el de tratar de ubicar el sentido de la palabra en su contexto,
evitando asi forzar el texto con una traduccién demasiado sistemadtica de estas
palabras. Por dltimo, encontramos una tabla comparativa del orden sistematico
y cronolégico de la totalidad de los tratados que componen las Enéadas, con sus
respectivos titulos; y una completa bibliografia, que incluye ediciones, 1éxicos,
traducciones y una vasta y actualizada bibliografia secundaria.

La selecciéon de los textos, después de algunos pasajes significativos de la
Vida de Plotino de Porfirio, se presenta en un orden similar al seguido durante
la exposiciéon general de la filosofia de Plotino de la introduccién; es decir, un
orden de acuerdo al esquema exitus-reditus, dividido en siete grandes capitulos:
1) El punto de partida de la reflexién de Plotino; 2) La estructura de la realidad.
Las hipéstasis; 3) Lo Uno; 4) La Inteligencia; 5) El Alma; 6) La materia y el

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 48



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 279

mundo sensible; y 7) El retorno del alma humana a su origen: la conversién.
Es importante notar que esta seleccién no sigue ni el orden cronolédgico ni
el sistematico de los tratados que componen las Enéadas. En cada capitulo,
las traductoras presentan textos ubicados en distintos lugares del corpus de
Plotino, sin ceiiirse necesariamente, por ejemplo, a la Enéada VI en los textos
relativos a lo Uno, sino que exploran también, en ese capitulo, pasajes como III
8,9;17,1;V 3, 14; etc. Cada pasaje seleccionado va precedido por un titulo
ad hoc escogido por las traductoras, y que no necesariamente coincide con los
titulos que Porfirio dio a cada tratado de Plotino.

En lo que respecta a la traduccién misma, Santa Cruz y Crespo, fieles al
proposito de verter al castellano lo que Plotino realmente dijo y no lo que se
piensa que pudo haber querido decir, realizan un trabajo prolijo a partir de la
Editio Minor de Henry-Schwyzer. Ademads del acierto de la traduccién misma,
las traductoras no escatiman en notas explicativas en las que ubican los textos
seleccionados en sus respectivos contextos, dan cuenta de determinadas opcio-
nes a la hora de traducir ciertas expresiones, confrontan los pasajes traducidos
con otros lugares del corpus plotiniano y con otras obras antiguas, y abordan
también algunas discusiones generadas por las diversas interpretaciones en
ciertos pasajes, indicando, por cierto, la bibliografia necesaria para profundizar
en el problema en cuestién.

Hasta ahora sélo se cuenta en castellano con la traduccién completa de
J. Igal (Gredos, 1982, 1985, 1998), la cual, si bien constituye un gran aporte y
punto de partida del estudio de Plotino en el mundo hispanohablante, de todos
modos es una traducciéon ampliamente mejorable, especialmente en lo que
respecta al tercer volumen (Enéadas V y VI) que, como es sabido, no alcanzé
a ser debidamente revisada por el profesor Igal y se publicé pdstumamente a
partir de sus manuscritos. La traduccion de las profesoras Santa Cruz y Crespo
no tiene, ciertamente, la envergadura de la obra del profesor Igal, pero pienso
que esta seleccion y traduccién pueden inspirar nuevos intentos de traduccién
y comentario de la obra de Plotino en nuestra lengua. Por lo pronto, se ve que
entrega mucha luz gracias a la cercania que mantiene con el texto griego en
ciertos pasajes. Pienso, como botén de muestra, en el pasaje de Enéada V 6,
1, 4-7, es decir, al comienzo del tratado titulado por Porfirio “Acerca de que
aquello que estd mas alla del ser no piensa cudl sea el pensante primario y
cudl el secundario”, que inicia la caracterizacién del pensamiento de si mismo
como una unidad que no logra escapar totalmente de la dualidad sujeto-objeto
mediante una distincién entre dos tipos de pensamientos: uno acerca de algo
distinto y otro acerca de uno mismo. En las lineas indicadas, Igal traduce:

El segundo [sc. el pensante que se piensa a si mismo], en cambio, no esta
separado sustancialmente de su objeto, sino que estando consigo mismo,
se ve a si mismo. Deviene, pues, ambas cosas, siendo una sola. Piensa,
pues, en mayor grado, porque posee el objeto pensado, y piensa a titulo
primario, porque el pensante debe ser una sola cosa y no dos.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 49



280 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

La traduccién de Santa Cruz y Crespo dice, en el mismo pasaje, lo siguiente:

Lo que se piensa a si mismo, en razén de su propio ser, no esta separado
de lo pensado, sino que, por estar unido a si mismo, se ve a si mismo.
Ambos términos resultan, en consecuencia, una unidad. Lo que se piensa a
si mismo piensa en mayor grado porque posee lo que piensa y piensa de un
modo primario porque lo pensante debe ser tanto unidad como dualidad.

Hay aqui dos aspectos que querria mencionar. El mas importante corresponde
a la linea final del texto (V 6, 1, 6-7: héti to nooiin del hén kai diio einai),
en la que Santa Cruz y Crespo corrigen lo que quiza haya sido un desliz de
Igal, que no verti6 al espafiol la tesis plotiniana de que lo que se piensa a
si mismo, porque piensa es una dualidad, y porque se piensa a si mismo es
una unidad, intuicién que se desglosa en el resto del capitulo, especialmente
en las lineas 21-23. El otro aspecto, menos importante que el anterior, es el
matiz que adquiere el texto con el valor causal que se da al participio synon
en la linea 5, lo cual vuelve un poco mas nitido el texto al hacer descansar
el autoconocimiento en la estructura misma de la Inteligencia autoconsciente,
cosa que no recoge bien la versiéon de Igal.

Para terminar, la presente edicion incluye, al final, tres indices de los pasajes
seleccionados que facilitan mucho el trabajo con este material. El primero sigue
el orden sistematico con el que Porfirio edité las Enéadas; el segundo esta
ordenado de acuerdo a la secuencia cronolégica en la que, de acuerdo con
el testimonio del mismo Porfirio, Plotino habria escrito sus diversos tratados; y
por ultimo, encontramos el indice general, en el que los tratados seleccionados
y traducidos aparecen ordenados de acuerdo al modo en que las traductoras
han escogido presentar estos textos, con los correspondientes titulos que ellas
han insertado al comienzo de cada uno.

Como se ve, esta obra cumple a cabalidad el objetivo de ser un material til
tanto a la persona que desea acercarse a la filosofia de Plotino por primera vez
como para quien pretende examinar algin pasaje o un problema sistematico
mas a fondo. Las autoras facilitan al lector tanto una lectura continua de princi-
pio a fin como la utilizacién de la obra en calidad de material de consulta. Con
todo, la obra parece estar iluminada por la idea, expresada en la introduccion,
de que Plotino es un filésofo que tiene aun mucho que decir, “si queremos
aprender de él aprendiendo sobre é1” (p. Ixxxviii), y en esa misma linea, puede
ser éste un buen acicate para la proliferacién de los estudios sobre Plotino en
el mundo hispanohablante en los afios que vienen.

ANDRES SANTA-MAR{A

Instituto de Filosofia

Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso
Becario CONICYT

andres.santamaria@ucv.cl

! En ambas citas las cursivas son mias.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 50



	dianoia64 272
	dianoia64 273
	dianoia64 274
	dianoia64 275
	dianoia64 276
	dianoia64 277
	dianoia64 278
	dianoia64 279
	dianoia64 280

