RESENAS BIBLIOGRAFICAS 259

Christoph Menke, La actualidad de la tragedia. Ensayo sobre juicio y re-
presentacion, traduccién de Remei Capdevila Werning, Machado Libros,
Madrid, 2008 (La Balsa de la Medusa, 65).

La tragedia trata de la lucha interminable
entre lo prdctico y lo estético.

CHRISTOPH MENKE

Con su ultimo titulo traducido al castellano, La actualidad de la tragedia, el
filésofo aleman Christoph Menke intenta demostrar que el género tragico no
pertenece a una época anterior a la modernidad, sino que puede ser coextensi-
va a ella, en la medida en que no nos hemos logrado separar de la experiencia
con la que “ironia tragica” forja nuestro destino y dado que aun sigue siendo
repetidamente expresada en el &mbito de la representacion teatral. Contrario
a lo que con frecuencia se cree, que a través de una praxis autoconsciente y
racional hemos llegado a superar y prescindir de la “ironia tragica” tanto en el
arte como en nuestra vida, Menke sostiene que en la época moderna esa misma
praxis estd mediada por un tipo de experiencia y representacion estética que le
otorga una significacion a lo tragico que sigue siendo vigente, esto es, que no
solo estd presente en la antigiiedad cldsica, sino que llega hasta nuestros dias.
Por otro lado, aborda una de las problematicas contemporaneas que en los ulti-
mos aflos han recibido una gran atencién (mayor en la filosofia analitica que en
la continental, de ahi la importancia decisiva de este trabajo): aquello que se
conoce como la paradoja de la tragedia. Es decir, el por qué no sélo deseamos
asistir a la representacion con la que la fatalidad del destino marca la vida de

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 29



260 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

un personaje (que en apariencia es inconsciente de lo que vive y sufre), sino
que ademads disfrutamos presenciando las acciones que lo desgarran.

El libro de Menke se divide en tres secciones. En la primera, Menke realiza
una lectura de Edipo Rey y como en la tragedia se ve reflejada la irremediable
forma en que el destino determina la existencia de Edipo. Asimismo, en ella nos
muestra cémo Edipo, el de “los pies descalzos”, se convierte en su propio juez y
cae en una contradiccion subjetiva con los principios que gobiernan el derecho
juridico (mas no divino), pero al mismo tiempo les otorga un fundamento
social bajo el cual se puedan regir. En la segunda seccién, Menke explora la
interpretacion humeana y moderna de la tragedia, en la que lo tragico parece
estar suspendido bajo la belleza con la que es presentado, al tiempo que retoma
y discute las interpretaciones romanticas de Novalis, Schlegel y Holderlin. Sin
embargo, para Menke, lo tragico sigue presente aun a pesar de la “elocuencia”
con la que se representa, pero ahora a través de lo que revelan estéticamente
los mecanismos teatrales por si mismos y no sélo por medio de aquello que
nos ofrece la historia. Finalmente, en la tercera seccién Menke explora cémo
la representacién teatral y la “ironia trdgica” aparecen interrelacionadas en
autores contempordneos como Shakespeare, Samuel Beckett, Heiner Miiller y
B. Strauss, quienes, a pesar de que otorgan a la representacion teatral un valor
superior a la representacidn de los hechos tragicos que relatan sus obras, no
logran evadir la ironifa que para Menke siempre ha acompafiado a éste género.

En la primera parte de su trabajo, Menke analiza las versiones de Séfocles
y de Esquilo de la tragedia de Edipo. En la tragedia de Edipo Rey, la ciudad de
Tebas se ve azotada por una peste, cuya causa es aparentemente desconocida.
Edipo, que actud bajo los principios de la ignorancia, asesin6 a un hombre que
se interpuso en su camino —su padre Layo—, y después de haber resuelto el
enigma de la esfinge se convirtié en rey de Tebas, lo que le otorgéd el derecho
a casarse con Yocasta, la reina (y a la vez, su madre). Bajo su reinado, la
ciudad de Tebas sucumbié al caos y los tebanos buscaban desesperadamente
una salida para curar la peste que cay6 sobre ellos. Sin embargo, este pueblo,
abatido y angustiado por encontrar soluciones a sus pesares, jamas investigé el
asesinato del que fue su rey, Layo, de ahi que Edipo decida consultar al ordaculo
para obtener una medida efectiva que resuelva los problemas que aquejaban a
su pueblo. Al parecer, estaban condenados a sufrir como castigo la peste, puesto
que no intentaron averiguar quién mato a su rey. Y a pesar de ello el pueblo
auln insistié en la necesidad de un pharmakon, que como chivo expiatorio los
liberara de su sufrimiento.

El ordculo cumple un papel fundamental en la interpretaciéon que hace Men-
ke de la tragedia de Edipo, pero principalmente a través de la voz de Creonte,
quien no sélo lo consulta por 6rdenes de Edipo, sino que ademads se transforma
en juez de manera indirecta, pues €l es quien interpreta y transmite el mensaje
del oraculo; y en su didlogo con Edipo se transforma en testigo y complice de la
praxis juridica que Edipo instaura para castigar al culpable de todos los males.
Sin embargo, al mismo tiempo Creonte intenta excluir a Edipo de las leyes que
él mismo impuso a través del discurso, pues sospecha que quien condena y

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 30



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 261

quien es condenado son la misma persona. Por medio del didlogo con Creon-
te, Edipo sustituye el orden ritual y sagrado del oraculo por un orden legal y
profano en el que ya no es el oraculo, sino el juez, quien dicta la sentencia, el
castigo para quien ha violado el orden establecido en Tebas. Para Edipo,

donde dominan las leyes, uno no es juzgado y condenado por haber ma-
tado sino que hay una ley que prescribe que alguien que ha matado tiene
que ser juzgado y condenado. En la praxis judicativa procesal que Edipo
establece, juzgar significa aplicar una ley o una regla; el juicio que sostiene
que alguien es culpable de asesinato (y por eso debe ser condenado) es el
resultado de un proceso de aplicacion de una ley. (Menke 2008, p. 29)

Con la instauracion de un orden juridico Edipo se anticipa a los hechos,
ordena que quienes fuesen autores o testigos del asesinato de Layo sean ex-
pulsados de Tebas, cual si fueran paraddjicamente los chivos expiatorios, que
en esta ocasion Edipo estd buscando desesperadamente. Sin embargo, con este
procedimiento él no pretende la purificaciéon del pueblo, como ocurriria por
medio de la expulsién ritual de un chivo expiatorio, como bien lo describe
René Girard, quien recuerda que las culturas primitivas y antiguas precisaban
encontrar un chivo expiatorio que hiciera el papel de pharmakon; es decir, de
un veneno que a la vez sirva de cura, de tal manera que a través de su expul-
sion ritual la sociedad viera sofocados sus males y contuviera la violencia que
éstos estaban generando (Girard 2005). Contrario a la apelacién a este tipo de
ritos, Edipo establece una praxis en la que debe encontrarse al autor del delito
y castigarlo, si bien bajo los principios del ritual del pharmakon —es decir,
la expulsion de la comunidad—, pero dejando de lado la parte religiosa del
ritual e inaugurando un modo juridico bajo el cual él mismo sera juzgado en
el futuro. Al mismo tiempo que Edipo se aleja de los dictamenes del ordculo,
sentencia su culpabilidad, pues al descubrirse a si mismo como el asesino y el
parricida sabe que debe abandonar el pueblo. En este sentido,

en su autocondena, Edipo invalida las diferencias (por ejemplo, entre ser
el responsable causal y realizar algo consciente y voluntariamente) que
ha practicado de forma totalmente consciente en el contexto de la praxis
judicativa procesal, que él mismo impone por vez primera sobre la légica
ritual del oraculo en su interrogatorio a Creonte. (Menke 2008, p. 45)

Ahora bien, Edipo no es consciente de sus acciones, ha sufrido una maldi-
cién aun desde antes de haber nacido, razén por la cual quizd no debiese ser
expulsado. Creonte desearia consultar al ordculo al respecto, pero Edipo no,
pues contradiria el mismo orden legal que €l instaur6 y en el que él es juez y
parte. Es decir,

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 31



262 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

el motivo por el cual Edipo experimenta su autocondena como el cum-
plimiento de una maldicién, reside en el hecho de que la sentencia se
independiza respecto del sujeto sentenciado (ya que lo que éste sabia y
queria que sus acciones no se tomaran en consideracién); y la sentencia
se independiza del sujeto sentenciante (ya que lo que en su juicio sabe y
toma en consideracién no puede manifestarse). (Menke 2008, p. 60)

En este sentido, Menke encuentra una interpretacioén de la tragedia de Edipo
en la que aparece por primera vez un transito del ambito legislativo de lo
sagrado a lo profano. La ley deja de ser, aparentemente, un sector privativo
de lo religioso, independizandose de tal forma que el sujeto y la sentencia se
separan. De esta manera, ya no encontramos a un chivo expiatorio, sino al
culpable de un delito que debe ser castigado por sus acciones bajo el imperio
de la ley.

Sin embargo, la tragedia de Edipo es una historia de maldicién y autocon-
dena, en la que el conocimiento de si mismo cumple un papel fundamental
en el establecimiento de un orden juridico que se derrumba, en la medida en
que quien es juez no puede ser al mismo tiempo, ni deberia serlo, culpable del
delito. Juzgar es un acto performativo y Edipo participa de una praxis en la que
la ignorancia, la adquisicién del conocimiento y el establecimiento de un orden
legal se orientan hacia al autoconocimiento del individuo y a los mandatos que
deben regir lo social. Esto es, se establecen tres niveles, i) uno en el que en el
derecho la accién preside a la intencion,; ii) otro en el que el juicio se desarrolla
de forma independiente, pues puede llegar a ser innecesario cuando el culpable
se reconoce como tal, aun a pesar de que él mismo haya impuesto las reglas ju-
ridicas bajo los cuales ese juicio deberia llevarse a cabo; y por tltimo, iii) uno
en el que “irénicamente” el destino regula lo social, es decir, sirve como un
fundamento para la ley. Asi, culpable, delito, juicio y sentencia se manifiestan
como praxis independientes —pero a su vez interrelacionadas— bajo la figura
de la accion que debe ser castigada. El &mbito de la intencién —sobre el cual
muchas veces se apela para juzgar a un individuo como inocente— en este
caso queda anulado, pues aqui no es un juez, sino el destino, quien determina
la culpabilidad de ese individuo. En cierta medida, no obstante que bajo la
interpretacion que Menke hace de la tragedia presenciamos una atraccién del
orden juridico al ambito de lo profano, atin sigue presente un orden sagrado a
partir del cual se determina finalmente la sentencia.

Edipo es un personaje que esta maldito por un destino que contextualiza y
motiva su actuar en el mundo; de ahi que Edipo Rey sea una manifestacion de
la ironia tragica, de un destino que nos marca, pero que no fue hecho por uno
mismo, porque en cierta medida, como dice Schlegel, la “ironia es la forma de
la paradoja. Y lo paraddjico es el todo que a la vez es bueno y grande” (Schlegel
1994 [1917], p. 74).

Menke sostiene que un personaje dramatico es aquel que tiene un destino
que, como sostiene Aristdteles, se representa por medio de “el paso de la feli-
cidad a la desgracia o de la desgracia a la felicidad” a través de acciones que

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 32



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 263

en cierto modo estan excluidas del ambito de la consciencia (Aristoteles 2002,
p- 51). Edipo es un personaje dramatico y tragico, pero al mismo tiempo es un
autor que cae a la posicion de un personaje, porque “en su hacer y decir puede
hacer efectivo aquello que es” (Menke 2008, p. 78). En este sentido, como
menciona Holderlin, en la tragedia de Edipo no sélo aparece la representacion,
sino la representacion de la representacién misma, puesto que la ironia de la
tragedia es una ironia de una accién que, por un lado, aparentemente sélo
vemos los espectadores; pero, por el otro, también el personaje la contempla
a medida que avanza en el conocimiento que tiene sobre su propio destino, el
cual jamas le fue revelado desde un inicio (Holderlin 2008). El personaje no es
un individuo en la bisqueda de un autor, sino que se transforma en autor que,
a través del conocimiento de su devenir, se convierte en complice, actor y juez
de su propio destino.

Por otro lado, es necesario agregar que la tragedia, al ser la primera forma
de teatro “dramaético”, establece una relacién entre forma e interpretacién en la
que la autorreflexion de la forma bajo la cual el drama aparece queda expuesta
a través de una historia en la que el personaje consciente e inconscientemente
descubre su destino. Por otro lado, en la tragedia como drama, el autor real
coexiste con la obra generando la posibilidad de que ésta se repita de manera
constante y a medida que pase el tiempo aparezcan nuevas formas de subjeti-
vidad en el espectador. De esta forma, en la tragedia asi vista, el autor cae bajo
el yugo del personaje, pues el conocimiento de su propio destino establece una
forma de autoconciencia narrativa y dramatica en la que el autor se refleja en
las vivencias del personaje.

Edipo es un personaje que no sélo al conocerse y juzgarse a si mismo com-
prende los dictamenes del destino, sino que ademds marca la “expresion de la
creacién de un sujeto todavia incompleta”, pero en la que por medio del arte se
revela una experiencia filos6fica verdadera (Menke 2008, p. 85). Esto no signi-
fica convertir el arte en filosofia, sino mostrar cémo el arte puede fundamentar
una exposicion filoséfica de la verdad en la que la tragedia vuelve a hacerse
efectiva, es decir, por medio de la transmisién de la especificidad de este tipo
de experiencia. En este sentido, podriamos afirmar que para Menke el arte
desempefia el papel de un thought experiment, es decir, un experimento mental
que nos ayuda en la argumentacién filoséfica de la verdad, la cual, en principio,
no es el objetivo fundamental de la expresién artistica. Pero, por otro lado, si
apelamos a una versidn aristotélica de la tragedia, vemos cémo para Menke la
obra nos ayuda a transmitir la especificidad de experiencias concretas, frente a
la generalidad que intenta comunicar la explicacidn histdrica (Aristoteles 2002,
pp. 53-55).

Por dltimo, hay que reconocer que Edipo Rey es una narracioén y, como tal,
participa del mismo modo de actuar que adptamos cuando se nos narra la his-
toria de otros: hacemos una evaluacién de su vida en la que aparece como va-
riable una comparacién con la nuestra. En el caso de la tragedia, lo narrado se
juzga a partir de los principios de valoracién que Edipo ha construido; es més,
incluso puede afirmarse que dicho juicio parte de los principios que el destino

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 33



264 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

ha fijado sobre él. Narrar implica hablar de acciones e intenciones —muchas de
ellas morales— y de cdmo se perciben éstas, o como dice Menke, “al igual que
la realidad de los colores le es dada a alguien que tiene la facultad de percibir
colores, en como estos aparecen, los hechos morales también estan ligados a
su correspondiente facultad de percepciéon” (Menke 2008, p. 97). Pero Edipo
logra percibirlos, de ahi que los hechos subjetivamente narrados alcancen la
validez objetiva de un juicio en el que Edipo se condena a si mismo, a pesar
de que sus intenciones no hayan sido conscientes o que simplemente aparez-
can como errores cuya fatalidad no percibié elpersonaje; sin embargo, en el
ambito de la praxis las intenciones pierden importancia, puesto que el criterio
que el mismo Edipo impone para juzgar son las acciones. Esto es, Edipo pudo
haber realizado sus acciones de una mejor manera si hubiese sido un personaje
real como nosotros; pero su caso no es éste. Edipo sabe que sus acciones son
errores irremediables, y que por la forma en que el destino lo marcd jamas
podra redimirlos. En este sentido, el juicio de Edipo vuelve subjetivo el acto de
juzgar y “el derecho convierte el sujeto en autor del juicio pero precisamente
asi entrega al sujeto como persona, totalmente indefenso, a la fuerza objetiva
de su autocondena” (Menke 2008, p. 115). Sin embargo, si bien es cierto que
Edipo, al ser juez y parte de los mandatos del destino no puede alcanzar la
exoneracién moral de sus actos —pues ahi se fundamenta la ironia tragica—,
es verdad que se subestima el papel de la inconsciencia de la praxis y sus
repercusiones por la interpretacion que Menke hace de la tragedia. El &mbito
de la intencionalidad queda totalmente anulado, pero no sélo por la forma en
que Edipo realiza la instauracién de un orden juridico, sino también por la
misma manera en la que estd estructurado el orden social, pues lo sagrado y
su determinacion en el devenir de la vida quedan expuestos claramente en el
papel que cumple el oraculo a lo largo de la tragedia. En este sentido, estamos
en medio del conflicto entre un orden juridico profano y uno sagrado, el cual se
resuelve mediante la autocondena, puesto que al no existir un orden legislati-
vo profano que pueda juzgar, a personaje y autor no les queda otra alternativa
que resolver su situacién y fijar la condena por si mismos bajo el imperio de un
destino determinado por un orden sagrado que esta fuera de sus manos.

En la segunda parte del trabajo de Menke, Edipo aparece como un personaje
romdntico que incongruentemente nos ensefia una experiencia de sufrimiento
de la cual no se puede aprender, pues no hay posibilidad de cambio; los errores
ya estan hechos y ya no hay forma de remediarlos. El destino ha marcado su
vida y el resultado de sus acciones no puede ser susceptible de redencién. Pero
el conocimiento que la tragedia de Edipo puede proporcionar es de tranquili-
dad o de consuelo; no es un conocimiento préctico, pues no sugiere una forma
alternativa de praxis moral. Por otro lado, nos presenta personajes que sufren
injustamente, que no han hecho “nada malo” y aun asi son llevados por la des-
gracia. Para Menke, el destino tragico no es de un por qué, sino de un cémo,
como bien sefiald ya Aristételes. El por qué simplemente estd en el destino y
el cémo nos muestra un mundo desagradable que en apariencia es distante al
nuestro. Para Menke, la inquietud interior que sentimos al presenciar el mundo

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 34



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 265

que nos presenta una tragedia dramatica se debe a un “juicio metafisico” y no
moral, “segin el cual esto no puede ser verdad en relacién con o para nuestro
mundo” (Menke 2008, p. 108). Sin embargo, paraddjicamente esa inquietud
interior va acompafiada de placer, porque de lo contrario no asistirifamos a este
tipo de acontecimientos. Esta experiencia es la que se conoce como “paradoja
de la tragedia”. En la actualidad este problema ha sido retomado por varios
estetas, dado que aun cuando gran parte de las ficciones contemporaneas no
son tragedias en sentido estricto, son representaciones o presentaciones de su-
cesos que disfrutamos presenciar, pero que si fueran reales, sentirifamos una
profunda inquietud.

Menke no es el primer filésofo en intentar resolver “la paradoja de la trage-
dia”; ya el nombre se lo debemos a Aristdteles. Su solucién de hecho considera
como elemento importante el concepto de catarsis aristotélica, pero retomando
una parte de la que ofrece Hume, es decir, la catarsis (cabe aclarar que para
Hume no hay este tipo de experiencia) no puede darse si los espectadores no
toman conciencia de la distancia que los separa de los personajes (Hume 2008
[1757], pp. 245-269). Retomando las palabras de Menke, es el “propio esta-
do [de los espectadores] lo que juzgan positivamente y reciben como placer”
(Menke 2008, p. 140). Es decir, Menke retoma la solucién que Hume cita de
Fontenelle, en la cual obtenemos placer de la representacion del hecho tragico
porque sabemos que es una ficciéon y no la realidad. Y ese estado ademas se
ve incrementado por el hecho de que esa representacion tragica posee ciertas
cualidades estéticas que, como arte, la convierten en objeto de placer. Sobre la
forma en que se integra el concepto de catarsis en esta propuesta me extenderé
mas adelante. Antes es necesario hacer una pausa y mostrar la dualidad que
Menke encuentra en la tragedia a lo largo de su historia.

Menke distingue dos modelos de tragedia: i) el cldsico, en el que los aspectos
estéticos de la tragedia son determinantes y el conocimiento que la tragedia
transmite se contrapone a la belleza con la que las acciones se representan en
una lucha en la que siempre se vuelve a lo tragico y la paradoja persiste, aunque
existe una posibilidad de catarsis; y ii) el modelo moderno, en el que lo estético
de la tragedia esta determinado por el hecho de que es una representacion o
hecho teatral, “y por eso se da el vuelco [y una disolucién] en la tragedia
de lo tragico a la representaciéon” (Menke 2008, p. 131). El primer modelo
estaria bajo la interpretacién moral que Menke hace de la tragedia de Edipo,
mientras que el segundo estaria entre la teoria conversiva de Hume, en la cual
la elocuencia con que se representan las acciones transforma una emocién
negativa (como la compasion y el terror) en una positiva (la belleza) y las
formas de representacidn teatral contemporaneas.

En el primer modelo necesitamos cierta distancia para contemplar las accio-
nes, la cual a su vez esta determinada por la comprensién que el espectador
tiene de tales acciones. Para los romdnticos como Novalis,! esta experiencia
quedaria reflejada en Edipo en Colono, o como diria Holderlin, en

! Novalis, “Vrarbeiten zu Fragmentsammlungen 1978”, en Werke, vol. 2, ed.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 35



266 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

el ritmico seguirse uno a otro de las representaciones, en el cual se presen-
ta el transporte, se hace necesario aquello que en la medida de las silabas se
llama cesura, la pura palabra, la interrupcidn contrarritmica, a saber: para
hacer frente al arrebatador cambio de las representaciones en su cumbre
de tal modo que entonces aparezca ya no el cambio de la representacion,
sino la representaciéon misma. (Holderlin 2008, p. 147)

De esta forma, Menke considera que “con la salida del orden de la accién y
la entrada de la perspectiva del espectador aparece simultaneamente la re-
presentacion ‘misma’ detras de lo representado” (Menke 2008, p. 139). Sin
embargo, aun asi puede reconocerse lo tragico de la historia representada y se
puede adquirir conocimiento de ella, pues si reconocemos la catarsis como una
emocioén estética que puede llevarnos a un conocimiento moral, podemos en-
tonces aprender de aquellas acciones que nos son presentadas. Por otro lado,
si tomamos como parteaguas el ejemplo de Edipo Rey, encontramos que el
conocimiento de si mismo del personaje es paralelo al conocimiento que el
espectador tiene de €l y, por lo tanto, de la representacion, de tal forma que
aprendemos mientras él aprende.

Con el modelo moderno de la tragedia, el giro estético ocurre en las de-
terminaciones estructurales de la obra, en el relieve que la forma pone sobre
la representacién misma, fundamento para un espectador distanciado, pero
que no sélo se aboca a los aspectos formales de la representacién, sino que,
ademds, a partir de ellos alcanza a vislumbrar la configuracién de una praxis
que, al igual que la de Edipo, no es exitosa. Entonces, lo bello y lo bueno
mantienen una distancia en la que —contrariamente a la perspectiva clasica—
la referencia hacia el conocimiento practico no va a la par de la contemplacién
de las acciones. Ahora lo bello puede dejarse llevar por el recogimiento estético
para volver al conocimiento de las acciones, porque al fin y al cabo “la tragedia
es la escenificacion de una lucha interminable entre lo bello y lo tragico, entre
lo estético y lo tragico” (Menke 2008, p. 143). Sin embargo, en el modelo
moderno lo estético siempre adquiere preponderancia frente a lo tragico, y la
representacion de la representacién siempre conquista nuestra percepcion de
los acontecimientos. En este sentido, Menke considera que el modelo moderno
estd mas acorde con una interpretacion humeana, en la cual por un lado tene-
mos el distanciamiento del espectador y, por el otro, la preponderancia de los
elementos formales para generar emociones estéticas.

Sin embargo, Menke va mas alld de Hume. Para él la tragedia es un “metaar-
te”, un arte sobre el arte que no sélo nos permite acceder a la forma, sino
también al impacto que el contenido puede tener sobre nosotros. La belleza
no sélo sefala cualidades, sino que le otorga una representacion a la ironia
de las acciones a través de la contemplacién de lo dramatico. El drama esta
constituido por dos partes: la intencién y el resultado, y el héroe y el destino.

Hans-Joachim Mél y Richard Samuel, Hanser, Munich/Viena, 1978, pp. 309-422,
citado por Menke.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 36



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 267

Si el espectador logra alcanzar una perspectiva que abarque estos dos compo-
nentes, lograra acceder a la ”ironia dramdtica”, una ironia en la que el destino
fatalista ya no es necesariamente el eje fundamental de la accién, sino el modo
de representacion que la historia nos relata del destino. Es decir, pasamos de un
conocimiento moral proporcionado por la “ironia tragica” a un conocimiento
mas estético en el que la “ironia dramatica” nos vuelca hacia el modo en que se
realiza la representacion y del cual también podemos adquirir conocimiento,
el cual concuerda con las concepciones romanticas.

La concepcién moderna de la tragedia se da en el teatro, por un lado, bajo
una concepciéon romdntica en la que las interpretaciones se repiten y el actor
adquiere un papel fundamental. Este depende del texto y tiene la libertad de
representarlo, de adaptarlo, de ofrecerle una forma particular. Por el contrario,
en la tragedia cldsica el texto se impone del mismo modo que la tradicién, y
por lo tanto el margen de libertad es sumamente limitado. Por otro lado, la
configuracién de la obra ya no trata de la ironia del destino, sino del juego
o de la representacion alrededor de los caminos que toma el destino, en la
que el actor desempefia un papel primordial. Para Menke, “es el teatro de la
tragedia lo que suspende estéticamente su componente tragico” (Menke 2008,
p. 161). Mientras que en el modelo clasico la “paradoja de la tragedia” se
resuelve gracias a la solucién de la tensién entre destino, personaje, praxis y
recepcién, en el modelo moderno la actuacién es una forma de representar
lidica (y hasta libre) que se enfrenta a una historia trdgica provocando una
tension entre el ambito estético y el tragico. Pero la tensidn es diferente de la
que nos enfrentamos en el modelo clasico. Menke nos dice que en el modelo
moderno de corte romantico “la tragedia misma a través de la representacién
teatral, que se da gracias a ella, puede disolver el componente tragico que
representa” (Menke 2008, p. 162). De ahi que comedia y tragedia puedan por
un momento acercarse (como lo sugiere Schlegel con respecto a Shakespeare),
pues el componente ludico de la representacidn supera al destino y puede apa-
recer como una simple y sencilla ironia, parodia o juego. De hecho, para Menke
la lejania entre ambos modelos no es tan radical, porque “al igual que con la
tragedia empieza su parodia, con la parodia empieza su tragedia; también el
inicio de la parodia y el inicio de la tragedia son uno y el mismo” (Menke 2008,
p. 170). Esto es, el juego siempre vuelve a la vida y al hacerlo nos compromete
de nuevo con su seriedad y agonia.

Cabe destacar, sin embargo, que para Menke el romanticismo fracasé en
la medida en que el proyecto jamds logrd disolver la experiencia tragica en
el juego. Este filésofo reconoce que la ironia, esta especie de burla disfraza-
da, logra a través de la tragedia un conocimiento moral o un conocimiento
estético enfocado en los acontecimientos que narra la historia, pero siempre
supeditados al componente tragico mas que al lidico. Por ello, recurre a las
interpretaciones de Nietzsche y Walter Benjamin como una posible alternati-
va para poder resolver la forma en la que la paradoja de la tragedia aparece
en el modelo moderno (Nietzche 2007, y Benjamin 1973). En su critica al
romanticismo, Nietzsche —quien paradéjicamente ve nuestra época como una

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 37



268 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

tragedia que puede parodiarse— descarta cualquier proyecto en el que parodia
e ironfa tragica puedan conjugarse, pues la parodia no es mas que un sintoma
que revela la necesidad de alcanzar un espiritu libre y la tragedia es la expe-
riencia originaria a la cual la misma parodia nos devuelve. En este sentido, la
propuesta de Menke aparece bajo un toque sumamente nietzscheano.

Por su parte, Benjamin, en su lectura de Brecht, mantiene el modelo mo-
derno de la tragedia —la disolucién dramaturgica de lo tragico—, pero postula
que es posible encontrar un héroe no tragico a partir del cual (a diferencia del
tragico) podamos aprender de sus errores. Ademas nos presenta una lectura
del teatro encarnada en la sociedad en la cual se desarrolla, pues para €l ésta
es la Unica forma mediante la cual podemos acceder tanto al drama como a
la representacidn social que pervive en él. Sin embargo, para Menke, en la
actualidad el actor rompe con las potencialidades del texto, de forma tal que
el proyecto de Benjamin es muy dificil de llevar a cabo, puesto que el héroe no
tragico, aun cuando pueda enseflarnos a través de sus errores, no podria en-
sefiarnos cémo no cometerlos, pues las mismas limitaciones del campo teatral
se lo impiden (ya que se trata de un simple actor cumpliendo el papel de un
personaje). Por otro lado, concuerda con Benjamin en que lo social y el &mbito
de la representacién van de la mano, pero para Menke la tragedia nos ofrece
una visién que sobrepasa los limites de la temporalidad histérica.

El modelo moderno de la tragedia caracteriza lo tragico no sélo de una for-
ma contemplativa, puesto que principalmente lo presenta a partir de una di-
mensioén lddica, en la cual la ironia (o parodia) permite reflexionar sobre la his-
toria representada. Este modelo entraria dentro de una interpretacién humea-
na en la que también, a la inversa, pasamos del ambito de la belleza de la
representacion al juego libre. La solucién de la “paradoja de la tragedia” en
este modelo recaeria en este modelo de inversién, cuyo peso, como ya dijo
Hume, recae en la belleza de la representacion teatral (ademas de su forma
ludica), bajo la cual evadimos las consecuencias representativas y emotivas de
la experiencia trdgica. Sin embargo, Menke demerita el valor que puede tener
la forma bajo la cual se representa la historia. La trama misma, ya sea que apa-
rezca bajo una forma lidica o trégica, si es tragedia, su ironia siempre revelara
el deplorable destino al que el personaje se ve supeditado y, quiza reflexionan-
do draméticamente (es decir, apelando a sélo a la ironia dramaética), podamos
ver el nuestro reflejado en €l, de tal forma que nuestras emociones respondan
a las acciones que recaen sobre el personaje.

En la tercera seccién del estudio sobre la tragedia, Menke presenta el pro-
blema del vinculo entre la experiencia de lo tragico y el escepticismo. Menke
encuentra que en la tragedia no nos encontramos frente al escepticismo epis-
temolégico que la tradicidn filoséfica cominmente discute, sino ante el escep-
ticismo con respecto a la posibilidad que tienen el actor tragico y el espectador
de obtener un conocimiento préctico. La tragedia ofrece un modo de escep-
ticismo practico en el que nos corroe la duda de qué hacer, esto es, “nuestro
saber practico sobre la acciéon buena no se puede aplicar de modo seguro”
(Menke 2008, p. 193). Y en este sentido Menke va mas alla de Séfocles y de la

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 38



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 269

mano de Shakespeare nos muestra cémo Hamlet, a quien se le ha interpretado
generalmente conforme al escepticismo epistemoldgico, duda constantemente
del sentido, las posibilidades y los rumbos que sus acciones pueden tomar. Pues
Hamlet —como paradigma de la representacion dentro de la representacién—
no s6lo duda sobre los caminos practicos que debe tomar, sino también sobre la
representacion a la que é1 mismo recurre para solucionar sus dudas. La ironia
tragica en Hamlet se ve expuesta en la experiencia dramatica que el personaje
vive y en la que “la propia accidn contribuye a la produccién de una relacién
que va mas alla del agente, es mas, se puede dirigir en su contra” (Menke 2008,
p. 220).

Para Menke, como para Nietzsche, Hamlet es el héroe que se ha convertido
en espectador y que como espectador se ha convertido en héroe. De esta forma,
“el fundamento de la contemplacién de Hamlet es el teatro que Hamlet no sélo
es, sino el teatro que se sabe y se muestra como Hamlet. En su estructura auto-
rreflexiva, la tragedia de Shakespeare deja claro de donde procede la postura
contemplativa de Hamlet: la aprendid del teatro” (Menke 2008, p. 220). Para
Menke, a pesar de que la tragedia de Shakespeare sea primordialmente una
tragedia de reflexién y no de accién como la de Séfocles, sigue siendo tragedia
pragmatica, pues conserva ciertos elementos de la ironia tragica de la Antigiie-
dad; el resultado no es el esperado, y el escepticismo practico (equiparable mas
o menos al destino, pero bajo una forma autoconsciente) plasma cada paso que
da el personaje.

Finalmente, Menke termina su tratado sobre la tragedia con tres autores
“contempordneos”: Samuel Beckett, Heiner Miiller y B. Strauss. Con Beckett,
Menke trabaja la obra Fin de partida, y basa su interpretacion en la dialéctica
hegeliana del amo y el esclavo (véase Hegel 2007). Los personajes en esta
obra viven una relacién de codependencia en la que el amo no puede dejar al
esclavo y viceversa. Su juego es eterno, no tiene fin. En esta obra el lenguaje
pierde su funcién comunicativa, pero a pesar de ello, la relacién entre ambos
personajes se mantiene. El esclavo utiliza estrategias discursivas estéticas que
no hacen mas que limitar su capacidad de accién, pues lo despojan de herra-
mientas précticas, de la misma forma que para Menke en el modelo moderno
de la tragedia desaparece la praxis como una alternativa de acciéon y —por qué
no— de destruccién. Esto es, para Menke en Fin de partida, “el logro estéti-
co y el practico no se garantizan mutuamente (tal como prometié o dese6 el
modelo moderno de la tragedia) sino que chocan entre si”.2 Posteriormente,
Menke analiza Filoctetes de Henri Miiller, cuyo argumento es muy similar al de
la tragedia de Séfocles. Este personaje se deslinda de ideales patridticos y su
Unica causa es su propio yo. El resto de los personajes de la tragedia “dejan
que su voluntad y su accién sean determinadas exclusivamente por un tinico
valor ético de modo que pasan por alto el hecho de que en su mundo hay otros
hombres y otros puntos de vista” (Menke 2008, p. 241). Frente a ellos, Filoc-
tetes es el “aciudadano”, por no decir “apatrida”, aquel que ha sido expulsado

2 Menke 2008, p. 241.

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 39



270 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

de su comunidad, pero que en el fondo no sabe siquiera si desearia volver;
de ahi que paraddjicamente aparezca como un individuo apolitico, pero cuya
posibilidad de salir de la polis, de lo social, es practicamente imposible. De esta
forma, para Miiller el teatro agudiza los conflictos politicos para mostrar que
no tienen solucidén, y de esta forma el teatro representa una tragedia que para
él se transforma en revolucionaria. Sin embargo, mas alla de cualquier ideal
politico radical, esta tragedia muestra cdmo el personaje de Filoctetes repre-
senta el distanciamiento de la comunidad y como éste resulta problematico. A
pesar de ello, para Menke el ideal utépico de Miiller de liberar la reflexividad
(v la praxis) del espectador a partir de lo tradgico es poco claro. La reflexivi-
dad frente a la representacion no tiene por qué transformarse en un ejercicio
préctico, aunque pueda estar bien representado en una tragedia. Por otro lado,
Miiller le otorga un estatus normativo y liberador a la tragedia que para Menke
deja poco margen de maniobra al espectador. En este sentido, Menke nos dice:

el teatro se mueve entre tragedia y representacion ludica, ambos tienen
una fuerza ilimitada y por eso ninguno de los dos puede alcanzar al otro.
Esto vale para la normatividad de la accién, debido a la cual la actitud de la
representacion lidica no puede modificarse de modo que desaparezcan los
conflictos irresolubles. Pero eso también es valido en el sentido contrario,
para la libertad de la representacién que en la praxis es capaz de hacer
valer sobre cada objetivo de la accién. (Menke 2008, pp. 252-253)

Sin embargo, ¢por qué quitar la posibilidad de tener consecuencias practicas
a una teatralidad que se presenta a si misma como tal? ¢Es que solamente la
tragedia clasica puede llevarnos a alcanzar un conocimiento practico y moral?
El hecho de que el “teatro contemporaneo” enfatice la representacién misma
puede permitir que a través de la “ironia dramatica” rocemos la “ironia tra-
gica”, pues si bien es cierto que Edipo es a su vez un personaje y un autor
determinado por el destino, los personajes de las tragedias contemporaneas
son autores de su propio destino; de ahi que aun a pesar de que no esté en
nuestras manos, no podamos escapar de él.

Por ultimo, tenemos a Botho Strauss y su representacién e interpretacion
de Itaca. El objetivo de Strauss era transformar la epopeya en tragedia, pero
como la concibe René Girard, como un ritual de purificacién para la expiacién
del pueblo a través de un chivo expiatorio (Girard 2005). Pero si entendemos
la tragedia desde esa perspectiva, para Menke Itaca estd muy lejos de ser una
tragedia; al contrario, evita la tragedia. Para este filésofo, en “/taca Strauss
tiene un principio y un final de cuento; entre ellos debe mediar la accién
actualizada dramdticamente. Sin embargo, no hay drama que pueda tender
un puente entre el principio y el final de un cuento; la narracién del cuento
se rompe en el drama” (Menke 2008, pp. 263). Esta obra crea personajes
dramaéticos cuya funcién es més ludica que trégica, la crueldad de Odiseo, mds
que ser respuesta a un destino o a circunstancias tragicas, no es mas que una

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 40



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 271

crueldad dirigida hacia si mismo. Para Menke, la obra de Strauss es trdgica en
la medida en que es préxima a la comedia, y por lo tanto pertenece al modelo
moderno de lo tragico en el que el personaje utiliza una mascara que lo hace
pasar de ser el hombre que sufre las mas grandes penurias al simple bufén.
Sin embargo, quedan unas cuantas preguntas por responder: ¢este tipo de
tragedias contempordneas permite tener una verdadera experiencia paraddjica
de lo tragico? ¢Es posible que parodia y tragedia confluyan en una nueva
experiencia? ¢O es que quizd sean las mismas, pero bajo miradas distintas?
Quizd los personajes del modelo tragico moderno y contemporaneo no sean
mas que un pretexto o un simbolo que enmascara las formas bajo las cuales el
imperio de la ley se ve forjado por el individuo en un mundo en el que ya no hay
un estado divino que limite y determine nuestras acciones. Las consecuencias
morales de nuestras acciones son nuestras y de nadie mds. Por otro lado, quiza
también estas tragedias muestren que en el mundo politico de la actualidad
la estetizacidn y autorreflexividad de la dramatizaciéon son vehiculos que nos
muestran irénicamente cémo nuestro destino en apariencia estd bajo nuestro
control y que paradéjicamente, aun a pesar de nuestros esfuerzos, no podemos
evadirlo. De ahf que tal vez debamos volver nuestra mirada a la intencionalidad
de la accién.

BIBLIOGRAFIA

Aristételes, 2002, Poética, trad. Antonio Lépez Eire, Istmo, Madrid.

Benjamin, W., 1973, lluminaciones III. Tentativas sobre Brecht, trad. Jests Agui-
rre, Taurus, Madrid.

Girard, R., 2005, La violencia y lo sagrado, trad. Joaquin Jorda, Anagrama,
Barcelona (Argumentos, 70).

Holderlin, E, 2008, “Notas sobre Edipo”, en Ensayos, 6a. ed., trad. Felipe Mar-
tinez Mazoa, Hiperién, Madrid (Libros Hiperién, 8), pp. 146-156.

Hume, D., 2008 [1757], “De la tragedia”, en Ensayos morales y literarios, ed.
E. Trincado Aznar, Tecnos, Madrid, pp. 245-269.

Menke, Ch., 2008, La actualidad de la tragedia. Ensayo sobre juicio y represen-
tacion, Machado Libros, Madrid.

Nietzsche, E, 2007, El nacimiento de la tragedia, ed. German Cano, Biblioteca
Nueva, Madrid (Biblioteca Nietzscheana, 14).

Schlegel, E, 1994 [1917], “Fragmentos del Lyceum”, en Arnaldo Javier
(comp.), Fragmentos para una teoria romdntica del arte, Tecnos, Madrid,
pp. 72-77.

GEMMA DEL CARMEN ARGUELLO MANRESA
Departamento de Filosofia
Universitat Autonoma de Barcelona

gemma_arguello@yahoo.com.mx

Didnoia, vol. LV, no. 64 (mayo 2010).

dianoia / d64res / 41



	dianoia64 259
	dianoia64 260
	dianoia64 261
	dianoia64 262
	dianoia64 263
	dianoia64 264
	dianoia64 265
	dianoia64 266
	dianoia64 267
	dianoia64 268
	dianoia64 269
	dianoia64 270
	dianoia64 271

