La posibilidad del Estado ideal de Platon
en la Republicay en las Leyes.

Una alternativa a la interpretacion de André
Laks de la filosofia politica de Platon

ULRIKE BRUCHMULLER

Instituto de Investigaciones Filoldgicas
Universidad Nacional Auténoma de México
u.bruchmueller@yahoo.de

Resumen: La posibilidad del Estado ideal de la Repiiblica se funda dialéctica-
mente en la Idea del Bien como causa de todo ser. El Estado como hipdtesis
(Unddeoic) de la unidad corporal se remite, a través de la unidad animica,
a la unidad de las Ideas, garantizada por la Idea del Bien. Por otro lado, el
Estado en las Leyes no se reduce a la unidad de las Ideas, sino sélo a la unidad
del alma. Es el segundo mejor de los Estados, pero el primero, contra la tesis

fundamental de Laks, también es posible para los hombres.

Palabras clave: filosofia de la historia, método hipotético, dialéctica, doctrina

del alma

Abstract: The possibility of the ideal state in the Republic is grounded dialecti-
cally on the Idea of the Good as the cause of all being. The state as hypothesis
(On69eotc) of the Idea of corporal unity is reduced, through the unity of soul,
to the unity of Ideas, guaranteed by the first principle. The state of the Laws,
on the other hand, is not reduced to the unity of Ideas, but only to the unity
of soul. It is the second-best state after the ideal state which is —in contrast

to the thesis of Laks— also possible for men.

Key words: philosophy of history, hypothetical method, dialectic, doctrine of

the soul

En su libro La filosofia politica de Platon a la luz de las Leyes, André Laks
intenta reconstruir a partir de las Leyes una historia del desarrollo de la
filosofia politica de Platén. Puesto que este enfoque parte de la premisa
de que Platéon no pudo haber alcanzado mas que en su ultima obra
la soluciéon mas elevada para su modelo del Estado ideal, desatiende
el hecho de que los escritos de Platén no son autdrquicos, pues, por el
contrario, segiin Fedro 278b7-d7, el filésofo debe ser capaz de ayudar
a su discurso; y, segun el Politico, ningtin didlogo puede entenderse
sin los demds;! antes bien, el contenido de los didlogos, segiin Fedro

! En Politico 285c4-287b2, el arte dialéctico que se practica en los didlogos se
compara con el aprendizaje de la lectura, que no se practica con una sola palabra,

sino con varias.

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 175-195.



176 ULRIKE BRUCHMULLER

269d2-272a3, esta consensuado en todo momento en relaciéon con las
exigencias psiquicas de uno o varios receptores determinados.? Ahora
bien, los interlocutores en las Leyes, Clinias y Megilo, se caracterizan
por su procedencia espartana (esto es, timocratica) y, por su decidido
interés practico, como extremadamente no filoséficos. Si Platon queria
exponer aqui sus ultimos puntos de vista, ¢no habria podido elegir in-
terlocutores méas apropiados?® A continuacién comentaré las tesis mds
importantes del libro de Laks que parecen apoyar una interpretacién
histdrico-evolutiva.

I

En el primer capitulo, Laks defiende el punto de vista de que en el
Estado platdnico positivamente ordenado, sea el de la Republica, el del
Politico o el de las Leyes, no habria habido lugar para un personaje como
Sécrates, puesto que él tenia meramente el cometido de combatir las
falsas opiniones mediante la mayéutica y la refutacion. La idea de que
el Socrates de los didlogos tempranos se diferencia sustancialmente de
la elaborada figura del dialéctico platénico perfeccionado es un pre-
juicio comtin, pero lo ha contradicho la investigacién.* Antes bien, a
los bosquejos constructivos del Estado en la Reptuiblica y en el Politico
los precede un didlogo aporético. En el libro primero de la Repiiblica,
el didlogo aporético elimina ejemplarmente las falsas opiniones de la

2En este articulo sigo la lectura de la escuela de Tubinga, que remite a la doc-
trina no escrita (&ypagoa déypata, Arist. Fisica 209b14-15) para la comprensién
tltima de los didlogos (cfr., sobre todo, Krdmer 1959; Gaiser 1998, y Reale 1997).
Para una fundamentacién hermenettica de esta linea exegética, cfr. Szlezdk 1985
y 2004. En oposicion a esta lectura estd la linea exegética histérico-evolutiva (cfr.,
p-€j., Hermann 1839; Guthrie 1975, y Vlastos 1991), que no puede explicar las di-
ferencias supuestas de los didlogos sino con una falta del autor, y, por otro lado, las
interpretaciones unitarias que rechazan el recurso a la doctrina no escrita y estan
a favor de una interpretacién pedagdgica o proléptica (cfr., p.e€j., Schleiermacher
1804, y Kahn 1996) si bien no pueden ofrecer una explicacién completa y unitaria
de todos los contenidos filosoficos de los didlogos. En un analisis bastante riguroso
e impresionante, pero sin comprension del significado metafisico de la filosofia pla-
tonica, Cherniss (1944, 1945) rechazo el informe de Aristdteles sobre las doctrinas
no escritas de Platon.

3 Cfr. Gorgemanns 1960; Schopsdau 1994, p. 126, y Szlezak 2004, pp. 44-53.

4 Cfr. Szlezdk 1985 y 2004. El didlogo que introduce a Sécrates como mayéutico
muestra especialmente que el mismo Socrates puede parir mejor que todos los
presentes, de modo que la ironia socrdtica que esta detrds de la metéfora de la
mayéutica en el de Teeteto deberia ser inconfundible (cfr: Szlezak 2004, 91-127).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 177

multitud sobre la justicia.®> De manera semejante, a los didlogos cons-
tructivos sobre la émothurn del Sofista y del Politico y, teéricamente,
después en el Fildsofo, se ha antepuesto el didlogo aporético Teeteto,
que trata acerca del mismo concepto. También en los didlogos tardios la
purificacién es una condicion esencial de la dialéctica platénica (Sofista
226b1-231b2). Su importancia en el mejor de los Estados depende del
grado de impureza en el que se encuentren las almas de los cuidadanos.
Dado que las Leyes bosquejan sélo el segundo mejor de los Estados, la
purificacién necesariamente desempeifia aqui un papel mas importan-
te que en el Estado ideal de la Reptiblica. Asi, también se recomienda
ahf la lectura de los didlogos platénicos en la ensefianza escolar (Leyes
811b8-e5). Por el contrario, en la Reptiblica sélo en unos pocos habita
una mala naturaleza (500a5-7). A éstos, incluso antes de llegar a ser
integrados en el Estado ideal, debe llevarseles a que, por vergilienza,
confiesen que se han apaciguado y han quedado convencidos (501c4—
502a3). Apenas puede pasarse por alto la alusiéon al didlogo aporético
con Trasimaco, en especial porque su persona dio lugar a esta discusién
(498¢5-d4).°

I

Ademas, Platdn exige que en una buena constitucidon haya sabiduria en
los gobernantes y consentimiento en los gobernados. Esta “doble nor-
matividad” habria de ser, segin Laks (p. 38), “el problema fundamental
de la politeia platénica”, que Platén pudo haber percibido por primera
vez en las Leyes.

La Reptiblica, por el contrario, encubriria el problema a través de una
doble definicién de templanza (tanto en el sentido de la armonia como
en el de la obediencia). Ademas, la unidad del Estado’ sélo concerniria
a las dos clases superiores (465b8-10), pues los productores por na-
turaleza habrian de tener apetitos insaciables. De igual forma, el mito
fenicio indicaria el empleo de la violencia contra los productores. En
la Reptiblica faltaria, entonces, casi por completo una mediacién peda-

®> No es posible encontrar fundamento alguno para la suposicién de una redac-
cién separada del libro primero bajo el titulo de Trasimaco (cfr. Szlezdk 1984, y
Kahn 1993).

6 Para mayores detalles a este respecto, véase mas adelante la p. 186.

7 La objecién en Arist. Pol. 1261b32 ss., a la que se une Laks (p. 41), en el
sentido de que la unidad no seria realizable porque los vigilantes sin propiedad
privada serian indiferentes al bien comun, es insostenible, pues este bien comtn es
mucho maés valioso que cualquier bien individual (465d2-466d5).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



178 ULRIKE BRUCHMULLER

gbgica entre los estamentos. Al sustituir en el Politico el binomio entre
gobernantes y productores con una diferenciacion universal de caracte-
res valientes y templados, entre quienes se armonizardn las opiniones
verdaderas sobre lo Bello, lo Justo y lo Bueno mediadas por la ley, se
habria preparado el camino a la funcién pedagdgica del preambulo en
las Leyes. No obstante, el empleo diverso de la metéafora del médico (Po-
litico 293a9-b8, Leyes 720a6-e4) muestra, segin Laks, que no es sino
en las Leyes donde se manifiesta un afan por alcanzar un verdadero
consentimiento.

Efectivamente, la antinomia entre el saber filosofico y la naturaleza
humana determina la construccién de la Reptiblica. Los estudios de filo-
sofia de la historia de Konrad Gaiser han mostrado que, en el desarrollo
de la historia, Platon supuso dos tendencias en direcciones contrarias.
El despliegue continuo y creciente de los deseos se compensa aqui me-
diante conquistas cientificas cada vez mayores hasta la contemplacién
de la Idea del Bien como principio ultimo. Mientras los hombres de la
polis sana vivian segun principios justos, en el transcurso del desarrollo
se multiplicaban sus deseos. Esta tendencia negativa se subsana en los
libros II y III mediante una educacién organizada por el Estado (Gaiser
1998, pp. 226 s.). En el Estado purificado se alcanza el consentimiento
mediante mentiras curativas, como es el caso, por ejemplo, del mito
fenicio.® En el libro V se pone de manifiesto que Sécrates no queria en
absoluto introducir el verdadero Estado, pues temia la incredulidad de
la multitud (moihdg yap dmotiog €yet, 450c6-7). Pero, precisamente
de parte de ella, representada aqui por los otros interlocutores, reci-
be la peticién insistente de hacerlo (449a1-451b8). El empleo de la
metafora de las olas indica, entonces, la dificultad de persuadir a la
multitud de aceptar el Estado ideal, pero al mismo tiempo muestra que
esto es el propdsito principal de los libros intermedios. Una y otra vez
se destaca la naturaleza humana corrompida por los sofistas, la cual,
no obstante, es vencida por un saber filos6fico de rango cada vez mas
alto. Lo que en un principio parecia dificil es al final posible. Tal como
la educacion en los libros II y III ha superado la codicia (pleonexia) del
Estado opulento, asi la perfecta educacion dialéctica supera la sofistica:
no mediante la violencia, sino con los medios de la retdrica dialéctica.
El enorme forcejeo de estas dos tendencias con la muy tardia, escasa,
pero finalmente definitiva victoria de la filosofia —forcejeo que Laks
percibe como una falta de conciencia de los problemas— se muestra,

8 El uso de la violencia en el Estado purificado (415d8-e2) es un caso particular
(tig, el).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 179

entonces, como un medio expresivo consciente del autor. La naturale-
za humana tan fuertemente corrompida es purificada lentamente, pero
con seguridad, mediante la educacién filosdfica y se la reconduce a su
naturaleza verdadera.’

Ademas, en la Reptiblica tampoco se opera con una doble definicién
de templanza, sino que, mediante la obediencia frente al mejor (al final
frente al principio de unidad), se produce la armonia como imagen
del Uno. La misma definicién subyace también, por ejemplo, en Leyes
644b6-645cl.

Por lo demas, es necesario que la unidad de las clases superiores
garantice la unidad del Estado entero (465b8-10), pues la clase social
superior tiene en sus manos la educaciéon de la clase inferior. Y a la
inversa, también atrae al pueblo por su propia virtud. Segtin el mismo
principio, el consentimiento de la multitud al gobierno de los filéso-
fos se sigue casi automaticamente de la descripcién de la naturaleza
filosofica (498c5-502a4). Ademads, basta simplemente con comentar la
educacién del gobernante fil6sofo, puesto que de alli resulta la educa-
cién intelectual de la multitud. Por lo demads, de igual forma se pierde
la unidad del Estado si la clase superior se divide (545c8-d4).1° Al
contrario de lo que piensa Laks, no hay en ello una contradiccién.

La misma teoria de la historia se halla también en el Politico, a saber,
aquella segtn la cual, mediante su conocimiento perfecto de las Ideas
hasta la fundamentacién en los principios,'! el verdadero hombre de
Estado imita adecuadamente el antiguo gobierno del dios (303b3-5)
ejercido en tiempos prehistéricos (268d5-274e3) y, por lo tanto, sub-
sana completamente la corrupcion de la sociedad introducida durante
la ausencia del dios (c¢fr. Gaiser 1998, pp. 210 s.; Bruchmiiller 2008,
pp. 18-53, 65-73, 176-181). Puesto que en el Politico, al contrario de
como se hace en la Repiiblica, el hombre de Estado es colocado incluso

°Un andlisis exacto de los libros intermedios se halla mas adelante, en las
pp. 181-189.

!9 Con respecto a la relacién entre las dos clases, véanse también las pp. 185-187,
infra.

"'La condicién necesaria para la existencia del hombre de Estado es la prueba
de que “el méas y el menos son mensurables, no sélo en su relacién reciproca, sino
también en relacién con la realizacién del justo medio” (o nhéov [...] xai ENlatov
petentd [...] yiyveoOar pn mpoc dAAnia uévov, GAN& xol mtpdc v tol petpiou
yéveowy (Politico 284b9—c1)). No es dificil confundir aqui la alusion a la contrarie-
dad de los principios del Uno y de la Dualidad Indeterminada (cfr. Krdmer 1959,
pp- 155-163), cuyo tratamiento se omite por razones de la critica a la escritura.
En un pasaje posterior se indica otra vez el principio positivo con la expresion “un
tnico gran” o “lo gran Uno” (Ev péya, 297a7).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



180 ULRIKE BRUCHMULLER

por encima de toda ley, ese didlogo no representa un paso intermedio
hacia las Leyes, sino que procede de una manera mucho mas radical que
la Republica. Por otra parte, a través de la diferenciacién adicional de
los caracteres de valiente y de templado no se eliminan las diferencias
de clase; antes bien, es de suponer que la politica educativa y matri-
monial en el Politico se refiera también sdlo a las dos clases superiores,
puesto que éstas, al igual que en la Reptiblica,'? garantizan la unidad
del todo, y que la valentia y la vergiienza son virtudes caracteristicas del
segundo estamento pero no del tercero. Por lo demas, ya la Reptblica
conoce la mediacién entre la templanza y la valentia a través de un
animo filoséfico (Rep. 374d8-376¢6), la cual subyace en la totalidad
del plan educativo del estamento de los vigilantes, o sea, del segundo
estamento, en los libros II y I1I, y desde el punto de vista de su contenido
tendria que ser idéntico al programa insinuado en el Politico, de modo
que aqui seguramente Platdn no crey6 haber encontrado una solucién
mejor.

Sin duda, en comparacion con la Republica y con el Politico, las Leyes
son el didlogo que se dirige a los interlocutores menos filoséficos, y que,
de acuerdo con ello, hace a la naturaleza humana las maximas conce-
siones. A diferencia de los otros dos didlogos, el Estado no se funda
tampoco a base del conocimiento de las Ideas, sino sélo del conoci-
miento de los principios en el 4mbito animico.!® Esta enorme diferen-
cia ontoldgica'* entre las condiciones necesarias de los dos esbozos de
Estado produce también, naturalmente, una educacién peor de la clase
inferior, de tal modo que el consentimiento llega a ser aqui, por primera
vez, realmente un problema.

Por consiguiente y en resumidas cuentas, Laks no puede demostrar
aqui desarrollo alguno del consentimiento.

111

Después de un minucioso andlisis de todos los escritos politico-estatales
de Platén, André Laks (pp. 101-108) intenta determinar nuevamente
la relacion entre la Republica y las Leyes: no obstante que la Reptiblica
parte de un concepto débil de posibilidad, es decir, que con un acerca-
miento la posibilidad ya estd dada (Rep. 472b3-473b3), en el tanscurso

12véase la p. 179, supra.

13 Con respecto al nous como principio del alma y del movimiento, cfr. Leyes
895c1-898d1.

14 E] teorema del rey filésofo ya no exige en las Leyes a un filésofo verdadero, sino
tnicamente un vinculo de poder con phronesis y sophrosyne (Leyes 711e7-712a3).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 181

de su exposicién llega a defender la posibilidad de una identidad entre
modelo y realidad. Esta ambigiiedad contenida en la obra misma pudo
dar a Platon la posibilidad de fijar su Estado ideal, en la Republica, en
retrospectiva como una utopia, aunque con caracter modélico. En co-
rrespondencia con la discrepancia que ve entre las dos obras, Laks fija la
fecha de la composicidn de la Repiiblica en 387 a.C., es decir, cuarenta
afios antes de la redaccion de las Leyes. Esta datacidn, sin embargo, es
muy cuestionable (cfr: Thesleff 1982).

El malentendido que subyace en esta interpretaciéon procede, en mi
opinidn, de una interpretacion errénea muy difundida del concepto de
posibilidad en Platén. Por esa razén deseo indicar, en primer lugar, en
qué sentido era posible para Platéon el Estado ideal en la Reptblica, y
mostrar que este texto no admite ambigiiedad alguna. Esto permitira,
después, una comprension de las Leyes que no debe suponer ningtin
cambio de posicién del autor, y por eso, desde el punto de vista del
método, ésta deberia ser la interpretacion preferente.

I1I.1. REPUBLICA

Ya desde las explicaciones acerca del razonamiento de la Repiiblica que-
do claro que la posibilidad del Estado ideal llegé a ser garantizada me-
diante la recurrencia progresiva a un saber filoséfico de rango cada
vez mas alto.'® Esto también se confirma mediante un anélisis méas de-
tenido.

Una vez que Socrates ha determinado, al final del libro IV, la justicia
en el Estado y en el individuo, procede a determinar las otras cuatro
constituciones. Al inicio del libro V intervienen Polemarco y Adimanto
y piden al filésofo que explique qué queria decir al afirmar que, en rela-
cién con las mujeres y los nifios, en este Estado todo serfa en comtin.'®
Sécrates habia omitido intencionalmente este punto, porque sabia qué
clase de enjambre de discursos se atraeria. Ahora tendria que comenzar
como si lo hiciera desde el principio.

Y de hecho en seguida se exponen los fundamentos de un nuevo
Estado: seria posible, y al mismo tiempo 1til, que a las mujeres les
fueran dadas la misma educacién y las mismas tareas (primera ola:
451c4-457b6). El uso del concepto de posibilidad llega a ser claro ya
en la primera ola: para mostrar que es posible que les sean dadas a las
mujeres las mismas tareas, Sécrates intenta demostrar por medio de la
dialéctica que las mujeres, en vista de las tareas de la administracién

15 Véanse las pp. 178-179, supra.
16 Eso fue en 423e6-424a2.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



182 ULRIKE BRUCHMULLER

del Estado, tienen la misma naturaleza que los hombres. Al final dice:
“No hemos expuesto entonces como ley un imposible o algo semejante
a vanos anhelos, puesto que hemos establecido la ley efectivamente
en conformidad con la naturaleza” (456b12—c2). La pregunta sobre la
posibilidad del Estado ideal se decidird, pues, mediante la determina-
cion de si el Estado es o no es en conformidad con la naturaleza (xoata
@Uow), es decir, en concordancia con las Ideas.!”

Pues bien, el nuevo Estado caracterizado por la comunidad de mu-
jeres y nifios se investiga, en primer lugar, en vista de su utilidad. El
maximo bien en el Estado habria de ser su unidad, la cual, en cuanto
unidad de placer y dolor, es garantizada de manera 6ptima por la comu-
nidad de mujeres y nifios (segunda ola: 457b7-466d5). Por lo tanto, en
este peldafio el Estado ideal es bosquejado primeramente en su unidad
relativa al cuerpo.

Y es hasta la tercera ola (466d6-541b5) cuando se trata por fin el
tema de su posibilidad. Sdcrates incluso habia postergado intencional-
mente el discurso mediante una muy prolongada digresion acerca de
la conduccidn de la guerra en el Estado ideal, puesto que tenia que
reservar sus fuerzas para la mas grande y mas peligrosa de las tres
olas. Peligrosa seria la ola, mas precisamente, a causa de que su punto
de vista se apartaria bastante de la opinién comun (o%tw napddolog
Moyoc, 472a6). La discrepancia entre el filésofo y la multitud refleja la
discrepancia entre las dos tendencias histdricas, esto es, entre la filo-
sofia y el pueblo corrompido por los sofistas, entre la posibilidad y la
dificultad de realizacién del Estado ideal, respectivamente. Ademads de
eso, en vista de esa situacién ya no tendria que sorprender el hecho de
que Platéon deje sin mencionar el mismo objeto que, de todos modos,
encierra dentro de si la mencién de su doctrina de los principios ante
los nada filosdficos interlocutores de las Leyes.

Antes de que busque probar la posibilidad, Sécrates llama la atencion
primero sobre la diferencia ontoldgica que por necesidad se da entre
un modelo y la realidad (472b3-473b3): en el discurso precedente se
trataba de buscar un parddeigma de justicia e injusticia para ver, en vista
de este modelo, como se comportan ambas en relacién con la felicidad.
El que fuera entonces mds semejante al hombre justo o injusto en la
realidad obtendria el destino de justicia o injusticia mas semejante. Pero
un hombre no debe exigirse que no se diferencie de la justicia misma
en el mas minimo grado.

7 Cfr., por ejemplo, “lo que por naturaleza es Justo, Bello, Moderado” (1o @ioe.
dixonov xal xahov xoi oégpov, 501b2).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 183

Asi como, ademads, la calidad de un cuadro no ha de medirse por el
hecho de que un hombre excelentemente bien pintado pueda o no darse
después en la realidad, asi también habria de evaluarse el parddeigma
del buen Estado expuesto por ellos al margen de la posibilidad de su
realizacion.

En segundo lugar, empero, estaria en la naturaleza del hecho que
éste alcance menos la verdad que el discurso. Por eso estarian ya satis-
fechos si llegasen a mostrar que se hubiera instituido un Estado tan se-
mejante como fuese posible al ideal (nf} udhiota xol xatd ti duvatdTat
av €in, 472e7-8) y se felicitarian por haber hallado lo que pedian: que
eso pudiera ser real.

En el Estado descrito y en sus cuatro imagenes se trata, entonces,
de una Idea y de las privaciones correspondientes a ella, la cual, como
la Idea de la Justicia e Injusticia, nunca puede existir en la realidad
exactamente como fue pensada. La diferencia es ontoldgica. El hombre
justo no es la Idea de la Justicia, sino que tiene inicamente participa-
cién en ella.’® El es definido como aquel que, en analogfa con la unidad
del cosmos de las Ideas, llega a componerse uno solo de muchos (€va
YEVOUEVOV EX TOAGY, 443el).

Cuando las Leyes proclaman que no humanos, sino solamente dioses
o sus hijos vivian en este Estado refiriéndose al parddeigma, descalifican
la naturaleza humana frente a la naturaleza de los dioses y de sus
hijos que habitan el Estado ideal, sugieren que la Idea de la Justicia no
pertenece al mundo de las Ideas, sino al &mbito de los dioses, a saber, al
ambito del alma césmica. Esto confirma el discurso segundo de Sécrates
en el Fedro, donde los dioses olimpicos representan distintas virtudes
éticas en funcién de Ideas. De este modo, las Ideas éticas estarian en el
mismo nivel que las Ideas de artefactos en el libro diez de la Reptiblica.'®

La diferencia entre hombres, por un lado, y estas Ideas o dioses, por
el otro, la explica Aristételes en la Metafisica:

Por consiguiente, de tal principio penden el cielo y la naturaleza. Y es
como el mejor modo de vida para nosotros durante poco tiempo (pues €él
siempre es asf; para nosotros, en efecto, es imposible), puesto que también

18 De manera semejante: “algtin hombre que se halle en equilibrio y consonancia
con la excelencia, de palabra y acto, tan perfectamente como sea posible” (&vdpa d¢
dpeTi) TapLoWUEVOY Xal GUOLWUEVOY Péyet ToT duvatol teréwe Epyw T xol AOYW,
498e3-4).

19 Cfr. Halfwassen 2000, p. 49, que a su vez refiere a Gaiser 1998.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



184 ULRIKE BRUCHMULLER

su actividad es placer (y por eso vigilia, percepcién, intelecciéon son lo mas
placentero, y esperanzas y recuerdos por causa de éstas).?°

No obstante que la Idea de la Justicia esta en el nivel animico, tiene su
modelo en el cosmos de las Ideas. La relacidon que el hombre tiene con
ella corresponde a su relacion con el parddeigma del Estado ideal:

[E],] mirando y contemplando las cosas que estdn bien dispuestas y se
comportan siempre del mismo modo, sin sufrir ni cometer injusticia unas
a otras, conservandose todas en orden y conforme a la razén, tal hombre
las imita y se asemeja a ellas al maximo. ¢O piensas que hay algin meca-
nismo por el cual aquel que convive con lo que admira no lo imita? —Es
imposible. —Entonces, en cuanto el fildsofo convive con lo que es divino y
ordenado se vuelve él mismo ordenado y divino, en la medida en que esto
es posible al hombre. (500c2-d1)

Por lo tanto, no estd permitido suponer aqui una versiéon débil del
concepto de posibilidad en el sentido de que, como lo sostiene Ferber
(1991), no seria posible al filésofo ninguna contemplacién definitiva
de la Idea del Bien.2! Esta claro que se habla de contemplacién de las
Ideas (Oop&vtag xal Yewyévoug, 500c¢3). Sélo la imitacién es conforme
a la manera humana, es decir, no es eterna como lo es para los dioses
y las Ideas.?? De manera semejante, un Estado que mediante la accién
(npdlic) estd sometido al cambio, nunca puede alcanzar una estabilidad
igual a la que alcanza la Idea del mismo desplegada en el didlogo.

Es también interesante la comparacién con el pintor que, por inspira-
cién divina, esboza un parddeigma (472d5), del cual, como el poeta en
Apol. 22b5-c4, no puede dar cuenta alguna. Se trata, entonces, de una
hipétesis (Unéveotc) en el esbozo del Estado que, en cuanto hipdtesis,
ya tiene estatus de Idea (c¢fr. Chen 1992, p. 33), pero que requiere una
reduccion hacia algo que no esté supuesto (dvurédetov, Rep. 510b7,
511b6).

Por esa razoén, la posibilidad del Estado esbozado no depende en
absoluto del grado de su aproximacién al parddeigma, sino mas bien,

ey tolabtne dpa dpyfic Fetnto & olpavoc xal 1 plolc. dtaywyh 8 éotiv ofa
7N dplotn wxpdv yedvov NUIv. obtw Ydp del éxcivo (uiv uév yap dddvatov), Enel
%ol Hdovn 1) Evépyeta toltou (xal & toltou éypriyopotc alodnoic vénoic ¥diotoy,
Ehnidec 8& xol pvfjpon drd tadtar) (Met. 1072b13-16).

21 Contra lo que propone Ferber, cfr. Szlezdk 1997, y 2003, p. 84.

2 Con respecto a la consecucién de la Idea de lo Bello en el Symposium, cfr.
Albert 1989.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 185

como en la primera ola, de si la Idea del Estado esbozada en el senti-
do de una hipdtesis (Unddeoic) esta en conformidad con la naturaleza
(xatd @Vowv) o no; es decir, de si ella se deja reducir hacia la Idea del
Bien como causa de todo ser. Aunque en la segunda ola el estatus de
Idea presupone ya esto, y la unidad del Estado en forma de comunidad
de mujeres y nifios era susceptible de ser reducida a la Idea del Bien
—en cuanto que el Uno concede a cada uno su unidad—, todavia no se
ha dado una reduccién dialéctica hacia la Idea del Bien. La posibilidad
ya esta garantizada, por consiguiente, en forma de una hipdtesis, pero
debe ser elevada con los medios de la dialéctica hacia una absoluta cla-
ridad. Por esa razon, segun las reglas del método hipotético, la unidad
corporal del Estado ideal debe ser reducida a través de los diferentes
peldafios ontoldgicos hasta el Uno mismo.

La posibilidad de la comunidad de mujeres y nifios depende en pri-
mer lugar de la unién personal de filésofos y de los que detentan el
poder (473b4—e5). Una vez que el filésofo es determinado como aquel
que ama la verdad y el Uno en lugar de muchas apariencias (474b3-
480a13, esp. 479a3-5), la naturaleza ética de su alma se deriva de este
parentesco con el Uno (484a1-487a8). Con respecto a esta determina-
cién de la naturaleza filosdfica, se refutan dos objeciones opuestas por
Adimanto: por un lado, los filésofos pasan por ser inttiles, porque la
multitud no sabe usarlos (487¢4-489d6); por otro, la mala fama de la
filosofia resulta del hecho de que las auténticas naturalezas filosoficas
son corrompidas por la multitud y su lugar es ocupado por los sofistas.
En las circunstancias actuales, por consiguente, s6lo pocos fildsofos ver-
daderos pueden conservar su naturaleza (489d7-497a5). La discusién
sobre la posibilidad de una naturaleza filoséfica es descrita, segun la
filosofia de la historia de Platén, como una lucha entre las fuerzas bue-
nas y las malas en la sociedad de Atenas. La multitud y los sofistas®?
amenazan constantemente el desarrollo de una naturaleza filosdfica:
en este contexto Sdcrates afirma incluso que no seria posible que en
esas circunstancias —es decir, bajo el influjo corruptor de la multitud

B por un lado, la multitud es el sofista mas grande (492a5-d7); por otro, los
sofistas son sirvientes de la multitud (493a6-el). Ahora bien, el que la democra-
cia extrema y el gobierno tirdnico de uno solo sean lo mismo en sustancia (Leyes
693d2-694al) no es, por esa razén, ninguna novedad en las Leyes (Laks, p. 89).
La democracia esbozada en el libro VIII de la Repiiblica es una democracia mejor,
puesto que nada tiene en comtn con la ilegalidad de la democracia desviada de las
Leyes ni con las conductas en Atenas. Con respecto a la compatibilidad de las teo-
rias constitucionales de la Reptiblica, el Politico y la Carta Séptima, cfr. Bruchmiiller
2008, pp. 129-133.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



186 ULRIKE BRUCHMULLER

en las asambleas populares de Atenas— se origine un filésofo, y que el
solo hecho de emprender en privado la formacion de una tal naturaleza
seria una necedad (&vota, 492e2) (492d9-e5, 495a2-3). Sin embargo,
aun bajo estas circunstancias el género filoséfico no puede ser elimina-
do por completo. Los dioses evidentemente lo impiden (492e6-493a2,
496¢3-5, 502a9-b2).

Una vez que se ha probado la posibilidad de una naturaleza filosdfi-
ca por su misma existencia, es preciso mostrar en un paso subsecuente
cémo debe ejercer su poder en el Estado correspondiente. Para ello es
necesario que siempre se conserve el mismo concepto del mejor Estado.
Esto presupone, sin embargo, una educacién perfecta del alma intelec-
tual en los fildsofos (497a6-498c4). Por ello, la existencia permanente
de fildsofos y, por lo tanto, la continuidad del Estado ideal s6lo pueden
ser garantizadas mediante una educacion sistematica del loguistikén
(cfr. Szlezak 2003, p. 83).

También este punto, el proyecto entero del Estado ideal, debe ser
asegurado contra la multitud en dos pasos. El hecho de que la multitud,
en efecto, haya de ser enemiga de los fildsofos reside en el hecho de
que no sabria a quiénes sefialar como fildsofos y en que nunca antes
habia conocido un discurso tan verdadero y natural como el actual.
Pero puesto que la multitud esta libre de envidia y es apacible (&¢pdovéov
€ ol mpdov, 500a5), aceptaria este Estado después de ser persuadida
mediante palabras amistosas (napapgudoiuevog, 499e2; 498d6-500e5).

En un segundo paso, Socrates explica que los filésofos primero pu-
rifican el Estado y de qué manera transfieren las Ideas de las virtudes
particulares en la realidad. Finalmente, también aquellos que en la pro-
mulgacion del teorema del rey filésofo en serie cerrada querian arreme-
ter contra €I, por vergiienza confesarian ahora que se han apaciguado y
persuadido absolutamente (navtdnact tpdouc yeyovévar xal teneioVa,
502al; 500e5-502a3). Ahora incluso Trasimaco, que ocupa el lugar de
suplente, es llamado amigo (498c5-d4).

También aqui la orientacién opuesta de las distintas tendencias del
desarrollo ha quedado representada en el didlogo: la multitud de me-
jores se deja convencer mas facilmente; los pocos que especialmente
muestran mala naturaleza, no obstante, al final también llegan a ser
vencidos mediante el recurso a la doctrina de las Ideas. El medio, por
consiguiente, no es acaso la violencia, sino la retérica dialéctica. La
multitud llega a ser ganada como la instancia de menor valor ontolégi-
co para una relacién reciproca con los gobernantes fil6sofos en forma
de pédelic. En ello, la aceptacién del gobierno de los filésofos se deriva
de la naturaleza filosdfica. La conduccién errdtica de la multitud que

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 187

hacen los sofistas corresponde a los peligros de una naturaleza filosofi-
ca. Como la existencia de la naturaleza filosofica podia ser garantizada
por una educacion dialéctica, asi también la virtud de la multitud se
asegura por los medios de la dialéctica. También es notable, pero en
completa concordancia con el pensamiento platénico, el hecho de que
la multitud sea ganada para algo antes de que esto mismo en general
se haya explicado: la educacién dialéctica sélo es accesible para quien
es apto para ella.*

El gobierno de los fildsofos, y con €l la realizacién de la comunidad
de mujeres y nifios, depende entonces de la posibilidad de la virtud éti-
ca del individuo; es decir, de su unidad y justicia.? Esta se ve constan-
temente amenazada, pero puede garantizarse mediante la educacién
correcta de la parte racional del alma de los gobernantes filésofos, la
cual consiste en la formacién gradual como dialéctico y su perfecciona-
miento, la cual, por su parte, culmina en la contemplacién de la Idea
del Bien y aqui completa la unidad de la parte m4s alta del alma.?® No
es sino hasta después de que ha tratado la formacion de los fildsofos
que Sdcrates explica, a modo de compendio, que la constitucién en
cuestién y sus instituciones no son anhelos piadosos, sino posibles sélo
si los verdaderos fildsofos llegan al poder (540d1-e3).

Por lo tanto, los libros intermedios representan un ejemplo del mé-
todo hipotético. Segtin Rep. 511b3—c2, debemos imaginarnos el ambito
de lo inteligible como aquello que “la razén misma aprehende, por me-
dio de la facultad dialéctica, y hace de los supuestos no principios sino
realmente supuestos, que son como peldafios y trampolines hasta el
principio del todo, que es no supuesto”.?’ Estos peldafios y trampolines
se pueden observar en el texto mismo: mientras que la primera ola
sblo respeta la naturaleza de las mujeres, la segunda ola reconoce el
valor de la comunidad de mujeres y nifios y traza la Idea de un nuevo
Estado en forma de la unidad corporal. La tercera ola, al requerir cierta
naturaleza filosofica, inicia con un nuevo peldaifio; la fundamentacién

24 Con respecto a la naturaleza esotérica del esbozo del Estado ideal, c¢fr. también
Szlezak 2003, pp. 85-86.

% La unidad de la naturaleza ética expresada en el término de la mesura
(¢upetpio 386d7, 8) se deduce del amor a la unidad de la Idea en oposicién a
las muchas apariencias (476a4-7, 485a10-b3).

26 En relacién con los pasos de la formacién del loguistikén, cfr. Bruchmiiller
2008, pp. 213-218.

27 511b4-7: 0b adtdc & Méyoc Smteton 1) t00 SohéyeoPar duvdyet, tac rodéoeig
To0PEVOC 00X dpydc G T dvti brodéoec, olov g¢mPdoeic te xol Opude, tva
uéypet 100 dvurmovétou €nl tHy To0 mavtoC dey Ny iWv.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



188 ULRIKE BRUCHMULLER

de esta naturaleza en la educacion dialéctica marca expresamente un
nuevo inicio (&donep €€ dpyfic, 502e2) hasta llegar al ultimo inicio, la
Idea del Bien. Resumiendo, pues, la unidad corporal es reducida a la
unidad animica, y ésta a la unidad de las Ideas. Con ello se prueba
perfectamente el estatus de Idea del Estado ideal. El Estado es en con-
formidad con la naturaleza (xata @Oow).

Tal como en el Timeo, donde el cuerpo del universo no puede dar-
se sin el alma césmica (34b10-35al) ni ésta sin el demiurgo, el cual
debe entenderse como totalidad del cosmos de las Ideas (cfr. Halfwas-
sen 2000), asi la unidad corporal del Estado postulada en la segunda
ola tampoco es posible sin la unidad psiquica del mismo garantizada
mediante la naturaleza filoséfica, la cual, a su vez, sélo puede darse
mediante el conocimiento del Bien de los gobernantes fildsofos. Tal
como en el Timeo, también aqui la secuencia de las conversaciones es
acentuada de manera dramatica.?® Puesto que el cosmos sensible es
una imagen del cosmos de las Ideas, una Idea que no es realizable se-
ria en el pensamiento platénico una inconsistencia extrafia y, ademads,
filolégicamente no demostrable. En el momento en que Platén eleva su
Estado ideal a la Idea, €l debe creer en la posibilidad de su realizacién.
En este sentido, Platén no esta alejado de la realidad, sino que sélo es
filosoficamente consecuente.

Después de la fundamentacién del Estado ideal en la Idea del Bien,
se emprende de nueva cuenta el tema de su implementacidon. Ahora se
realiza la purificacién antes sélo mencionada,?® con el envio de todos
los habitantes mayores de diez afios al campo, de modo que las condi-
ciones ideales para una educacidén exitosa estén dadas. De este modo
el Estado llegara a ser feliz de la manera mas rapida y facil (540e5-
541b5). Puesto que la comunidad de mujeres y nifios sélo concernia a
los dos primeros estamentos, debe entenderse que los adultos simple-
mente son expulsados al tercer Estado, el cual en su mayor parte es por
naturaleza activo en el campo.

De manera semejante, aun hoy en dia muchos padres viven separa-
dos de sus hijos para que estos ultimos puedan disfrutar de una buena
educacién. Puesto que el pueblo fue persuadido antes, mediante la re-
torica dialéctica, de aceptar el gobierno de los filésofos, no se puede
entender por qué estas medidas habrian sido eliminadas en las Leyes
a causa de su cardcter no “humano” y la imposibilidad de realizarlas,
como piensa Laks (pp. 77-78).

28 Cfr. 457e7-458b8.
Y yéase la p. 186, supra.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 189

Finalmente, después de que también se tratd acerca de las constitu-
ciones injustas y fueron sopesadas entre si las ventajas y las desventajas
de la justicia y la injusticia, Sécrates afirma que el hombre razonable
habria de esforzarse en la politica s6lo en su propio Estado, pero no en
su patria. Si bien, como cree Glaucon, no existe un Estado como el ideal
sobre la tierra —pues no depende de eso—, si existiria en el cielo un
parddeigma de él, con vistas al cual habria de organizarse el que quiera
verlo (592a5-b6). De nuevo se confirma: Platon sabia que en la praxis
el Estado era tanto como no realizable: pero de ello no depende para
nada la posibilidad de su realizacién. Lo esencial es la existencia de la
Idea de la Justicia, con vistas a la cual por lo menos el filésofo solitario
se organiza y a la cual Sécrates no cesaria de defender mientras pudiese
respirar (368b7-c2).

II1.2. LA CARTA SEPTIMA

Laks (p. 103) aprecia correctamente que los sucesos en Siracusa no fue-
ron apropiados para que Platon tuviera esperanzas en la realizacion del
Estado ideal y que por eso tampoco podia aprender de esa experiencia.
En efecto, cuando en su primer viaje Platén hablé por primera vez con
Dién sobre el contenido de la Repiiblica, no sabia en absoluto que, sin
notarlo, activaba la disolucién de una tirania (Ep. VII 327al1-5). En los
pasajes posteriores llega a ser claro entonces que Platén no tenia nin-
guna esperanza en sus dos viajes (327e2-328b1, 337e3-340b1). Antes
bien, acentud sus tareas en la Academia (329b1-3), las cuales son, con
mucho, mas comparables al proyecto del Estado ideal.

Es altamente probable que, no obstante, el desarrollo de los aconte-
cimientos en Siracusa dio ocasion a la redaccién de las Leyes. Tras el
destierro de Dionisio y la erecciéon de un Consejo por Didén se requi-
rieron nuevas leyes; sin embargo, Platén tampoco podia permitirse en-
tonces abrigar ninguna esperanza en que los siracusanos aprovecharan
bien su obra legislativa. Aunque Dién queria actuar segun el consejo
de Platdn, estaba lejos de disponer del poder necesario para ello (cfr.
Szlezak inédito).

Por consiguiente, las circunstancias no obligan a suponer que Platén
haya escrito las Leyes porque hubiese entendido que el Estado ideal
de la Reptiblica de ningin modo era realizable. Asi como nunca aban-
dono la idea de que un Estado de tal clase era posible, en esos afios
intermedios tampoco crey6 que fuera facil su realizacién. Puesto que
la Repiiblica esboza la Idea del mejor Estado y las Leyes presentan un
bosquejo de un Estado mds facil de realizar, ambas obras tienen una
funcién completamente diferente y no se excluyen una a la otra.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



190 ULRIKE BRUCHMULLER

III.3 LAS LEYES

Estos resultados concuerdan con la mencién del esbozo del Estado ideal
en el libro V de las Leyes (739a1-740a2). Antes de que el Ateniense
pueda conceder leyes sobre las relaciones de propiedad, debe esclarecer
qué clase de constitucién tiene en mente. En efecto, lo mejor seria
proponer una constitucién 6ptima, una mejor en segundo grado y otra
mejor en tercer grado, para confiar luego el derecho de eleccidn a aquel
que decide acerca del establecimiento de una constitucién.

En el mejor de los Estados todas las cosas han de ser establecidas
de modo que todo, hasta donde sea posible, segtin el proverbio, sea
comun a los amigos. No sélo las mujeres, los nifios y las propiedades
habrian de ser comunes en tal Estado, sino que incluso las partes del
cuerpo habrian de dar la impresiéon de que trabajan en comun. Mas
alla de esto, el elogio y el reproche, tanto como el placer y el dolor
deben ser comunes a todos, de modo que todas las medidas tiendan a
cumplir la finalidad de producir la unidad mdxima posible en el Estado.
Nada puede concebirse como mas correcto y mejor que lo que haya en
este Estado. Por consiguiente, habria de imaginarse un Estado en el que
habitan dioses e hijos de dioses; o sea, mds de uno. Un Estado de tal
clase debe contemplarse como parddeigma de una constituciéon y ser
puesto en practica hasta donde sea posible.

El Estado esbozado ahora, por el contrario, podria seguirle quiza
como mas préximo al Estado inmortal y tomar el segundo rango. El
tercer Estado, en cambio, debe ser tratado después.

En el Estado de las Leyes, por consiguiente, a causa de la actual
generacion, instruccién y formacién, los habitantes no deben dedicarse
en comun a la agricultura.

En relacién con la posible realizacion del Estado ideal, el texto es
bastante claro: se invita expresamente al lector a que elija de entre las
tres constituciones la mas adecuada a su fin. ¢Tendria sentido esto si
alguna de las constituciones en principio fuera imposible? En relacién
con la primera constitucién se dice: “sea que esto se dé ahora en algin
lugar o se vaya a dar alguna vez” (gitc nou viv €otv €T’ Eoton noTE,
739¢3). Entonces, si se dice que en ella sélo habitan dioses e hijos de
dioses, no se trata de una contradiccion o de una correccion. En su
manera de existir como parddeigma (739e1) pueden habitar efectiva-
mente en ella sélo seres inmortales. Bajo la constitucién inmortal que
cada Estado debe imitar se entiende la Idea inmutable de la que tam-
bién se hablé en la Repiiblica.’® Nada impide, sin embargo, que también

%0 yéanse las pp. 182-185, supra.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 191

ésta pueda ser realizada en espacio y tiempo (viv-not€) y con habitan-
tes mortales. Si bien el Ateniense supone entonces que no es sino la
segunda constitucién la que sigue al arquetipo de la manera mas préxi-
ma, esto no expone de nuevo una contradiccion dado que expresa aqui
el pensamiento de manera tan cautelosa en optativo con el adicional
née (739e4) y no quisiera hacer un juicio general.®! Lo que él quisiera
decir, sin embargo, es que para la fundacién de la colonia en Magne-
sia el primer Estado esta excluido. Un poco después sigue también la
fundamentacion: la poblacién no fue engendrada, criada ni educada
de la manera correspondiente (€neidn 16 Towdtov ueilov ) xotd ThHY
vOv yéveoty xal tpogny xal maldevoty elpntar, 740alf.). Los principios
de educacion tratados previamente no pueden ocupar el lugar del pro-
grama de educacién detallado y dificil de la Reptiblica y, por lo tanto,
tampoco pueden realizar el primer Estado.3? Pero de ningtin modo se
excluye la posibilidad de otro engendramiento y otra educacién, y por
eso existe la posibilidad del primer Estado.

Esto, en efecto, tiene como consecuencia que, al contrario de la hi-
potesis sobre el desarrollo, se pone en cuestiéon no la posibilidad del
Estado ideal, sino la del segundo Estado fundado sélo en la doctrina
del alma®? (960b5-969d3). Tal como sucede en la Repiblica, también

31 A manera de ejemplo, en 965e2-4 quedard claro cuénta consideracién tiene el
Ateniense por el nivel de sus interlocutores.

32 Otros pasajes tampoco descalifican al Estado ideal habitado solamente por dio-
ses frente al Estado de las Leyes (Laks, p. 76). Bajo los llamados “antiguos legisla-
dores, que lo hacian para los héroes, hijos de dioses, [...] y siendo ellos mismos
progenie de dioses, daban leyes para otros nacidos de los mismos” (ol tohotol vo-
podéton Yeddv ooty vopodetoduevor toic Rewow [. . .] adtol T° éx Yedv dvtec dhholc
1€ €% TOLUTWY YEYOVASLY Evopodétouy, 853c4-6) se piensa en los hombres de la
edad de oro (Leyes 712e9-714a8), los cuales viven una vida dichosa bajo la supra-
supervisién de Cronos. Que ellos disponen del arte de la legislacion se expone de
manera metaférica, como en Filebo 16¢5-10.

Ademads, 875c¢3-d6 también apoya mi interpretacién, donde se supone un hom-
bre que, al igual que los fildsofos en la Reptiblica (véanse las pp. 185-186, supra)
habria nacido con un especial destino divino (9eia poipa, 875c4) y que, como el
hombre de Estado en el Politico (véanse las pp. 179-180, supra), no esta sujeto a
lo que dispone la ley, porque obedece en todo al nous. Como en la Reptiblica, se
duda ciertamente de la existencia de tales hombres; no obstante, su posibilidad
no se pone en duda (vOv 3¢ o0 ydp éotv 00dopol 0ddopde, GAN ) xatd Bpoyl,
875d2-3).

33 “Pero me parece que eso es lo que aparentemente todavia falta a nuestras
leyes, cdmo debe llegar a darse en ellas naturalmente esa inmutabilidad. Cl. —No
mencionas algo de poca monta, si en realidad no es posible descubrir como podria
llegar a tener uno una posesién semejante para cada cosa. At. —Sin embargo es

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



192 ULRIKE BRUCHMULLER

aqui el Estado mismo representa al cuerpo. La asamblea nocturna, por
el contrario, se divide entre los mas jovenes y los ancianos, los cuales
son comparados con los ojos y el intelecto de un individuo (964el-
965a4). Su mds importante tarea es el conocimiento de la causa de
la unidad de la virtud, la cual es el fin del Estado que ha de preser-
varse (961d1-964d1, 965c1-e5). La unidad de la sabiduria (ppdvrnolc,
965d2) se funda, no obstante, en la unidad y en la totalidad del cosmos
de las Ideas, la cual se debe investigar en su relacion con la Idea del
Bien, con el Uno mismo.3*

Pero para que se acepten las leyes de la educacién de los miembros
de la asamblea nocturna es necesaria una instruccién realizada me-
diante una relacién personal continua (5tdoy ™ uetd cuvousiog ToAAT,
968¢6). Por eso, los contenidos pertinentes no son impronunciables
(dndpenta), ciertamente, pero no se permite pronunciarlos anticipada-
mente (dnépenta), porque la comunicacién anticipada (mpoppniévta)
no pondria de manifiesto ninguna de las cosas de que se habla (968e2-
5).%° La caracterizacién de este saber corresponde a la del saber de las
Ideas en la critica a la escritura del Fedro y la Carta Séptima. Por eso,
la constitucién politica entera habria de estar cimentada sobre arena y
su realizaciéon abandonada al azar. No obstante, el Ateniense se decla-
ra dispuesto a mantener esta relacién personal continua con Clinias y
Megilo, para que los miembros de la asamblea nocturna posean la edu-
cacién necesaria y la constitucidon, que se asemeja a un suefio, pueda
ser hecha realidad (968e7-969d3). Por lo tanto, el bosquejo de las Le-
yes al final también estd fundado, como el Estado ideal de la Reptiblica,
en el saber de los principios ultimos del dialéctico representado por el
Ateniense. Pero, puesto que aqui el saber de las Ideas tinicamente se
introduce para la instauraciéon de la virtud y de la unidad del Estado y;
al contrario de la Republica, dado que no existe en el Estado mismo, es
importado del exterior, sélo se trata del segundo mejor de los Estados.

posible, como al menos me lo parece a mi ahora con total certeza” (fuiv & €t pot
patveoYor doxel 00T ENAEITOY 10T VopoLC elvou, TéC ¥en Ty duetdotpopoy adtoic
Eyylyveolon xatd QOO dUvapy. —o0 ouxpov AEYelS, elnep E0TL Un duvatov eLpElY
ony ylyvolt” &v mavtl xtijud Tt totoftov. —3EAN Eotl pny duvatov, &c vE ot ta viv
navTdnact xatogaiveto, 960d4-e2)

34“ID]ecir de forma adecuada qué es hacia lo que hay que mirar, ya sea como
uno, como conjunto o como ambas cosas o sea como fuere por naturaleza.” (&v
ixovée ginwyey T mot” Eotw eic 6 BAentéoy, €lte b¢ Ev €lte O Hhov glte dupdTepa
gite énwe noté méguxey, 965d5-7). Segun la primera hipétesis del Parmeénides, el
Uno ya no es un todo.

% Para el significado del juego de palabras, cfr. Szlezak 2004, p. 51.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 193

Puesto que Platéon suponia tres campos ontolégicos —las apariencias,
el alma y las Ideas— pero fundd el primer Estado en la suposicién de
las Ideas, y el segundo en la hipédtesis del nous, es preciso suponer que
el tercer Estado hubiese tomado como referencia al mundo sensible.
Las tres constituciones son ontoldgicamente posibles y no se excluyen
entre ellas.*

BIBLIOGRAFIA

Obras de Aristoteles y Platon

Aristdteles, 1950, Aristotelis Physica, ed. W.D. Ross, Clarendon, Oxford.

, 1957, Aristotelis Metaphysica, ed. W. Jaeger, Clarendon, Oxford.

Platén, 1995, Platonis opera, ed. E.A. Duke, W.E Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B.
Robinson, J.C.G. Strachan, Clarendon, Oxford.

, 1900-1907, Platonis opera I-V, ed. J. Burnet, Clarendon, Oxford.

, 2008, Platén. Didlogos: IV Republica, trad., introd. y notas C. Eggers Lan,

Gredos, Madrid (Biblioteca Clasica Gredos).

, 2008, Platon. Didlogos: V Parménides, Teeteto, Sofista, Politico, trad., in-

trod. y notas M.I. Santa Cruz, A. Vallejo Campos y N.L. Cordero, Gredos,

Madrid (Biblioteca Clasica Gredos).

, 2008, Platon. Didlogos: VII-IX Las Leyes, trad., introd. y notas E Lisi,

Gredos, Madrid (Biblioteca Clasica Gredos).

Bibliografia secundaria

Albert, K., 1989, Uber Platons Begriff der Philosophie, Academia Verlag, Sankt
Augustin (Beitrdge zur Philosophie, 1).

Bruchmiiller, U., 2008, Die Lebensperioden von Kosmos, Polis und Individuum in
der Philosophie Platons: Zur platonischen Seelenlehre in ihren ontologischen
Voraussetzungen, Stockholm University, Estocolmo.

Chen, L., 1992, Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of the Methods in
Plato’s Phaedo, Symposium and Republic, Franz Steiner, Stuttgart (Palinge-
nesia, 35).

*El presente ensayo fue redactado en el marco de mi proyecto “Platons Phai-
dros und Politeia. Platons Rhetorik in ihren ontologischen Voraussetzungen”, en el
Instituto de Investigaciones Filoldgicas de la UNAM con la colaboracién de la Coor-
dinacién de Humanidades. Quiero dejar aqui constancia de mi gran agradecimiento
a ambas instituciones; asimismo, aprovecho para expresar mi profunda gratitud al
doctor Jesus Araiza por su competente y cuidadosa labor en la traduccién. Las citas
textuales de la Republica en lengua castellana proceden de la version de Conrado
Eggers Lan; las citas del Politico, de la de Maria Isabel Santa Cruz, y las de las Leyes,
de la de Francisco Lisi. Agradezco mucho, por lo demas, las sugerencias de los dos
dictaminadores anénimos.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



194 ULRIKE BRUCHMULLER

Cherniss, H., 1945, The Riddle of the Early Academy, University of California
Press, Berkeley.

, 1944, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, Johns Hopkins Press,
Baltimore.

Ferber, R., 1991, Die Unwissenheit des Philosophen oder Warum hat Platon die
‘ungeschriebene Lehre’ nicht geschrieben?, Academia Verlag, Sankt Augustin
(Academia Philosophical Studies, 4).

Gaiser, K., 1998 [1963], 3a. ed., Platons ungeschriebene Lehre. Studien zur sys-
tematischen und geschichtlichen Begriindung der Wissenschaften in der Plato-
nischen Schule, E. Klett, Stuttgart.

Gorgemanns, H., 1960, Beitrdge zur Interpretation von Platons Nomoi, C.H.
Beck, Munich.

Guthrie, WK.Ch., 1975, A History of Greek Philosophy, Vol. IV: Plato: The Man
and his Dialogues, Earlier Period, Cambridge Univesity Press, Cambridge.
Halfwassen, J., 2000, “Der Demiurg: Seine Stellung in der Philosophie Pla-
tons und seine Deutung im antiken Platonismus”, en A. Neschke-Hentschke
(comp.), Le Timée de Platon. Conributions a Uhistoire de sa reception, Peeters,

Lovaina/Paris (Bibliothéque Philosophique de Louvain, 53), pp. 39-62.

Hermann, K.E, 1839, Geschichte und System der platonischen Philosophie, C.E
Winter, Heidelberg.

Kahn, Ch.H., 1996, Plato and the Socratic Dialogue. The Philosophical Use of a
Literary Form, Cambridge University Press, Cambridge.

, 1993, “Proleptic Composition in the Republic, or Why Book I Was Never
a Separate Dialogue”, Classical Quarterly, vol. 43, no. 1, pp. 131-142.

Kramer, H.J., 1959, Arete bei Platon und Aristoteles. Zum Wesen und zur Ge-
schichte der platonischen Ontologie, C. Winter, Heidelberg (Abhandlungen
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historisch
Klasse, 6).

Laks, A., 2007, La filosofia politica de Platén a la luz de las Leyes, trad. Nicole
Ooms, Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales/Instituto de
Investigaciones Filologicas, uNaM, Mérida (Didaskalia, 1).

Reale, G., 1997 [1984], 20a. ed., Per una nuova interpretazione di Platone. Rilet-
tura della metafisica dei grandi dialoghi alla luce delle “Dottrine non scritte”,
Vita e Pensiero, Mildn.

Schleiermacher, E, 1804, Platons Werke, vol. 1. 1, Realschulbuchhandlung, Ber-
lin.

Schoépsdau, K., 1994, Platon. Nomoi, Ubersetzung und Kommentar, vol. 1, Van-
denhoeck und Ruprecht, Gotinga.

Szlezéak, Th.A., inédito, “Platon in Syrakus: Politik, Philosophie und Eros”, Pers-
pektiven der Philosophie, 2010.

, 2004, Das Bild des Dialektikers in Platons Spdten Dialogen. Platon und die

Schriftlichkeit der Philosophie, Teil II, Walter de Gruyter, Berlin/Nueva York.

, 2003, Die Idee des Guten in Platons Politeia. Beobachtungen zu den mittle-

ren Biichern, Academia Verlag, Sankt Augustin (Lecturae Platonis, 3).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA POSIBILIDAD DEL ESTADO IDEAL DE PLATON 195

Szlezdk, Th.A., 1997, recensién sobre Rafael Ferber, “Die Unwissenheit des Phi-
losophen oder Warum hat Platon die ‘ungeschriebene Lehre’ nicht geschrie-
ben?”, Gnomon, vol. 68, pp. 404—411.

, 1985, Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu

den friithen und mittleren Dialogen, Walter de Gruyter, Berlin/Nueva York.

, 1984, “Aufbau und Handlung der platonischen Politeia”, Antike und
Abendland, vol. 30, no. 1, pp. 38-46.

Thesleff, H., 1982, Studies in Platonic Chronology, Societas Scientiarum Fenni-
ca, Helsinki (Commentationes Humanarum Litterarum, 70).

Vlastos, G., 1991, Socrates. Ironist and Moral Philosopher, Cornell University
Press, Ithaca.

Recibido el 14 de abril de 2009; aceptado el 15 de septiembre de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



