Derecho natural y derecho legal en Aristételes

JoAo HoBUSS
Departamento de Filosofia
Universidad Federal de Pelotas
joao.hobuss@ufpel.edu.br

Resumen: Uno de los pasajes mas complejos de la Ethica Nicomachea hace
referencia al derecho natural. En las pocas lineas que le dedica Aristételes al
problema, sustenta una concepcion que parece contradecir toda una lectura
concerniente al derecho natural, centrada en su cardcter inmutable. Este ar-
ticulo intenta reconstruir la argumentacién aristotélica que se encuentra en
las éticas y en la Retorica, tratando de mostrar que, mds alld de una aparente
contradiccion, es posible encontrar una tesis coherente y satisfactoria acerca
del derecho natural a partir de lo que sucede “la mayoria de las veces” (hds
epl to polil), lo que tornaria comprensible su mutabilidad.

Palabras clave: justo por naturaleza, justo por convencion, hds epi to pold,
bien comun

Abstract: One of the most complex passages in the Ethica Nicomachea deals
with natural right. In the few lines dedicated by Aristotle to this issue he
maintains a conception that seems to contradict the understanding of natural
right focused on its perpetual nature. This paper will try to reconstruct the
aristotelian argumentation in his ethics and in the Rhetoric in order to try
to demonstrate that beyond an apparent contradiction it is possible to find
a coherent and satisfactory thesis about natural right from what happens
“for the most part” (hés epi to poli), which would turn understandable its
variability.

Key words: justice by nature, justice by law, hos epi to pold, common good

Los fragmentos mds emblemadticos y de gran controversia de la Ethi-
ca Nicomachea son, sin duda, los que se refieren al derecho natural.
Las pocas lineas' que le dedica Aristételes a este problema exhiben un
variado abanico de cuestiones, y no deja de causar sorpresa y admira-
cién tener a la vista un abordaje que, en primera instancia, contradice
toda una concepcion del derecho natural en relaciéon con una de sus
caracteristicas fundamentales: su caracter inmutable, no sujeto a las
circunstancias particulares de un determinado pais o de una constitu-
cién particular, un derecho que se cierne por encima de la inconstancia
de las leyes particulares, positivas y variables de una nacién frente a las
de otra, de una forma de constitucién ante otra.

YENV 10, 1134b18-1135a5.

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 133-155.



134 JOAO HOBUSS

Este articulo explora la forma en que Aristdteles elabora su doctrina
acerca de lo justo natural mediante el andlisis de algunas interpreta-
ciones de comentaristas del tema, con el fin de ofrecer una solucién
desde el propio texto aristotélico, no solamente a partir de la Ethica
Nicomachea, sino también a partir de los Magna Moralia y de la Retd-
rica: se trata de especificar el modo a través de cual Aristoteles trata
la cuestién en cada una de estas obras y de explicar cudl serfa, segin
la Politica, la constituciéon que en todas las partes (pantachoii) es, por
naturaleza, la mejor (hé aristé).?

1.ENV 10, 1134b18-1135a5

En este pasaje de la Ethica Nicomachea, Aristételes empieza por esta-
blecer una distincion en el interior de la propia justicia politica entre
dos especies de justicia, una natural y otra legal: es natural (phusikén)
la justicia que tiene la misma fuerza en todos los lugares y no depende
de ésta o de aquella opinidn; legal (nomikon) es la justicia que puede
originarse indiferentemente aqui o alli, pero que, una vez establecida,
se impone.

Hecha esta primera distincién,® Aristételes propone algunas conside-
raciones:

1. En el parecer de algunos, toda prescripcién de orden juridico per-
tenece a la llamada justicia legal,;

2. Pertenece a la justicia legal por el simple hecho de que la propia
idea de natural remite a un caracter necesariamente inmutable y
posee, en todos los lugares, la misma fuerza;

3. Eso deriva del hecho cominmente admitido de que el derecho
[positivo] es susceptible de sufrir variaciones;

4. Pero, para Aristételes, tales aserciones no son del todo verdaderas;
el derecho no es esencialmente variable, pues entre los dioses, por
ejemplo, la justicia es, en si misma, inmutable.

5. Entre nosotros, en nuestro mundo sublunar, hay espacio para algo
asi como lo justo “natural”, aunque susceptible de sufrir cambios.

2 En general, utilizo las traducciones al espaiiol de José Luis Calvo Martinez (Eti-
ca a Nicomaco), Maria Isabel Santa Cruz y Maria Inés Crespo (Politica), y Quintin
Racionero (Retdrica); las eventuales modificaciones son responsabilidad mia.

% Volveremos a retornar detalladamente a la argumentacién de Aristételes en el
decurso del texto.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 135

6. Sin embargo, es posible distinguir entre lo que es natural y lo que
no es natural, y entre las cosas que estan sujetas a variacién se
puede observar cudles de ellas son naturales y cuéles son por ley
o convencién (consideracidon que se ilustra mediante la capacidad
de ser ambidextros).

7. Asi que tanto unas como otras son susceptibles de sufrir varia-
ciones.

8. Ni las reglas de derecho que descansan en la convencién y en
la conveniencia, ni las que no se fundan en la naturaleza pero
dependen de los hombres, son las mismas en todos los lugares,
en la medida en que la propia constitucién tampoco existe por
naturaleza.

9. Sin embargo, segtn Aristodteles, existe s6lo una constitucién que
es, en todos los lugares, la mejor.

Cada uno de los puntos explicitados esta sujeto a una serie de objecio-
nes que debe responder Aristoteles en las obras ya sefialadas, buscando
la solucién de las posibles inconsistencias de su doctrina en torno al
derecho natural. En este sentido, el presente texto intenta llamar la
atencion con respecto al hecho de que lo justo natural en Aristételes
presenta un estatus bien establecido en sus obras éticas [con el respal-
do de la Politica], mientras que quiza en la Retdrica ese estatus no se
confirme y contradiga otras obras del corpus aristotelicum. Todavia es
necesario destacar que éste quizd puede ser una anticipacion precipita-
da, ya que el tratamiento del derecho natural en la Retdrica es motivo
de acalorada contienda entre los comentaristas.

2. El derecho natural en Magna Moralia

En Magna Moralia (en adelante MM), obra por lo general reconocida
como apdcrifa, probablemente escrita por algtin discipulo aristotélico,*
se nos ofrecen unas pocas lineas que, cotejadas con los pasajes perti-
nentes de la Retdrica y de la Ethica Nicomachea, pueden arrojar un poco
de luz sobre la doctrina aristotélica del derecho natural.

En 1194b30, el autor empieza a delinear las principales ideas so-
bre el asunto manteniendo, en general, lo que estd presente en EN

“En torno a la discusién sobre la autenticidad de Magna Moralia, y de su uso

como referencia en el pensamiento de Aristdteles, véase J.M. Cooper, “The Magna
Moralia and Aristotle’s Moral Philosophy”.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



136 JOAO HOBUSS

1134b20-1135a5. En relacién con las cosas que son justas,” es licito
afirmar que unas son por naturaleza, otras por ley (T6n dé dikai6n esti ta
meén phusei ta dé nomoi); no obstante, no es licito afirmar que las cosas
que son por naturaleza no pueden sufrir un cambio accidental; pues lo
que existe por naturaleza admite mudanza, o sea, permite variabilidad.
Esta posibilidad de mudanza o variacion es aclarada mediante el ejem-
plo sobre la capacidad de llegar a ser ambidextro, presente también
en EN:

Quiero decir, por ejemplo, que si nos entrenamos en lanzar constantemen-
te con la mano izquierda, nos tornaremos ambidextros; aun asi la mano
izquierda es tal por naturaleza, y la mano derecha es, todavia, naturalmen-
te superior a la mano izquierda, incluso si hacemos todas las cosas con la
izquierda como las hacemos con la derecha. (1194b33-37)

Tal aspecto no significa afirmar que, porque admiten cambios acciden-
tales, tales cosas no sean por naturaleza, prosigue el autor, pues, la
mayoria de las veces (hos epi to poli) y la mayor parte del tiempo (ton
plei6 chronén), la mano izquierda atin posee sus caracteristicas de mano
izquierda y la derecha de mano derecha, y todo eso ocurre por natura-
leza. Por naturaleza, la mano derecha es superior (beltio) a la mano
izquierda. La introduccion de la expresion hos epi to polt refleja una
novedad, desde el punto de vista literal con relacién a EN, como se
verd mds adelante, en la medida en que ahi no se encuentra esa expre-
sién, aunque es imprescindible subrayar que no se encuentra “literal-
mente”.

Lo mismo que ocurre en el ejemplo de la capacidad de llegar a ser
ambidextros sucede con las cosas que son naturalmente justas: aunque
el uso cause modificaciones y variaciones, esas cosas que son justas
por naturaleza son todavia el tema, pues “lo que es justo de manera
continua la mayoria de las veces es, claramente, lo que es justo por

% En realidad, hay una aparente diferencia en relacién con el pasaje de EN: ahi,
la distincién entre lo justo natural y lo justo legal ocurre en el interior de lo justo
politico, mientras que en MM la distincion acontece en el interior de las cosas justas.
Sin embargo, en pasajes inmediatamente anteriores encontramos la afirmacion de
que lo justo sobre lo cual concierne la investigacién es lo justo politico (1194b7-
8), y que se asocia lo justo a la comunidad politica, pues “la justicia y el hombre
justo se refieren al que es politicamente justo” (1194b29-30). Por consiguiente, al
afirmar que unas cosas son justas por naturaleza y otras por ley, el autor de MM
probablemente tiene en mente la justicia politica, que antecede a la introduccién
de la distincién justo natural y justo legal.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 137

naturaleza” (1195a3-4). Y eso que es justo por naturaleza es mejor
(superior) a lo que es justo por ley, lo justo legal.

Es verdad que la observacion de que lo justo por naturaleza es lo
justo la mayoria de las veces debe ser matizada de cierto modo, pues
Aristételes no niega por completo la inmutabilidad de aquello que es
justo por naturaleza, ya que la mano derecha no deja de ser superior,
mejor o mas fuerte que la mano izquierda, lo que parece indicar cierta
tensién entre la mutabilidad y la inmutabilidad de lo justo por natu-
raleza.

3. El derecho natural en la Retorica

La discusién sobre el derecho natural en la Retdrica empieza en I 10;
alli Aristdteles trata cuestiones referentes a la acusacion y a la defensa;
su disquisicién tiene como telén de fondo un interés fundamentalmente
retdrico,® pues busca enumerar y describir las premisas de los silogis-
mos. En este capitulo, por primera vez en la obra, hace alusién al tema
objeto de este estudio: “La ley se divide en particular y comun. Llamo
particular a la ley escrita por la que se gobierna cada ciudad; y comtn
a las leyes no escritas sobre las que parece haber un acuerdo unanime
en todos <los pueblos>" (1368b7-9).

Este pasaje es retomado en I 13 1373b4-17, en el interior de una
discusion que pretende establecer una clasificacion en la que hace re-
ferencia a las acciones que son justas e injustas. Se trata del famoso
pasaje donde hay una alusidn, en la discusién entre ley particular y ley
comun, a la Antigona de Séfocles. En 1373b4, Aristoteles introduce de
nuevo la distincién entre ley particular y ley comun, afirmando que en-
tiende por ley particular la ley definida relativa a cada pueblo tomado
en su especificidad, de modo que esta ley particular es vista bajo dos
aspectos: puede ser tanto escrita como no escrita.” Y la ley comtn es
reconocida inmediatamente como que ley universal,

porque existe ciertamente algo —que todos adivinan (mantetiontai)— co-
munmente <considerado como> justo o injusto por naturaleza, aunque

5Eso es asaz evidente si se observa un poco mdas adelante (1368b29-32) la
afirmacion de que el acusador debe considerar, entre todas las cosas que pueden
llevarnos a cometer injusticias, aquellas que —en lo que se refiere a la cantidad y a
la cualidad— afectan a su adversario; asi como, de modo inverso, el defensor debe
indicar cuéles no lo afectan.

7 Sobre la ley escrita, la no escrita y las leyes comunes, véase el excelente libro
de Jacqueline de Romilly, La Loi dans la pensée grecque, especialmente las pp. 25—
49.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



138 JOAO HOBUSS

no exista comunidad ni haya acuerdo entre los hombres. Tal como, por
ejemplo, lo muestra la Antigona de Séfocles, cuando dice que es de justi-
cia, aunque esté prohibido, enterrar a Polinices, porque ello es justo por
naturaleza. (1373b6-11)

Se presenta la misma intencién de reafirmar la existencia de una ley
que sea universal —en el caso de la tragedia de Séfocles, la repulsa de
Antigona al decreto impuesto por Creonte— en los ejemplos dados a
continuacién, cuando Aristételes se refiere a Empédocles y a su defen-
sa de la interdiccién de matar un animal viviente, “dado que ello no
es para unos justo y para otros injusto”, pues seria una ley universal
valida para todos sin excepcién, lo mismo que dice el sofista y retdrico
Alcidamas® en su Discurso mesenio.

Por fin, una tltima incidencia en I 15 1375a27-b2. El contexto aqui
es muy claro. La intencidn estd orientada a sefialar las pruebas no téc-
nicas de persuasién y disuasion en el procedimiento retérico, para uti-
lizarlas de mejor manera en su objetivo propuesto, ya que el foco esta
centrado en la oratoria juridica, lo cual refiere, es importante resaltar, a
los actos de acusar y defender. En este proceso de persuasion/disuasion,
el defensor debe utilizar cualquier procedimiento que le traiga un re-
sultado favorable. Con tal propdsito, si las nombradas leyes escritas de
la justicia legal no sirvieran, en determinada situacion, para la defensa
del caso, seria preciso recurrir a la ley universal y a la epieikeia (equi-
dad), defendiéndolas como lo que es mads justo para el caso, en vez de
sujetarse a la letra de la ley escrita, para afirmar que “la equidad siem-
pre permanece y nunca cambia, como tampoco la ley comun (pues es
conforme a la naturaleza), mientras que las leyes escritas <cambian>
muchas veces” (1375a31-33). Aristoteles recuerda que ése es el espiri-
tu de Antigona, cuando recusa los decretos procedentes de los hombres
e invoca la “ley que no es de hoy, ni de ayer, sino eterna”.’

El problema esencial de estos pasajes sobre el derecho en la Retdrica
es tratar de saber cdmo conciliarlos con los de MM y de EN, pues sus
argumentos parecen contradecir frontalmente el desarrollo argumen-
tativo de los tltimos (en especial, la ausencia de cualquier mencién

8 Como sefiala Jacques Brunschwig en “Rule and Exception: On the Aristotelian
Theory of Equity”, p. 145, el discurso de Alcidamas no estd presente en los ma-
nuscritos, pero fue preservado en un escolio. El discurso en cuestién condena la
esclavitud por ser “contraria a la naturaleza y a la intencién de Dios”. Obviamente,
como observa el autor, la tesis esta lejos de ser algo que pueda considerarse valido
universalmente.

? Ret. 1375b1.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 139

a la variabilidad de lo que es justo por naturaleza). La cuestién que
permanece es saber si estas lineas de la Retdrica posibilitan una visiéon
digna de confianza'® acerca de la teoria de Aristételes sobre el tema, si
pudiéramos realmente tomar los ejemplos referentes a Antigona, Empé-
docles y Alcidamas como una defensa admisible del derecho natural; lo
mismo puede decirse en relacion con I 15, precisamente por el hecho de
que la defensa del derecho natural, de una ley comun, universal, valida
incondicionalmente para todos, aparenta ser mas un artificio retorico
para usar en el ambito judicial, que una defensa consistente de esta te-
sis. Si asi fuera, ¢deben ser simplemente abandonados los argumentos
explicitados en la obra por responder a otro objetivo que no sea el de
las obras éticas? Debe ofrecerse, al menos, una respuesta tentativa a
dicho problema.

4. Aristoteles y el derecho natural: en busca de una solucion coherente

Antes de volver a EN, es importante poner de manifiesto una posicién
en relacién con usar o no la Retdrical! como referencia fundamental
en la investigacién acerca de la doctrina aristotélica sobre el derecho
natural. Una vez hecho eso, serd posible sugerir un camino de interpre-
tacién mas exacto sobre las intenciones reales de Aristdteles.

En primer lugar es necesario volver la mirada a los ya mencionados
ejemplos relativos a Antigona y a Empédocles. Empecemos por el ul-
timo.

Su tesis sobre la interdiccién de matar animales aparece como una
de las razones presentadas por Aristételes para afirmar la existencia de
una ley comun disociada de la ley particular, pues su estatus se encuen-

10 Sobre eso, véase el erudito y bien fundamentado articulo de Jacques Brun-
schwig, “Rule and Exception: On the Aristotelian Theory of Equity”, ya citado, es-
pecialmente las pp. 141-150.

11 Tal problema es objeto de disenso; por ejemplo, Pierre Aubenque en “La Loi
selon Aristote”, pp. 152-153, reafirma, por un lado, que se trata de un procedi-
miento meramente retorico en relacion con el pasaje donde aparece el argumento
de que si la ley escrita fuera desfavorable a determinada causa ante el tribunal es
necesario recurrir a la ley no escrita; por otro, cuando Antigona esta en cuestion,
sefiala que la oposicion entre la ley particular y la ley comtn (eterna) esta lejos
de significar la expresién ultima de Aristételes sobre la filosofia del derecho: “Se
podria decir, asimismo, que es en oposicion a esta concepcion, probablemente ya
banal en su tiempo, que se constituye la originalidad de la soluciéon que Aristételes
ofrece a este problema [en EN V]. Pueden encontrarse posiciones distintas de Au-
benque; por ejemplo, en ED. Miller Jr., “Aristotle on Natural Law and Justice”, y en
P Destrée, ‘Aristote et la question du droit naturel (EN V, 10, 1134b18-1135a5)”.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



140 JOAO HOBUSS

tra mas alla de los decretos especificos de cada ciudad, por el hecho de
que posee una validez comun a todos, al estar en conformidad con la
naturaleza (kata phtisin). En este contexto, tenemos la tesis de Empédo-
cles citada anteriormente, compartida por Aristételes mismo: “declaran
que, para todos los vivientes, la posicién es la misma en relacién con el
derecho, y proclaman que penas inexpiables amenazan a los que atacan
a un ser vivo” (D.K., B CXXXV).!2 Deberia haber, desde este punto de
vista, “no s6lo una comunidad de hombres, entre ellos y los dioses, sino
también una comunidad de hombres con las bestias brutas. Pues existe
un espiritu dnico que nos penetra, en forma de un alma, al cosmos
entero, y que nos une a ellos”. (D.K., B CXXXVI)

De este modo, matarlos y degustarlos consistiria en un acto impio,
un acto completamente injusto, pues seria como matar a nuestros fami-
liares. El problema resultante es cémo comprender que Aristételes pu-
diera utilizar esta tesis para fundamentar la existencia de la ley natural,
pues se trata de una tesis reconocidamente extrafia al aristotelismo, y
el mismo Aristdteles en la Politica (1256b16-22) parece recusarla de
manera contundente cuando deja claro que:

las plantas existen para los animales y los animales para los hombres, los
domésticos para su servicio y alimentacién, y los silvestres, si no todos, al
menos la mayor parte de ellos, para su alimentacién y otras ayudas, para
que les provean vestido y otros instrumentos. Si entonces la naturaleza
jamas hace nada incompleto ni en vano, es forzoso que haya producido
todas estas mismas cosas en vista del género humano.

Pues bien, admitir que Aristételes sostiene su concepcién de derecho
natural argumentando una comunidad de hombres y animales como lo
hace Empédocles parece un tanto temerario. ¢Cudl seria la conjetura
que subyace en esta extrafia alusién? Es posible exhibir dos razones
sefialadas por dos autores en articulos cuidadosamente escritos. Son
las siguientes:

(i) El objetivo de las referencias a Antigona, Empédocles y Alcida-
mas no era presentar los preceptos que Aristételes sostenia, sino
demostrar la concepcién de ley natural a partir de raigambres fa-
miliares.!3

12D K. = Diels-Krans (Die Fragmente der Vorsokratiker), en la bibliografia se in-
cluye la referencia de la versién en francés de J.-P Dumont, Les Présocratiques.
B ED. Miller Jr., op. cit.,, p. 283.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 141

(ii) Los casos de Antigona y Empédocles no serian, a los ojos de Aris-
toteles, como sostienen diversos comentaristas, ejemplos de leyes
naturales inmutables, sino solamente ejemplos de interpretacion
del derecho natural de los cuales él mismo echa mano: “es tan
s6lo una interpretacion, variable conforme a culturas y épocas,
de un presentimiento [la ley natural] que se impone a nuestro
espiritu”. !4

En relacién con (i), puede incluso entenderse como un argumento que
mereceria tenerse en consideracion, aunque tan sélo desde el punto de
vista retérico (lo que parece indicar una clara ruptura con los trata-
mientos posteriores de las obras éticas). Sin embargo, eso no garantiza
de ninguna forma la autoridad y la coherencia de la Retdrica con las teo-
rias subsecuentes de la ley natural [en Aristételes]. Miller asegura que
la referencia a Antigona y Alcidamas sugiere que la ley natural tiene
origen divino,'® pero que eso no est4 explicito en la Retdrica. ¢Tendria
que estarlo? Esa indagacion se retomard mas adelante.

En cuanto a (ii), ¢la ley natural seria realmente un presentimiento
que se impone al espiritu de los hombres y que deberia ser interpre-
tada segtn épocas y culturas? Quizd, pero en este caso los ejemplos
mencionados por Aristételes como minimo, no serian muy felices. La
respuesta, en este caso, es mas histdrica que filoséfica. Aunque Séfocles
y Empédocles estuvieron separados geograficamente, los dos pertene-
cieron a una misma cultura, la griega, y a la misma época, el siglo V
a.C. ¢Serd posible deducir de la obra de Séfocles alguna prohibicién de

4P Destrée, “Aristote et la question du droit naturel”, pp. 12-13. Destrée de-
fiende la lectura de la Retdrica (c¢fr. 1373b5-9) como parte del discurso aristotélico
y afirma que “el derecho natural es como una exigencia que se impone al pensa-
miento o al sentimiento” (p. 13) cuando hacemos preguntas “sobre lo que es justo
o injusto hacer. Pero eso no quiere decir que haya leyes inmutables: precisamente,
como sugiere el verbo manteuesthai, se trata de interpretar esas exigencias, como el
adivino debe interpretar los signos o los suefios” (p. 13). Aunque envolvente, esta
solucién no parece ser la mas admisible, pues como observa Brunschwig, op. cit.,
p. 145, cuando Aristételes aconseja al juez que tome en consideracién la intencién
del legislador, “le aconseja implicitamente que no confie en ‘intuiciones proféticas’
que, como cualquier otro, él puede pensar que posee”.

15 E] texto no parece sugerir que la ley natural tenga origen divino. El texto afirma
que la ley natural es la ley divina: “eso es lo que la Antigona de Séfocles quiere dar
a entender cuando dice que el funeral de Polinices era una accién justa en relacién
con la prohibicién: ella quiere decir que era justo por naturaleza” (Ret. 1373b9-
11). Era naturalmente justo, o sea, era un derecho natural, una ley natural, no
originaria del derecho divino, sino la propia ley divina, “ley no de hoy, ni de ayer,
sino eterna...” (Antigona, ¢fr. la cita de la p. 143).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



142 JOAO HOBUSS

matar animales (cuyo origen, segun Empédocles, se encuentre en la ley
eterna que se extiende en todos los sentidos a través del éter, y que rige
desde lejos también a la tierra inmensa) que sea analoga a la distin-
cién que €l hace en Antigona, entre la ley que dictan los hombres y la
ley no escrita, inmemorial, eterna, divina, la cual sirve de soporte para
que Antigona tenga el derecho de no dejar insepulto el cadaver de su
hermano Polinices? Dificilmente. Culturalmente el derecho de enterrar
a los seres queridos era algo que, en el mundo griego, tenia el estatus
de ley inmemorial, incontrovertible y no escrita,'® comtin a todos; la
prohibicién de matar animales por la existencia de una comunidad de
hombres y animales, aunque estuvo presente en otra tradicion filoso-
fica y religiosa griega, no era comun a todos, ni al mismo Aristdteles
segun el pasaje ya citado de la Politica. Aristoteles deberia hacer men-
cién de ejemplos de culturas diferentes, de épocas distintas, lo cual,
seguramente, no ocurre en el contexto construido por él, si tal fuera su
pretensiéon. Todo eso conduce a presumir el cardcter inadecuado de la
Retdrica como un momento en la elaboracién de la doctrina del derecho
natural en Aristdteles.

Poco antes se explicd que si la ley natural posee origen divino, eso
no es evidente en la Retdrica. Mas bien, lo que debe sostener el carac-
ter divino de la ley natural no es esta obra aristotélica —seguramente
no es su pretension—, sino la tragedia que utiliza para “justificar” la
existencia de tal ley natural. Y eso trae mas dificultades a aquellos que
no rechazan la Retdrica por considerar que esta obra posee una funcién
importante en lo concerniente a esta tematica. ¢Por qué?

16 A titulo de esclarecimento, es importante constatar que hay una distincién
clara entre la Retérica I 10 y I 13 en lo que concierne a la ley comtn y a la ley
particular, que acompafia un cambio de estatus de la ley no escrita. En (a) I 10
hay, por un lado, la ley particular, propia de cada ciudad y, por otro, la ley comtin
(consentida por todos). En (b) I 13, esta distincién sufre un cambio: (i) en primer
lugar, surge la ley particular que, en este segundo momento, puede ser escrita o
no escrita (las costumbres), y, (ii) en segundo lugar, la ley comun, o sea, la ley
natural, de la cual todos los hombres poseen un sentimiento natural y comun, aun
cuando no existe ninguna comunidad o contrato. En la segunda distincién (iy ii), el
derecho de asegurar la sepultura a los muertos representa la ley natural, mientras
que en la primera distincion este derecho es representado por la ley comun. En la
primera distincion (a), la ley comun [natural] es la ley no escrita. En la segunda
distincién (b), la ley no escrita se encuentra fuera del ambito de la ley natural
(comtn), pues esta ley no escrita difiere de la ley no escrita de la primera distin-
cién (a) por el hecho de reflexionar sobre las costumbres inherentes a cada pueblo,
mientras que la ley no escrita de la primera distincion refleja lo que es comtn a
todos. El ejemplo de Antigona de Sofocles representa la ley consentida por todos
(comun) de (a) y la ley comtn (natural) de (b).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 143

Por un motivo de hecho sencillo: que la ley no escrita, eterna, valida
para todos, a la que Antigona hace alusion es la ley divina (seguramente
algo no ignorado por Aristoteles):

No fue Zeus en modo alguno el que decretd esto, ni la Justicia, que coha-
bita con las divinidades de all4 abajo; de ningtin modo fijaron estas leyes
entre los hombres. Y no pensaba yo que tus proclamas [de Creonte] tuvie-
ran una fuerza tal que siendo mortal se pudiera pasar por encima de las
leyes no escritas y firmes de los dioses. No son de hoy ni de ayer sino de
siempre estas cosas, y nadie sabe a partir de cuando pudieron aparecer. No
habia yo, por temer el parecer de hombre alguno, de pagar ante los dioses
el castigo por esto. (450-459)

Se podria argumentar que Aristételes establece sélo una analogia entre
la ley divina de Séfocles y la ley natural como €l la entiende; pero esta
ley divina en Séfocles no es la ley natural en el corpus aristotelicum
como un todo (lo es solamente en la Retdrica). Por consiguiente, la
analogia estaria destinada al fracaso; no puede existir una solucién de
continuidad entre el fragmento de la Retdrica y el pasaje del capitu-
lo 10 del libro V de la Ethica Nicomachea. La ley natural es variable;
sin embargo, la divina no. Eso queda expuesto de manera evidente por
Aristételes mismo en EN 1134b28-30, donde aparece con claridad la
afirmacion de que en el mundo sublunar existe un justo natural, justo
natural expuesto a cambios, a la variacion, lo que no es, en sus palabras,
absolutamente el caso cuando se trata de un derecho divino, de una ley
divina, por si sola inmutable.!”

Los tres fragmentos en la Ret. I 10, 13 y 15 no parecen dar apoyo,
en modo alguno, a los que avistan en ellas, por parte de Aristételes, la
comprension legitima, consistente y coherente de una doctrina acerca
del derecho natural. En I 13, las referencias a Antigona, Empédocles y
Alcidamas no pueden ser vistas como un abordaje realmente esencial
para sostener tal doctrina por los motivos sefialados antes, pues carecen
de fundamentos que sirvan de apoyo para las reflexiones sobre el tema
en las obras propiamente éticas. El pasaje contenido en I 15, donde
afloran consejos de cémo hacer uso de las leyes (o positivas o comunes
[naturales]) para obtener un mejor resultado en la practica juridica, en
los tribunales, tiene un cardcter eminentemente retdrico y no propicia
ningun entendimiento mayor en relacién con un conocimiento categoé-
rico del asunto. En cuanto al primer pasaje, aunque colocado en el inte-
rior de un contexto que también busca establecer definiciones de cufio

17 Para los dioses, lo natural es inmutable. En este mundo, el derecho que es
natural esta sujeto a cambios.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



144 JOAO HOBUSS

retorico, es dudoso que permita un analisis un poco mas préximo, se
puede decir, a EN y a MM, si intentamos comprender el “aparentan ser
reconocidas” como algo que no es del todo absoluto, dejando espacio
para casos alternativos. Sin embargo, eso no parece del todo verosimil.

Pero antes de continuar, es importante subrayar que el rechazo de la
Retdrica como uno de los momentos de la discusion de Aristételes sobre
el derecho natural no presupone, necesariamente, las tesis de aquellos
que conciben el derecho natural como una norma inmanente especifica
de cada cultura.'® Para un andlisis de este problema es imprescindible
retornar al famoso pasaje aristotélico de EN 1134b18-1135a5 junto con
el de MM.

5. El derecho natural en las éticas aristotélicas y en la Politica

En la medida en que la Retdrica no puede servir a nuestras preten-
siones, se debe encontrar en EN 1134b18-1135a5 lo que realmente
Aristdteles entiende por derecho natural y observar en qué medida tal
concepcién puede encontrar soporte en Magna Moralia, pues con estos
textos se puede llegar a concluir cudn consistente puede ser la visién
aristotélica.

El texto empieza por establecer, dentro de la justicia politica, una
division de la justicia que aparece bajo dos aspectos: natural, o sea, la
justicia que en todo lugar (pantachoti) tiene la misma fuerza (diina-
min), sin depender de cualquier opinién particular; y legal, cuyo origen
puede ser indiferente, pero que, una vez establecida, se impone:!° “por
ejemplo, que el rescate se haga por una mina, o sacrificar una cabra y
no dos ovejas. E, incluso, todas las leyes que establecen para los casos
particulares, como, por ejemplo, sacrificar en honor de Brasidas; y las
que tienen forma de decreto”. (1134b21-24)

Como el pasaje indicado pone en evidencia, todas las leyes particu-
lares, especificas de una determinada comunidad, o sea, el derecho po-
sitivo propiamente dicho, en si mismo es variable temporal y geografi-
camente. Ese derecho positivo es, segiin Aristdteles, el Unico que existe,
en la opinién de algunas determinadas personas; es el caso de los sofis-

18 Como bien lo observé P Destrée, op. cit., p. 8.

19 Para una interpretacién distinta en relacién con los dos aspectos de lo justo
politico, natural y legal, véase R. Bodéiis, “The Natural Foundations of Right and
Aristotelian Philosophy”, de modo especial las pp. 71, 72, 79 y 80. Para Bodéiis,
la tesis que opone la justicia natural a la justicia legal es cuestionable, porque lo
que ocurre de hecho es una distincién “en el interior del derecho positivo entre lo
que es natural y lo que es legal” (p. 71).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 145

tas, los cuales, como Protagoras, juzgan que el derecho debe ajustarse
a las costumbres morales que se originan en la tradicién y que el némos
es absolutamente fundamental a la vida de la sociedad, ndmos éste que
obedece a las particularidades de tal sociedad. En su comprensién, no
es posible imaginar otro tipo de derecho, en su caso, el derecho natural,
pues éste es inmutable y tiene “en todas partes la misma fuerza” (kai
pantachoii tén autén échei diunamin (b25-26)), segtin se explicita en el
ejemplo del fuego que quema del mismo modo “tanto aqui como en
Persia”. Sin embargo, para Aristételes, la afirmacion de que el derecho
es eminentemente variable no es del todo razonable, al menos en rela-
cién con los dioses como hemos visto anteriormente.?° Entre nosotros,
hay un derecho natural y tal derecho es variable (kinétén),?! ya que es
perfectamente factible diferenciar lo que es natural de lo que no lo es:
“Y entre las cosas que pueden ser de otra manera es evidente cudl es
natural y cudl no lo es, sino que es legal y por convencién, pese a que
ambas son igualmente mudables” (b30-33).

John Burnet hace una interesante observacién?? cuando subraya que
Aristdteles quiere decir, en la oracién que inicia con poion (b30), es-
pecificamente al referirse a las cosas que pueden ser de otro modo,

20 Segiin Bodéiis, Ethique & Nicomaque, p. 261, n. 2, “lo justo no se compara,
como el fuego, a la naturaleza inmutable de lo divino; forma parte de las realidades
humanas, siempre cambiantes, que son, sin embargo, por una parte, naturales”. Eso
presupone que la realidad humana, teniendo como referencia la realidad divina, es
imperfecta. Tal vez, en ese sentido, la mutabilidad de lo justo por naturaleza se
deberia antes a la naturaleza imperfecta de lo humano y no a lo que es justo en si
mismo.

21 En su comentario a la Ethica Nicomachea (Commentaria In Aristotelem Senten-
tia libri Ethicorum), Tomas de Aquino examina y comenta cudl seria la intencién
de Aristételes al afirmar que las cosas que son justas por naturaleza estan también
sujetas a mudanza y variacién. Si, por un lado, las cosas que ocurren en nosotros
la mayoria de las veces son naturales, lo que Aristételes verdaderamente tiene en
mente es que las esencias de las cosas sujetas a cambios son inmutables, pues la
“verdadera naturaleza del hombre” no esta sujeta, de modo alguno, a cualquier tipo
de variacion, ya que, por ejemplo, el hombre es naturalmente un animal, aunque
sigue una naturaleza como disposiciones, acciones y movimiento que son variables
en menores instancias. Igualmente, “las acciones pertenecientes a la verdadera na-
turaleza de la justicia no pueden ser mudadas de ningtin modo [...], mientras las
acciones que siguen (de la naturaleza de la justicia) son en algunos casos variables”
(Sententia Ethic., lib. 5, 1. 12, n. 14). Entonces, la ley natural seria absolutamente
inmutable en los dos aspectos en que se presenta: (a) es inmutable en sus primeros
principios universales; (b) es inmutable cuando su validez es demostrada la mayo-
ria de las veces.

22 En la nota referente al § 4 de Aristételes, The Ethics of Aristotle, p. 234.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



146 JOAO HOBUSS

simplemente hoés epi to polu. Lo que ocurre en la mayoria de las ve-
ces puede, eventualmente, no ocurrir u ocurrir de otro modo. Eso es
importante, porque aunque la expresién hdos epi to polii no aparezca
“literalmente”, como se ha observado antes, ella esta implicita en el
argumento y retoma lo que aparece literalmente en MM. Ahi, la ex-
presion “la mayoria de las veces” aparece dos veces, y es importante
recordar que la primera vez que esa expresion se presenta, remite al
ejemplo de la capacidad de ser ambidextro,?® al afirmar que “la ma-
yoria de las veces y la mayor parte del tiempo”, la mano izquierda y
la mano derecha conservan sus caracteristicas propias y eso por natu-
raleza (por naturaleza, la mano derecha es superior [beltio] a la iz-
quierda). La mano derecha es naturalmente superior a la izquierda,
aunque se pueda utilizar la mano izquierda del mismo modo que la
derecha, ejecutando todo como la derecha lo haria, de la misma ma-
nera que “la justicia natural es mejor [superior] que la legal” (MM
1195a6).

No es sorprendente, entonces, que después del pasaje sefialado
(b30-33), que habla de lo natural que puede ser de otro modo, Aristdte-
les presente el mismo ejemplo (pues “en lo demds se aplicara la misma
distincion”) de la capacidad de ser ambidextro, s6lo con una variaciéon
terminoldgica, pues al contrario de superior (beltio), él utiliza kreitton
(mas fuerte); es decir, si es verdad que la mano derecha es mas fuerte
que la izquierda, nada impide, sin embargo, que nos sea posible tornar-
nos ambidextros (b33-35). En MM, la analogia inmediata se hace con
lo justo natural, presentado como lo “justo la mayoria de las veces”. En
EN se da de otra forma, pues la referencia que sigue no es lo justo por
naturaleza, sino el derecho positivo, lo justo legal, dependiente de la
convencidén y del interés, donde se establece una analogia entre ello y
las medidas que sirven para medir el vino o el trigo, medidas que no
son iguales en todas partes, de la misma manera que el derecho posi-
tivo, pues “las normas de justicia no naturales, sino humanas, no son
idénticas en todas partes. Y es que tampoco lo son las constituciones
politicas.”?* De pronto, mientras que en Magna Moralia se pasa de la
capacidad de ser ambidextro a lo justo natural, en Ethica Nicomachea el

2 Para un interesante andlisis de la superioridad de la mano derecha sobre la
izquierda en los escritos bioldgicos de Aristételes, con una justificacion teleoldgica
de tal superioridad, indagando si de ahi es factible sacar conclusiones normativas,
véase ED. Miller Jr., op. cit., p. 289 ss. La interpretacién general de Miller presupone
una visién teleolédgica de la naturaleza humana y de la pdlis, lo que permitiria un
abordaje coherente y razonable de la ley natural y de la justicia aristotélica (p. 306).

%4 Todo el pasaje: 1134b35-1135a5.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 147

paso siguiente al ejemplo de la mano derecha y de la izquierda remite
al otro tipo de lo justo diferente del natural, o sea, al justo legal, como
si en la primera hubiera alguna urgencia por destacar el caracter fun-
damental de lo justo natural, caracterizado por la expresiéon hos epi to
poli, y en la segunda hubiera alguna urgencia por anteponer lo justo
legal frente a lo justo natural, anteposicién marcadamente negativa,
donde esta sefialado el aspecto metaféricamente deletéreo de lo justo
legal con relacién a lo justo natural®® que debe estar, necesariamente,
ligado a la frase que cierra el pasaje: alla mia ménon pantachoii epei
kata phtisin hé aristé: “sino que de ellas [de las constituciones] soélo
una es la mejor en todas partes por naturaleza”. Lo que se discute, en
las dos obras éticas, aunque de modo distinto, es lo justo natural, y
ese justo natural, que ocurre la mayoria de las veces, debe servir como
momento inmediatamente anterior a la frase que afirma la existencia
de una forma de gobierno, de una constituciéon que es, en todo y en
cualquier lugar, la mejor.

Este justo natural, entonces, estd intimamente relacionado con la
forma de gobierno que es, en todos los lugares, la mejor; sin embar-
go, parece fundamental precisar antes cudl es esta forma de gobierno,

% Lo que no es el caso de la perspectiva historicista de Joachim Ritter (“Le Droit
naturel chez Aristote”), a la cual le parece extrafio, y juzga sin sentido, establecer
lo justo natural como algo que esté fuera de la comunidad politica concreta, algo
en si y completamente aparte, pues estd en todas las cosas que, en la ciudad, son
consideradas justas: “[lo justo natural] solamente puede existir como el fundamen-
to inmanente de la justicia en la ciudad”. Por eso, Aristételes puede afirmar que
lo justo natural estd también sometido a la mudanza, y por lo tanto es variable.
No significa que lo justo es por naturaleza simplemente por el hecho de que en
todos los lugares (pantachoii) tiene la misma fuerza —lo cual pone en evidencia,
es verdad, cierta universalidad—, ni que pueda enunciarse “separado de lo que se
mueve y cambia”, por un motivo de veras simple: “no se le puede separar de la
realidad, de la cual forma parte el derecho establecido por prescripcién, y oponerse
a ella” (p. 438). No existe algin tipo de indeterminacién en lo que dice respecto
de lo justo natural, pues se da en el ambito de la pdlis, y este justo natural “estd
fundado en la naturaleza humana y tiene, en todos los lugares, la misma fuerza
[...]; lo justo por naturaleza no existe separado de lo que es variable, sino presente
como tal en eso que es variable” (p. 446). Este historicismo, fundamentado en la
concepcién de una naturaleza inmanente, revela que “el concepto y el principio del
derecho positivo es la naturaleza humana, y la naturaleza humana no es mas que la
vida ética de la ciudad” (p. 457). Un autor deudor de esta tradicién comenzada por
Ritter es Pierre Aubenque, especialmente en “La Loi selon Aristote”, donde afirma
“que nadie se opone a que se hable del derecho natural en Aristételes, siempre que
por ello se entienda no una trascendencia separada, sino una norma inmanente
inspirada en su diversidad en la realidad de los derechos positivos” (p. 156).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



148 JOAO HOBUSS

esta constitucion, y de qué manera opera en su interior este justo por
naturaleza que ocurre la mayoria de las veces.

La cuestién principal producto de la indagacion sobre la mejor cons-
titucion procede del hecho de que Aristételes —especialmente en la
Politica, el locus de analisis de las distintas formas de gobierno— en
ninguin momento pone en evidencia [con claridad] la superioridad de
una constitucion correcta sobre las demas. En Politica 111 1276b17-18
y 30 ss., cuando realiza la distincidn entre el buen ciudadano (politou
spoudaiou) y el hombre de bien (andrds agathott), afirma que la exce-
lencia del buen ciudadano se modifica en funcién de la constitucién a
la cual pertenezca, de modo que no existe la posibilidad de atribuir al
buen ciudadano una excelencia uinica. Pues bien, del mismo modo nos
seria posible pensar que no existe una constitucidon excelente en rela-
cién con las demds.?® Seria posible pensarlo en la medida en que, mds
adelante, en el mismo libro III de la Politica, encontramos la famosa
distincién entre las constituciones, unas correctas (orthds) y otras que
no lo son, que son desviaciones. Las constituciones correctas®’ son tres
en numero (realeza [monarquia], aristocracia y politeia) y tienen como
caracteristica esencial mirar al bien comun, y su rectitud esta relaciona-
da de manera evidente con el bien comun. A final de cuentas, permiten
la consecucion de la eudaimonia y de la autosuficiencia: “Es evidente,
entonces, que todas aquellas constituciones que miran al bien comtn
son rectas, en cuanto se conforman a la justicia en sentido absoluto”
(phaneron toinun hés hésai mén politeiai to koinéi sumphéron skopotisin,
aiitai mén orthai tugchdnousin oiisai kata to haplds dikaion).?8

Al principio simplemente podriamos detenernos en tal distincién y
reconocer que para Aristételes no existirda una forma de constitucién
por excelencia, una constitucién mas perfecta que las demas, pues €l
reconoce en ese primer momento que hay tres constituciones rectas
en la medida en que miran al bien comun, pues el bien comun es el
principio que funda su rectitud. No obstante, en otro pasaje posterior, si
bien de manera indirecta, sefiala que la realeza (basileia) es superior a

26 “Por eso la virtud del ciudadano est4 forzosamente en relacién con el régimen.
Por tanto, si hay varias formas de régimen, es evidente que no puede haber una
virtud perfecta del buen ciudadano. En cambio afirmamos que el hombre de bien
lo es conforme a una unica virtud perfecta [...]. Asi que es claro que se puede ser
buen ciudadano sin poseer la virtud por la cual el hombre es bueno. No obstante,
se puede abordar el mismo tema de otro modo, planteando el problema desde el punto
de vista del régimen mejor” (1276b30-40).

%7 pol. 1279a3 2ss.

* Pol. 1279a 17-19.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 149

las otras (Pol. IV 1288a15-19), pues comenta que puede ocurrir el caso
de que un individuo o un linaje sea de tal modo superior en virtud,
que seria justo que el poder le fuera concedido a ese individuo o a
ese linaje. Esa es claramente una preferencia otorgada a la realeza y
a la aristocracia en detrimento de la politeia. No es un pasaje aislado,
pues en 1289a25-37 reitera, con otras palabras, lo que acaba de men-
cionar:

Puesto que en nuestra primera indagacién sobre las constituciones distin-
guimos tres constituciones rectas, a saber, realeza, aristocracia y politeia,
asi como tres desviaciones de ellas —tirania de la realeza, oligarquia de
la aristocracia y democracia de la politeila—, y como ya hablamos sobre la
aristocracia y la realeza (ya que examinar la constituciéon mejor es lo mis-
mo que hablar sobre los regimenes asi denominados; cada uno de ellos, en
efecto, tiende a instituirse con una virtud provista de recursos), y puesto
que antes ya precisamos en qué difieren entre si la aristocracia y la realeza
y cuando hay que adoptar la realeza, queda por tratar la politeia, a la que
se denomina con el nombre comun a todas [...]

Parece que este tipo de argumentacion desarrollado en los dltimos pa-
sajes citados indica el establecimiento de una jerarquia de las formas
correctas de constitucion, de primacia de la realeza y de la aristocra-
cia con relacién a la politeia desde el punto de vista de su excelencia.
Sin embargo, muchas veces los caminos de Aristoteles son tortuosos,
pues a mitad del camino hay otra afirmacién que hace que se restitu-
ya a esta tercera forma de constitucion cierta dignidad que tienen las
otras dos:

Puesto que tres son, segtin decimos, las constituciones rectas, forzoso es
que la mejor de ellas sea la administrada por los mejores; y tal es aquella
en la que se da el caso de que un solo individuo o un linaje entero o
una multitud de ciudadanos sobresale por su virtud, y donde unos pueden
obedecer y otros mandar en aras de la vida mas deseable. (1288a32-37)%°

9 La dignidad retomada parece sacarse de 1293b34, donde la politeia pasa a ser
concebida como un gobierno mixto, o sea, una mezcla de oligarquia y democracia.
Es dificil aceptar que una de las constituciones correctas del libro III sea ahora rele-
gada a una mezcla de dos constituciones desviadas, sobre todo cuando se tiene en
vista IIT 11, cuando Aristételes argumenta claramente que las leyes pertenecientes
a las constituciones correctas son justas y las pertenecientes a las constituciones
desviadas, injustas. De hecho, éste es un problema que sale del cuadro general
de este estudio; por lo tanto, no nos detendremos en eso. La explicacién de esta
incoherencia podria ser que Aristoteles haya abandonado verdaderamente su es-

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



150 JOAO HOBUSS

Estas oscilaciones aristotélicas con relacién a la politeia son incémodas.
Llega a alegar que la politeia y las formas derivadas de aristocracia,
aunque no sean verdaderamente desviaciones, en realidad se apartan
de la constitucién mas correcta (tés orthotdtés politeias), la aristocra-
cia perfecta, de modo que las enumera junto con las desviaciones, las
cuales, a su vez, se cuentan como desviaciones de la aristocracia y la po-
liteia. Ahora bien, la orthotdteé politeia quiza sea la aristocracia perfecta
de IV 2, pero ahi esta aristocracia perfecta tiene la compaiiia de otra
constitucion, la realeza, pues “considerar la constitucion excelente es
la misma cosa que hablar de las constituciones designadas por estos
nombres”. Eso abre la posibilidad de afirmar que, en tltima instancia,
debido a la exclusién a la que sometid a la politeia, las constituciones
verdaderamente excelentes serian la realeza absoluta y la verdadera
aristocracia.>°

Aun reconociendo estas aparentes incongruencias, aunque sin fijarse
en ellas en funcién del objetivo de esta investigacion, eso no impide
que sean tres las constituciones correctas o una mas perfecta que las
otras dos. Lo que conviene destacar es que eso no impide el esfuerzo
de comprender el sentido de “la constitucidén que es, en todas partes,
por naturaleza, la mejor”. La constitucidon que en todas las partes (pan-
tachoti)®! es por naturaleza la mejor es la que presupone que lo justo
natural es, en lo que concierne a cada sociedad o comunidad, no lo que
debe ser interpretado, sino aquello que debe indicar lo que es justo la
mayoria de las veces (hds epi to poli ), segun la literalidad de MM y el
espiritu de EN.

quema de III 7 (¢fr. R. Robinson en su traduccién comentada de la Politica, Aristotle
Politics. III and IV, p. 90).

30 Es la tesis de D. Keyt, “Aristotle’s Theory of Distributive Justice”, p. 257, n. 43:
“Con todo, la incompatibilidad aducida desaparece una vez que se observa que
‘la mejor constitucion’ es el género del cual las especies son la realeza absoluta
y la aristocracia verdadera.” Sobre la realeza absoluta, cfr. Politica III 16. Para una
mayor elucidacion de esta cuestion, véase Aristételes, The Politics of Aristotle, vol. 4,
p- 144, n. 30.

31 A partir del articulo ya citado de P Aubenque, “La Loi selon Aristote”, p. 154,
hubo una discusion sobre el sentido de pantachoii. En ese articulo, Aubenque dio a
pantachoii un sentido distributivo, y al colectivo, “de todas partes” le dio el de cada
vez (“la mejor constitucion es, cada vez, la que es conforme a la naturaleza del pais
y de sus habitantes”). Para una critica incisiva, véase P Destrée, op. cit., pp. 6, 7 y
14. Aubenque abandond esta interpretacion en “¢Aristételes era comunitarista?”,
p. 19, n. 17. Aunque la haya abandonado, Bodéiis la retomé en la traduccién de
la Ethica Nicomachea: “pantachoii no quiere decir (colectivamente) en todas partes
indiferentemente, sino (de manera distributiva) en cada parte” (Aristoteles, Ethique
a Nicomagque, p. 263, n. 2).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 151

Como bien ha observado Léo Strauss,®? no es suficiente afirmar que

es necesario ser justo o que no debemos herir a nadie con una barra de
hierro; eso enuncia una regla general, pero tal regla general depende
de las circunstancias concretas en que la justicia es aplicada. Sin em-
bargo, la aplicacion de la justicia también depende de la orientacion
de lo justo natural. No obstante, esta aplicacién no se da de la mis-
ma manera en todos los lugares —lo justo natural solamente mantiene
por analogia®® la misma fuerza en todos los lugares—, sino en con-
formidad con el régimen politico, esto es, con la constitucién correcta,
por naturaleza la mejor, en funcién de la cual determinado individuo
puede ser tomado como un buen ciudadano y en las circunstancias en
que cada constitucion se desarrolla. Lo que caracteriza a las constitu-
ciones correctas es la consecucion del bien comun, y para corregirlo es
necesario que la comunidad esté fundada en reglas de justicia. Estas
reglas de justicia estan referidas, ellas mismas, a lo justo natural que,
por analogia, tiene en todos los lugares la misma fuerza. La existencia
de distintas constituciones correctas, asi como de las diferentes aplica-
ciones de la justicia en funcién de las circunstancias particulares de ahi
derivadas, explica la variabilidad, la inestabilidad de lo que es justo por
naturaleza.

Lo justo natural puede servir como orientacién sélo por el hecho
de que no se da necesariamente todas las veces, sino la mayoria de
las veces. La proposicion deberia funcionar, entonces, de esta forma:
ser justo la mayoria de las veces es realizar y en las circunstancias z
en la constituciéon correcta w (la mejor por ser correcta es mejor, por
naturaleza, en todas partes, pues tiene en vista el bien comun). Eso
tiene variaciones. Lo que no cambia es el “imperativo”: es necesario ser
justo, o es necesario realizar el bien comtin, o que no debemos herir a
nadie con una arma de hierro [la mayoria de las veces] (pero eso, a final
de cuentas, no pasaria de ser un consejo general que no puede abarcar
todas las circunstancias relacionadas).>* Luego, ello no es una norma
inmanente (o un ideal regulador), incluso no existe una separacién
radical de lo justo (derecho) natural y de lo justo (derecho) legal. Lo
justo natural orienta y ordena®” lo justo legal, y los dos son cambiantes

32 Strauss, Droit naturel et histoire, p. 148.

33 Sobre este tipo de analogia que encontramos en determinadas pasajes de la Ge-
neracion de los animales (780b8-9, 784b15, 785b13, 733b14) y en la Generacion y
corrupcion (318b23-24), o en la Politica (1323b35), véase R. Bodéiis, “The Natural
Foundations of Right and Aristotelian Philosophy”, p. 82.

34 Cfr Ret. 1374a 31-b1.

% Lo justo natural orienta y ordena lo justo legal. Aunque lo justo legal “es lo que

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



152 JOAO HOBUSS

en funcién del cardcter hds epi to polii 3° de lo justo natural y del estatus
mismo de lo justo legal.
De esta forma, tendriamos:

(a) Lo justo natural tiene, por analogia, en todos los lugares (panta-
choti) la misma fuerza y es variable (kinéton).

(b) Hay solamente una forma de gobierno (constitucién) que es, en
todas partes (pantachoii), por naturaleza, la mejor.

Por (a) debe entenderse que lo justo natural tiene, por analogia, la mis-
ma fuerza en todos los lugares, y funciona la mayoria de las veces de
este modo y no de otro y exactamente por este motivo es variable, pues
no estd sometido a ninguna forma de necesidad, de manera que com-
porta la variabilidad (kinéton) y tiene que estar relacionado con (b), ya
que existen distintas formas correctas de constitucién, distintas formas
que presuponen formas diferentes de aplicacién de lo justo, pero que
dependen de la orientacion, de la indicacion de lo justo natural. Esta
orientacion de lo justo natural se adapta “de acuerdo con la forma de
la piedra”, como la regla de plomo de Lesbos,*” o sea, las aplicaciones

en su origen puede ser indiferentemente aqui o alli, pero una vez establecido, se
impone”, no excluye la posibilidad de que lo justo natural sea legal o que ordene
en vista del bien comun.

36 Existen comentaristas (cfr. Destrée, op. cit, p. 4) que creen que la Magna Mora-
lia minimiza la movilidad o variabilidad del derecho natural. Eso podria ocurrir por
el hecho de que Destrée afirma que aunque existan cambios en funcién de nuestra
utilizacidn, aun asi existe algo que es justo de manera permanente la mayoria de
las veces. Ahora bien, eso, aunque suponga una minimizacion del cardcter variable
de lo justo natural, no quita del todo este caracter. Al contrario, aquello que se
da la mayoria de las veces presupone el cambio, pues orienta de modo general lo
que debe ser aplicado, tomando en consideracion las circunstancias particulares.
Destrée afirma que el “autor minimiza el sentido de kinéton en la medida en que la
mudanza no esta relacionada con la naturaleza, sino con nuestra utilizacién [...];
el hombre que es naturalmente diestro estd siempre en posibilidad de volverse
ambidextro. En este contexto, la capacidad de ser ambidextro es comprendida so-
lamente como una excepcidn la regla normal de que lo mas frecuente es el hecho
de ser diestro” (pp. 4-5). Sin embargo, este tipo de interpretacién puede ignorar el
hecho de que los ejemplos de ambidextros en los estudios bioldgicos dificilmente
pueden ser retomados, por analogia, en el dmbito de la filosofia practica, espacio
de la contingencia.

37 EN 1137b29-32, este tipo de consideracién se confirma a través de la presen-
tacién inmediatamente anterior de la epietkeia (equidad), donde se constata que la
ley es general (kathdlou), y esta generalidad es la causa de su deficiencia, pues no
puede aplicarse a todos los casos particulares y, por consiguiente, debe ser corregida

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 153

de lo justo se adaptan a las circunstancias de las constituciones, o regi-
menes politicos, correctas. Si es correcta, ella es la mejor en todas las
partes, por naturaleza.

Desde este punto de vista, la concepcioén aristotélica sobre el derecho
natural parece encontrar una justificaciéon plausible, consistente y cohe-
rente en el interior de la Ethica Nicomachea y en perfecta consonancia
con el que es explicado en la Magna Moralia, asi como con toda la
argumentacion referente a las formas de gobierno, o de constitucion,
desarrollada en la Politica. Luego —y so6lo para asegurar la veracidad
del analisis realizado a lo largo del texto—, parece bastante prudente
descartar la Retdrica, pues la intenciéon de esta obra, especificamente
en los pasajes concernientes al tema, por los motivos ya mencionados
no permite afirmar que ella contribuiria realmente a la consecucién de
una tesis aristotélica respecto del derecho natural.

Eso significa afirmar que la Retdrica no presenta una solucién de con-
tinuidad con la Ethica Nicomachea ni con la Magna Moralia acerca del
estatus de lo justo por naturaleza. Estas ultimas obras sostienen que lo
justo natural es mutable —aunque sin excluir del todo la inmutabili-
dad, como en el caso de la capacidad de ser ambidextro— e incluyen la
expresién “la mayoria de las veces” (hds epi to polil ), mientras que en la
Retorica no sucede esto, pues en su contexto resalta la existencia de una
ley comun, universal, valida para todos indistintamente y, especialmen-
te en el 4mbito de la tragedia, esta ley comtin,®® universal, sostenida por
Antigona en I 13, no es otra que la ley divina, lo que estad claramente
ausente de la Magna Moralia. En la EN, en lo referente a los dioses, lo
natural es inmutable (como es también el caso en la Retdrica), mientras
que en este mundo, el mundo de las realidades propiamente humanas,
lo justo natural estd sujeto al cambio. Por lo tanto, en la Retdrica, la ley
natural esta circunscrita a la ley divina; en la Ethica Nicomachea hay
una clara distincién entre la esfera de lo divino (inmutable) y la esfera
humana, donde lo justo natural es inmutable.

Ademads de esta diferencia fundamental de abordaje, tenemos los
objetivos claros de los pasajes referentes a la Retdrica 1 10 y 15:

por el hombre sensato. Eso ocurre por la naturaleza del objeto, pues al no poder
haber un enunciado general que se aplique indistintamente, debe limitarse a los
casos que ocurren frecuentemente, o habitualmente [la mayoria de las veces]. Lo
mismo ocurre con el phronimos (el prudente), que tiene por objeto no solamente lo
universal, sino también lo particular, ya que la accion se refiere a las cosas particu-
lares. No basta decir que las carnes suaves son buenas para la salud, es necesario
saber cudles carnes son suaves (EN 1141b15-20).
38 Véase la n. 15 de este articulo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



154 JOAO HOBUSS

(i) en I 10 Aristételes trata cuestiones referentes a la acusacién y a
la defensa, y su disquisicion tiene como telén de fondo un interés
fundamentalmente retérico, enumerando y describiendo las pre-
misas de los silogismos; y

(ii) enI 15, precisamente por el hecho de que la defensa del derecho
natural, de una ley comun, universal, valida incondicionalmente
para todos, el recurso a la ley universal aparenta no ser mas que
un artificio retérico utilizable en el ambito judicial, donde se em-
plean técnicas de persuasidon/disuasion, pues, como menciona el
texto, es preciso que se utilicen todos los procedimientos posibles
para tener éxito en los tribunales. Si la ley escrita no es suficien-
te para ello, debo hacer alusién a una ley universal que me sea
favorable.

BIBLIOGRAFIA

Aristételes, Ethica Nicomachea, ed. I. Bywater, Oxford University Press, Oxford,
1942 (Oxford Classical Texts).

, The Ethics of Aristotle, ed., introd. y notas J. Burnet, Ayer Company,

Salem, Nuevo Hampshire, 1988.

. Etica a Nicémaco, introd., trad. y notas J.L. Calvo Martinez, Alianza,

Madrid, 2001 (Clasicos de Grecia y Roma).

, Politics, ed. D. Ross, Oxford University Press, Oxford, 1957 (Oxford Clas-

sical Texts).

, Politica, introd., trad. y notas M.I. Santa Cruz y M.I. Crespo, Losada,

Buenos Aires, 2005.

, The Politics of Aristotle, introd., pref. y notas W.L. Newman, Ayer Com-

pany, Salem, Nuevo Hampshire, 1985, 4 vols.

, Politics IIl and IV, trad., introd. y comentarios R. Robinson, ensayo com-

plementario de D. Keyt, Clarendon, Oxford, 1995 (Clarendon Aristotle Se-

ries).

, Magna Moralia, trad. G. Cyril Armstrong, Loeb Classical Library, Har-

vard, Cambridge, Mass., 1990 (Loeb Classical Library, Aristotle XVIII).

, Ars Rhetorica, ed. W.D. Ross, Oxford University Press, Oxford, 1959 (Ox-

ford Classical Texts).

, Retdrica, introd., trad. y notas Q. Racionero, Gredos, Madrid, 1990 (Bi-
blioteca Clasica Gredos, 142).

Aubenque, P, “La Loi selon Aristote”, Archives de Philosophie du Droit, no. 25,
1980, pp. 147-157.

, “Aristoteles era comunitarista?”, Dissertatio, nos. 19-20, 2004, pp. 5-20.

Bodéiis, R., “The Natural Foundations of Right and Aristotelian Philosophy”, en
R. Bartlett y S.D. Collins (comps.), Action and Contemplation. Studies in the

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



DERECHO NATURAL Y DERECHO LEGAL EN ARISTOTELES 155

Moral and Political Thought of Aristotle, State University of New York Press,
Nueva York, 1999, pp. 69-103.

Brunschwig, J., “Rule and Exception: On the Aristotelian Theory of Equity”,
en M. Frede y G. Striker (comps.), Rationality in Greek Tought, Clarendon,
Oxford, 1996, pp. 115-155.

Cooper, J.M., “The Magna Moralia and Aristotle’s Moral Philosophy”, en T.H. Ir-
win (comp.), Classical Philosophy, 5: Aristotle’s Ethics, Garland, Nueva York,
1995, pp. 1-23.

Destrée, B, “Aristote et la question du droit naturel (EN V, 10, 1134b18-
1135a5)”, en Cahiers du Centre d’études sur la pensée antique “kairos kai
logos”, no. 9, 1997, pp. 1-20.

Dumont, J.-B (comp.), Les Présocratiques, Gallimard, Paris, 1988 (Bibliothéque
de la Pléiade).

Keyt, D., “Aristotle’s Theory of Distributive Justice”, en Keyt y Miller, A Compa-
nion to Aristotle Politics, pp. 238-278.

Keyt, D. y ED. Miller Jr. (comps.), A Companion to Aristotle Politics, Blackwell,
Oxford/Cambridge, 1991.

Miller, ED. Jr., “Aristotle on Natural Law and Justice”, en Keyt y Miller, A Com-
panion to Aristotle Politics, pp. 279-306.

Ritter, J., “Le Droit naturel chez Aristote”, Archives de philosophie, no. 32,
cahier III, 1969, pp. 416-457.

Romilly, J. de, La Loi dans la pensée grecque, Les Belles Lettres, Paris, 2001.

Séfocles, Ayax, Las Traquinias, Antigona, Edipo Rey, trad. y prél. José Maria
Lucas de Dios, Alianza, Madrid, 1998 (Clasicos de Grecia y Roma).

Strauss, L., Droit naturel et histoire, Flammarion, Paris, 1986.

Tomas de Aquino, Sententia libri Ethicorum, en Opera omnia (Ediciéon Leonina),
tomo 47, Commissio Leonina, ad Sanctae Sabinae, Roma, 1969.

, Commentary on Aristotle’s Nicomachean Ethics, trad. C.I. Litzinger, Dumb

Ox Books, Notre Dame, 1993.

Recibido el 28 de febrero de 2008; aceptado el 20 de enero de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



